
Das Buch Jesaja (61 – 64)

Roger Liebi

10.11.2012

Bibelstudientag: Herznach, Schweiz

ID 23342

Da wollen wir zu Beginn noch miteinander beten.

Herr Jesus, wir danken dir, dass wir heute Nachtmittag miteinander wieder

einige Kapitel im Buch Jesaja studieren dürfen. Und wir wissen, dass wir dadrin

deine Herrlichkeit finden werden. Und so bitten wir dich, dass du jetzt diese

Zeit segnest, wo wir so in Frieden, in Ruhe zusammen sind, dass du unsere

inneren Augen auf dich richtest, dass du uns so groß wirst und dass die Pläne

des Vaters mit dieser Welt uns auch groß und wertvoll werden. Und dass wir

sehen Herr Jesus, dass du das Zentrum all dieser Pläne bist und dass dir alle

Ehre gehört. Amen.

Wir sind bald  am Ende mit  Jesaja.  Heute wollen wir  die  Kapitel  61 bis  64

betrachten  und  dann  bleibt  noch  ein  Bibelstudientag,  um  zum  Ende  der

66 Kapitel  zu kommen. Und wir sind ja da ziemlich Vers für  Vers durchge-

gangen. Ein gewaltiger Reichtum findet sich in dieser einen Rolle. Jetzt lese ich

aus Kapitel 61 ab Vers 1:

1 Der Geist des Herrn, des Ewigen, ist auf mir, weil  der HERR mich

gesalbt hat, um den Sanftmütigen frohe Botschaft zu bringen, weil er

mich gesandt hat,  um zu verbinden,  die gebrochenen Herzens sind,

Freiheit  auszurufen  den  Gefangenen  und  Öffnung  des  Kerkers  den

Gebundenen;  2 um auszurufen das Jahr der Annehmung des HERRN

und den Tag der Rache unseres Gottes und zu trösten alle Trauernden;

- 1 -



3 um  den  Trauernden  Zions  aufzusetzen  und  ihnen  zu  geben

Kopfschmuck statt Asche, Freudenöl statt Trauer, ein Ruhmesgewand

statt eines verzagten Geistes; damit sie genannt werden „Terebinthen

der  Gerechtigkeit,  eine  Pflanzung  des  Ewigen“,  zu  seiner  Verherr-

lichung.

Zunächst mal bis hierhin. Hier hören wir die Stimme des Messias im AT. Er

verkündet Gottes Gnade und Gottes Gericht. Wir haben ja in Jesaja bereits vier

messianische Gottesknechtgedichte  gefunden:  Kapitel  42,1-9,  wo Gott  über

den Messias sagt: Siehe mein Knecht. Dann Jesaja 49,1-13, wo der Messias

speziell Europa anspricht. Dort haben wir gesehen, das Kapitel richtet sich ganz

speziell  an  die  ijim,  die  Inseln.  Aber  das  hebräische  Wort  ijim,  haben  wir

damals gesehen, bezeichnet speziell die Inseln des mittelländischen Meeres auf

der europäischen Seite zusammen mit den Küsten von der Türkei  bis  nach

Spanien. So ist  ijim ganz speziell Europa im AT. Und der Messias spricht dort

Europa ganz speziell an, als den Kontinent aus allen 5 Kontinenten, der eine

ganz besondere Beziehung zu dem Messias bekommen sollte. Und dann haben

wir auch Kapitel 50 betrachtet, wo der Messias spricht über seine Geißelung

und  Misshandlung.  Und  schließlich  das  bekannteste:  Jesaja  53,  eigentlich

Jesaja 52 Vers 13 bis 53 am Schluss. Das bekannteste dieser Gottesknecht-

gedichte, das auch in missionarischer Hinsicht von besonderer Bedeutung ist,

denn wohl die meisten Messias gläubigen Juden – man rechnet heute mit etwa

400 bis 500.000 Bekehrten weltweit, natürlich nicht in Israel, sondern welt-

weit. Und die meisten sind in den USA und Kanada. Aber die meisten werden

wohl  bezeugen,  dass  dieses  Kapitel  eine  Schlüsselstelle  war  für  ihre

Bekehrung. Aber wir haben gesehen: Dieses Kapitel ist nicht nur wichtig zur

Bekehrung  von  Juden,  sondern  in  Apostelgeschichte  8  sehen  wir,  wie  ein

Afrikaner aus Schwarzafrika durch dieses Kapitel  zum Glauben kam an den

Retter. Und dann ging er zurück mit der Jesajarolle nach Schwarzafrika. Und

jetzt schließlich eben Jesaja 61,1-3, das letzte in dieser 5er Serie.  Und die

Auslegung finden wir so wunderbar im NT in Lukas 4, wo der Herr Jesus in der

Zeit seines öffentlichen Dienstes wieder zurückkam nach Nazareth, wo er die

- 2 -



meiste Zeit seines Lebens hier auf Erden verbracht hatte. Ich lese aus Lukas 4

ab Vers 14:

14 Und Jesus kehrte in der Kraft des Geistes nach Galiläa zurück, und

das Gerücht über ihn ging aus durch die ganze Umgegend.  15 Und er

lehrte  in  ihren  Synagogen,  geehrt  von  allen.  16 Und  er  kam  nach

Nazareth, wo er erzogen war; und er ging nach seiner Gewohnheit am

Sabbattag in die Synagoge und stand auf, um vorzulesen. 

Ich muss erklären. Der Synagogengottesdienst damals im ganzen Land Israel

lief so ab: Man verlas zuerst einen Abschnitt aus der Tora. Die 5 Bücher Mose

waren damals so eingeteilt in Abschnitte, dass man innerhalb von 3 Jahren

einmal durch alle 5 Bücher Mose hindurchkam. Erst später in der Geschichte

des Judentums hat man die Paraschot, die Abschnitte, verlängert. Heute sind

sie so eingerichtet, dass man einmal in einem Jahr durch alle 5 Bücher Mose

hindurchkommt. Und das war die grundlegende Lesung. Und dann wurden in

einem zweiten Teil Abschnitte aus den Propheten verlesen. Und jetzt sehen wir,

das war also jetzt der zweite Teil. Jetzt kam die Prophetenverlesung und da

steht der Herr Jesus auf. Vers 17:

17 Und es wurde ihm das Buch des Propheten Jesaja gereicht;  [Buch

meint natürlich eine Rolle. Das Wort wurde benutzt auch für die Rollen.] und

als er das Buch aufgerollt  hatte, fand er die Stelle,  wo geschrieben

war: 

Er hat das also aufgerollt, all die Kapitel durch, ja. Die Kapiteleinteilung gab's

noch nicht.  Das  war  viel  schwieriger,  einen  Abschnitt  zu  finden damals  als

heute, wo man die Kapiteleinteilung und sogar Verseinteilung hat. Das kam

erst viel später dazu. Und er hat dann die Stelle, die wir heute als Jesaja 61

bezeichnen, aufgeschlagen und er liest:

18 „ Der Geist des Herrn ist auf mir, weil er mich gesalbt hat, Armen

gute  Botschaft  zu  verkündigen;  er  hat  mich  gesandt,  Gefangenen

Befreiung  auszurufen  und  Blinden  das  Gesicht,  Zerschlagene  in

Freiheit hinzusenden,  19 auszurufen das angenehme Jahr des Herrn.“

20 Und als er das Buch zugerollt hatte, gab er es dem Diener zurück

und setzte sich; 

- 3 -



Ich muss erklären. Es ist bis zum heutigen Tag so, wenn man das Wort Gottes

lehrt in der Synagoge, dann steht man nicht. Wir sind das so gewohnt, dass

man normalerweise steht beim Lehren. Aber in der Synagoge war das damals

und bis heute so, dass man sitzt beim Lehren. Und darum setzt sich der Herr

hin. Wir kennen vielleicht auch Lukas 5, wo der Herr Jesus in ein Boot ging und

die Leute am Ufer lehrte. Und da steht: Er setzte sich in dem Boot und lehrte

die Volksmenge. Das war ganz normal, so wie man es auch in der Synagoge

machte.  Und auch bei  der Bergpredigt  Matthäus 5 sehen wir,  wie der Herr

Jesus auf dem Berg war und er hat sich gesetzt und dann die Volksmenge

gelehrt. Also darum nach der Lesung setzt er sich und jetzt kommt die Lehre,

die Auslegung:

20 … und aller Augen in der Synagoge waren auf ihn gerichtet.  21 Er

fing  aber  an,  zu  ihnen  zu sagen:  Heute  ist  diese  Schrift  vor  euren

Ohren erfüllt.  22 Und alle gaben ihm Zeugnis und verwunderten sich

über die Worte der Gnade, die aus seinem Munde hervorgingen; und

sie sprachen: Ist dieser nicht der Sohn Josephs? Usw.

Also der Herr erklärt, dass diese Worte sich auf ihn beziehen. Er ist es, der

gesalbt ist mit dem Heiligen Geist. Und da nimmt er Bezug auf diese Salbung,

die geschehen ist am Jordan. Als er sich von Johannes dem Täufer hat taufen

lassen,  da kam der  Heilige Geist  auf  ihn als  Menschen.  Der Herr  Jesus ist

wirklicher Mensch geworden. Und dort am Jordan wurde er gesalbt für den

Dienst, der 3 Jahre des öffentlichen Predigens. Und das zeigt uns also: Hier in

Kapitel 61 von Jesaja spricht Jesus Christus selbst:

1 Der Geist des Herrn, des Ewigen, ist auf mir, weil der Ewige mich

gesalbt hat,

Und dann kommt eben diese ganze Auflistung, wie er kommen sollte, um den

Menschen  in  Not  den  Ausweg  aus  der  Gefangenschaft  der  Sünde  und  der

Knechtschaft Satans zu weisen. Und interessant ist: In Lukas 4 ist das Zitat

nur  wiedergegeben  bis  zum  dem  Punkt,  wo  da  in  Jesaja  61,2  steht:  um

auszurufen das Jahr der Annehmung des Herrn. Und dann geht es nicht mehr

weiter,  wo  steht:  und  den  Tag  der  Rache  unseres  Gottes.  Und  wir  haben

gesehen:  Die  Menschen  in  der  Synagoge,  sie  geben  alle  Zeugnis  von  den

- 4 -



Worten der Gnade. Der Herr Jesus sagt: Jetzt ist diese Zeit gekommen, die da

genannt wird 'das Jahr der Annehmung des Herrn'  oder wie es in Lukas 4

wiedergegeben ist 'das angenehme Jahr des Herrn'. Dieser Ausdruck ist eine

Anspielung  auf  3.  Mose  25,  wo  es  um  die  Gesetzgebung  geht  über  das

Jubeljahr. Nicht wahr, Gott hat das dort so festgelegt: Die Israeliten mussten in

einem 7-Jahr-Zyklus rechnen. Alle 7 Jahre war ein Sabbatjahr. Da musste man

die Felder brach liegen lassen, damit sie sich wieder erholen konnten. Das war

also das 7. Jahr, das Sabbatjahr. Das war damit auch – kann man sagen – ein

gewisses Jahr der Ruhe für alle Bauern. Und die meisten waren ja eben Bauern

in Israel in der Zeit des Alten Testaments. Und das war natürlich auch eine

Einrichtung zugunsten der Gesundheit, ja. Nicht nur musste Israel jeden 7. Tag

ruhen,  sondern  auch  alle  7  Jahre  gab  es  beruflich  eine  ganz  deutliche

Rückstufung. 

Und dann wird dort in 3. Mose 25 erklärt: Aber alle 7 x 7 Jahre kommt dann

die Ausrufung des Jubeljahres. Das war das Jahr der Befreiung, der Erlösung.

Ich muss erklären: Die Wirtschaft Israels von Gott geordnet für sein Volk war

ganz speziell,  erhaben über jeglichen Kapitalismus und auch über jeglichen

Kommunismus.  Es  war  nämlich so:  Jede Familie  bekam Grundeigentum im

Land Kanaan. Nicht wahr, nachdem unter Josua das Land erobert worden war,

wurde es verteilt unter die 12 Stämme und jede Familie bekam Grundeigen-

tum. Das zeigt uns grundsätzlich: Gott will Privatbesitz. Wenn die Sozialisten

gelehrt  haben,  Eigentum  ist  Diebstahl,  dann  ist  das  eine  Lüge,  ist  eine

Auflehnung gegen Gottes Gedanken. Gott will Privateigentum und er schützt es

sogar durch die 10 Gebote, wenn es heißt: Du sollst nicht stehlen. Und im

zehnten Gebot: Du sollst  nicht begehren, was deines Nächsten ist.  Und da

kommt noch eine Aufzählung, was das alles umfasst. Also grundsätzlich: Gott

will  Privateigentum. Kommunismus ist unbiblisch. Aber jetzt konnte es sein,

dass es Missernte gab, Krankheit, Feuersbrunst usw., so dass gewisse Familien

in Not kamen. Und dann konnten sie ihr Land verkaufen und dadurch konnten

sie  Geld  oder  Kaufkraft  freisetzen  in  der  Not.  Aber  Gott  hat  einen  Riegel

geschoben.  Das  sollte  nicht  dazu  führen,  dass  eine  Masse  von  mittellosen

Leuten  entsteht  und  andere,  die  konnten  immer  mehr  Privateigentum

- 5 -



anhäufen und immer größere Großgrundbesitzer werden. Es war nämlich so

eben: Nach 50 Jahren – nach 7 x 7 Jahren – wurde das Jahr der Freiheit mit

dem Schofarhorn geblasen am Anfang des Jahres – das neue Jahr ist ja im

Herbst nach dem biblischen Kalender – wurde das Jahr der Befreiung geblasen

und dann mussten  all  diese  verarmten Familien wieder  in  den Besitz  ihres

ursprünglichen  Grund  und  Bodens  zurückkehren.  Also  damit  konnten  die

Großgrundbesitzer nicht beliebig expandieren. Und es konnte kein verarmtes

Proletariat entstehen. Es ist wunderbar, wie das eingerichtet war. Und damit

war natürlich auch gesichert: Je näher man zum Jubeljahr kam, desto weniger

wert war der Boden. Ja. Das gab natürlich eine deutliche Wertschwankung, je

nachdem wo man im Bezug auf das Jubeljahr stand. Aber dann kam dieses

Jubeljahr. Das war eben ein Jahr der Freude, wo verarmte Familien, die in Not

waren,  wieder  zurückkehrten  zu  dem  Grundeigentum,  das  Gott  ihnen

zugedacht hatte.

Aber  wir  sehen  jetzt  in  Jesaja  61:  Das  hat  Gott  so  eingerichtet  als  ein

prophetisches Bild. Das sollte zeigen: Wenn einmal der Messias kommt, dann

wird er ein Jubeljahr ausrufen. Dieses Schofarhorn, mit dem das angekündigt

wurde, das spricht von dem Messias, der mit Autorität und Macht Befreiung

verkündigen wird. Aber jetzt im geistlichen Bereich. Wenn hier gesprochen wird

über die, die gebunden sind im Kerker, dann ist gemeint, die Menschen, die

gebunden sind an die Sünde und an Satan, die werden durch den Messias frei

gebracht werden. Und nicht wahr, das Schofarhorn, das spricht ja von Autorität

und Kraft. Man muss mal mit einem Schofarhorn ein bisschen auf den Kopf

schlagen, dann merkt man, warum ein Schofarhorn von Autorität und Stärke

spricht, ja. Oder man muss mal mit einem männlichen Schaf einen Konflikt

bekommen, dann merkt man es auch. Und so hat sich das also erfüllt, als der

Herr Jesus in Nazareth verkündigt hat, jetzt sind diese Worte erfüllt. Jetzt ist

der  Retter  da  und  jeder  kann  befreit  werden  von  Schuld  und  Sünde  und

Gebundenheit  an  die  Macht  der  Finsternis.  Und  die  Menschen  waren

überwältigt. Aber interessant: Eben sie waren überwältigt über die Worte der

Gnade. Denn der Herr hat dieses Wort 'den Tag der Rache' eben nicht das

ausgeführt, sondern 'das Jahr der Annehmung'. Merken wir den Unterschied:

- 6 -



'das Jahr der Annehmung' und dann 'den Tag der Rache', der ist kürzer. Der

Tag der Rache meint nämlich prophetisch nur gerade die letzten Jahre, bevor

Jesus Christus als Messias und Richter der Welt wiederkommen wird. Die große

Drangsalszeit wird bezeichnet in der Bibel an vielen Stellen als der 'jom Adonai'

– 'der Tag des Herrn'. Das ist der Tag des Gerichts und des Wolkendunkels, wo

Gottes Gericht die ganze Erde treffen wird. Ich habe hier auf dem Blatt alle

Stellen angegeben, wo dieser Tag des Herrn im AT beschrieben wird an so

vielen Stellen: Jesaja, Hesekiel, Joel, Amos, Obadja, Zephania – sehr oft –,

Maleachi. Und auch im NT wird er erwähnt. 

Übrigens  darf  man  ihn  aber  nicht  verwechseln  mit  dem Tag  des  Herrn  in

Offenbarung 1 Vers 10, wo Johannes sagt: Am Tag des Herrn war ich im Geist.

Da  bekam  er  die  Offenbarung.  Und  dieser  Ausdruck  ist  ganz  anders  im

Griechischen als in den Stellen Apostelgeschichte 2,20, 1. Thessalonicher 5,2

usw., wo der Tag des Herrn als Gerichtszeit erwähnt wird. Der Ausdruck in

Offenbarung 1 Vers 10 he kyriake hemera kommt nur da vor in der Bibel. Und

das heißt: der dem Herrn gehörende Tag. Das ist ein Tag in der Woche, der

ganz besonders dem Herrn geweiht ist. Und das ist von der frühesten Christen-

heit  –  das  kann  man  auch  belegen  anhand von  Schriften  bis  in  die  frühe

Christenheit – das war immer die Bezeichnung des ersten Tages der Woche.

Die Bibel spricht nicht von dem Sonntag, aber von dem ersten Tag der Woche.

Das war der Tag, an dem der Herr Jesus auferstanden ist als Sieger. Das ist

auch der Tag, mit dem die Bibel beginnt. Nicht wahr, die Bibel beginnt mit dem

Sonntag. Aber sie sagt eben nicht Sonntag, sondern sie sagt 'der erste Tag'.

Das war der Tag, an dem Gott die Welt ins Dasein rief: Im Anfang schuf Gott

den Himmel und die Erde. Und der erste Tag der Woche war eben auch der

Tag,  an  dem  Gott  Leben  aus  den  Toten  gewirkt  hat,  wo  der  Herr  Jesus

auferstanden ist, um nie mehr zu sterben, wo sein Sieg offenbar wurde für alle

Ewigkeit. Und darum ist der Tag des Herrn im NT dann der Tag geworden, an

dem sich die  Christen ganz speziell  versammelt  haben.  Drum sehen wir  in

Apostelgeschichte 20: Als wir versammelt waren – schreibt Lukas – am ersten

Tag der Woche, um Brot zu brechen. Das war der spezielle Tag des Zusammen-

kommens.  Also das  war nur  so eine Zwischenbemerkung,  eben damit  man

- 7 -



keine Verwechslung macht mit diesem Tag des Gerichts, dem Tag des Herrn

oder hier in Jesaja: der Tag der Rache unseres Gottes. 

Nun, der Herr Jesus kam das erste Mal, um Gnade zu bringen und nicht das

Gericht. Er kam als Heiland der Welt. Und erst das zweite Mal wird er kommen

als  der  Richter  der  Welt.  Und  darum  hat  er  da  in  Nazareth  betont:  um

auszurufen das Jahr der Annehmung des Herrn. Und die Leute sind erstaunt

über diese Worte der Gnade, nicht des Gerichts. Und nun: Dieses Jubeljahr war

also ein prophetisches Bild auf diese Zeit, wo Gott den Menschen in einer ganz

besonderen Weise seine Gnade offenbaren würde, wenn der Messias das erste

Mal kommt,  eben als der leidende Messias,  der für  unsere Sünden sterben

musste, wie wir das in Jesaja 53 gefunden haben; der das Problem der Sünde

löst und dann als Sieger aufersteht. Wir haben die Auferstehung gefunden in

Jesaja 53. Und so können wir sagen: Die Epoche, in der wir leben, die Epoche,

in der das Evangelium in allen 5 Kontinenten verkündigt wurde, – und noch

mehr – allen Nationen verkündigt worden ist, das ist die Epoche, in der wir

jetzt  leben.  Das  bezeichnen  wir  als  'die  Zeit  der  Gnade'.  Und  da  ist  eben

Wirklichkeit geworden, was wir schon in Jesaja 49 gefunden haben, wo Gott

dem Messias sagt, ich lese nochmals 49 Vers 6 am Schluss:

6 … Ich habe dich auch zum Licht der Nationen gesetzt, um mein Heil

zu sein bis an das Ende der Erde.

Und wir haben ja schon gesehen: Das Ende der Erde, das ist das Festland der

Erde,  das  vom  Land  Israel,  das  Gott  als  Mittelpunkt  der  Welt  betrachtet

(Hesekiel 5 Vers 5), am weitesten entfernt ist. Also wenn man nach Patagonien

geht, nach Argentinien oder Chile, da ist man am Ende der Welt. Oder wenn

man nach China geht oder auf die Philippinen, da ist man am Ende der Welt.

Oder nach Neuseeland und nach Südafrika oder nach Alaska, das ist alles das

Ende der Welt.  Oder nach Skandinavien,  das hört  einmal  auf  oder,  mal  ist

Schluss mit weiterreisen. Nicht wahr, wenn man nach San Francisco geht und

noch weiter, dann ist man schon wieder auf dem Heimweg. Und so ist eben 'bis

an  die  Enden  der  Erde'  …  das  heißt  bis  zu  den  entferntesten  Teilen  des

Festlandes.  Und  so  ist  es  heute,  dass  alle  Nationen  der  Welt  –  nicht  alle

Stämme,  nicht  einmal  alle  Völker,  …  Nicht  wahr,  man  unterscheidet  etwa

- 8 -



10.000 verschiedene Völker. Indien besteht aus vielen Völkern. Russland auch

usw.,  aber  alle  Nationen  sind  erreicht.  Und  das  hatte  der  Herr  Jesus  in

Matthäus  24  vorausgesagt:  Das  Evangelium  des  Reiches  wird  verkündigt

werden allen Nationen – Griechisch  ethnos, nicht Völker, das wäre  laoi,  laos

Mehrzahl  laoi.  Er  benutzt  das  Wort  ethnos und  das  ist  die  größte  Einheit,

größer als Volk. Und in unserer Zeit sind jetzt alle Nationen erreicht worden

und alle werden gleichzeitig mit dem Evangelium bedient. Dann sagt der Herr

Jesus:  Und  dann  wird  das  Ende  kommen.  Das  Ende,  das  ist  eben  eine

Bezeichnung  für  diesen  letzten  Abschnitt,  für  diese  Jahre  grad  vor  der

Wiederkunft Christi, die große Drangsal, der Tag des Herrn. Ja, so leben wir in

einer ganz wunderbaren Zeit: Es ist eben das Jahr der Annehmung des Herrn,

wo  Gott  Menschen  aus  allen  Völkern  annimmt,  die  kommen  und  ihre

persönliche Schuld bekennen und glauben, dass der Messias, der Herr Jesus,

für ihre Sünden am Kreuz gestorben ist nach Jesaja 53.

Wir  haben in 2. Korinther 6 noch einen ganz besonderen Ausdruck in dem

Zusammenhang. 2. Korinther 6 Vers 2 am Schluss, dort heißt es:

2 … Siehe, jetzt ist die wohlangenehme Zeit, siehe, jetzt ist der Tag des

Heils;

Also hier wird unsere Epoche genannt 'der Tag des Heils' und in Jesaja 61 und

Lukas 4 'das Jahr der Annehmung'. Aber eben, wenn wir jetzt Jesaja 61 weiter

studieren, sehen wir: Das ist eine Sache das erste Kommen des Herrn, um

Gnade zu bringen als Heiland der Welt. Aber wir müssen auch die andere Seite

betonen 'und den Tag der Rache unseres Gottes'. Das Gericht kommt auch. Der

Richter der Welt wird bald kommen. Wir leben in der Endzeit, eben in dieser

Zeit, wo das Evangelium nun alle Nationen erreicht hat. Und dann wird weiter

erklärt, der Messias sagt: und zu trösten alle Trauernden; um den Trauernden

Zions aufzusetzen und ihnen zu geben Kopfschmuck statt  Asche,  Freudenöl

statt Trauer usw. Also der Messias wird kommen als Richter der Welt – Tag der

Rache – aber es ist die Zeit, wo Zion, Jerusalem, schließlich befreit und die

größte Herrlichkeit seiner Geschichte erleben wird. Jerusalem wird aus aller

Not herausgeführt werden und wird dann, wenn der Herr Jesus als König der

Welt hier auf Erden herrschen wird, wird Jerusalem die Hauptstadt der Welt

- 9 -



sein, diese Stadt am Knotenpunkt der 3 Kontinente Europa, Asien und Afrika.

Und dann wird von dieser Endzeit gesagt in Vers 4:

4 Und sie werden die uralten Trümmer aufbauen, die Verwüstungen

der Vorzeit aufrichten; und sie werden die verödeten Städte erneuern,

was wüst lag von Geschlecht zu Geschlecht. 

Nun muss uns klar sein: Die Endzeit beginnt nicht erst mit dem Tag der Rache,

sondern die Endzeit – das haben wir immer wieder gesehen – beginnt mit dem,

dass Gott sein unter alle Völker zerstreutes Volk Israel wieder heimführt ins

Land der Väter. Ich hab das schon so viele Male gesagt: Das hat begonnen

1882, als die erste Einwanderungswelle damals aus Russland stattfand. Und

dann kam die zweite, die dritte, die vierte usw. bis heute, dass 3 Millionen aus

etwas  130  Ländern  zurückgekehrt  sind.  Und  was  haben  sie  gemacht?  Sie

haben begonnen, alttestamentliche Städte wieder neu aufzubauen. Und für uns

sind das jetzt moderne Städte mit pulsierendem Leben. Aber eben, das geht

weiter. Die Endzeit ist nicht nur die Zeit von 1882 bis heute, sondern das geht

weiter bis zur Entrückung der Gemeinde, die jeden Tag geschehen könnte Und

dann danach, wenn eine Erweckung stattfinden wird in Israel, dass der Über-

rest  Israels  sich  bekehren  wird  zum  Messias  und  dann  wird  die  große

Drangsalszeit  kommen,  der  Antichrist  tritt  auf  usw.  –  bis  schließlich  Jesus

Christus als König der Welt und Richter der Welt wiederkommt. Und so bezieht

sich das hier eben bereits auf die heutige Zeit, aber geht dann weiter, weiter,

über das hinaus. Und in diesen Versen geht’s bis ins 1000jährige Reich. Also

das Land Israel  war wirklich ein heruntergekommenes Land, in aller Munde

einfach Palästina genannt, aber wirklich runtergekommen. Nicht wahr, als Mark

Twain Palästina besuchte in den 1860er Jahren, hat er später in seinem Buch

'Unsträflich  im  Ausland'  geschrieben  von  diesem  Land:  „Es  ist  spärlich

bewohnt.  Es  hat  nichts  Liebliches  für  das  Auge.  Es  ist  ein  Land  ohne

Perspektive, gebrochen, ohne Hoffnung.“ Und es entspricht genau dem: Sie

werden  die  uralten  Trümmer  aufbauen,  die  Verwüstungen  der  Vorzeit

aufrichten und sie werden die verödeten Städte erneuern, was wüst lag von

Generation zu Generation. Es ist so geschehen. In den vergangenen 2000 Jah-

ren war das so. Aber dann wird weiter erklärt, was alles noch kommen wird:

- 10 -



5 Und  Fremdlinge  werden  dastehen  und  eure  Herden  weiden,  und

Söhne der Fremde werden eure Ackerleute und eure Weingärtner sein.

Natürlich könnte man sagen: Ja das sind all diese Ausländer, die gekommen

sind, um in den Kibbuzim zu helfen. Aber das geht viel weiter, denn wir sehen

bereits ein erneuertes Israel. In Vers 6 steht:

6 Ihr  aber,  ihr  werdet  Priester  des HERRN genannt  werden;  Diener

unseres  Gottes  wird  man  euch  heißen.  Ihr  werdet  der  Nationen

Reichtümer genießen und in ihre Herrlichkeit eintreten.

Nicht wahr, das ist noch nicht so. Das Volk Israel wird heute gesammelt zurück

ins Land. Aber die meisten sind nicht bekehrt. Aber das musste so sein, denn

in Hesekiel 36 steht, dass Gott sein Volk in einem unreinen Zustand zurück-

führt. Und erst, wenn sie dann im Land sind, wird er sie reinigen. Und das wird

geschehen nach der Entrückung der Gemeinde. Also wenn die heute geschehen

würde, dann würde das gerade in der nächsten Zeit geschehen, dass es in

Israel eine Erweckung gibt, dass zuerst 144.000 zum Glauben kommen werden

und  die  werden  dann  evangelisieren  und  schließlich  –  durch  die  Drangsal

hindurch – wird  1/3 der  Bevölkerung sich bekehren.  Denn in Sacharja  13,8

steht,  dass  in  der  großen  Drangsal,  das  heißt  in  den  3½ Jahren  vor  der

Wiederkunft  Christi,  da  werden  2/3 der  Bevölkerung  in  Israel  ums  Leben

kommen und 1/3 wird in dieser Not sich bekehren und zu Gott rufen und er wird

befreit werden, wenn der Herr Jesus dann kommt auf dem Ölberg und sein

Volk befreit. Und dann wird das eben wahr sein: Ihr aber, ihr werdet Priester

des  Herrn  genannt  werden;  Diener  unseres  Gottes  wird  man euch  heißen.

Israel wird eine Sonderstellung einnehmen unter allen Völkern. Das ist heute

nicht so. In Galater 3 lesen wir ganz klar, was gilt für die Zeit der Gnade, die

Zeit der Gemeinde: Da ist nicht Jude, noch Grieche, sondern ihr seid einer in

Christus. Also man ist nicht etwas Spezielles, wenn man jüdische Abstammung

hat.  Das  hat  im Bezug auf  die  Stellung  in  der  Gemeinde überhaupt  keine

Bedeutung.  Und das muss man immer wieder neu betonen.  Aber nach der

Entrückung  wird  Israel  als  das  irdische  Volk  wieder  eine  Sonderstellung

bekommen, so wie es in Römer 11 heißt: und alsdann wird ganz Israel gerettet

werden.  Gut,  wobei  ganz  Israel,  das  ist  dann  1/3,  der  überlebt.  Wenn  2/3

- 11 -



umkommen,  dann wird  1/3 ganz  Israel  sein.  Also  da  muss  man schon  tief

durchatmen.  Nur,  wenn  man  wissen  könnte,  1/3 der  Schweiz  wird  gerettet

werden, dann könnte man tief aufatmen. Ja. Ich lese weiter:

7 Anstatt eurer Schmach

Ha, wenn wir denken, das ist 700 v. Chr. geschrieben worden. Da ist all das

noch nicht geschehen, all diese Verlästerung der Juden bis in unsere Zeit. Es

ist alles nicht geschehen damals. Aber Jesaja schreibt schon, wie dann, wenn

die Endzeit eben da ist und der Messias kommen wird, dann wird die Schmach

den Juden weggenommen werden. Merken wir, wie viel prophetisches Gewicht

darin liegt?

7 Anstatt eurer Schmach werdet ihr das Doppelte haben, und anstatt

der  Schande werden  sie  jubeln  über  ihr  Teil;  darum werden sie  in

ihrem  Lande  das  Doppelte  besitzen,  werden  ewige  Freude  haben.

8 Denn  ich,  der  Ewige,  liebe  das  Recht,  ich  hasse  den  frevelhaften

Raub; und ich werde ihnen ihre Belohnung getreulich geben und einen

ewigen Bund mit ihnen schließen. 9 Und ihr Same wird bekannt werden

unter den Nationen und ihre Sprösslinge inmitten der Völker: Alle, die

sie sehen, werden sie erkennen, dass sie ein Same sind, den der HERR

gesegnet hat. 

Also hier wird gesagt: Gott wird mit Israel einen ewigen Bund schließen. Das

ist der neue Bund. In Jeremia 31,31 sagt Gott, dass er dann in der Zeit des

Messias mit Israel, mit dem 12stämmigen Volk Israel, nämlich mit dem Haus

Israel und mit dem Haus Juda – die 10 und die 2 Stämme – wird einen Bund

schließen, einen neuen Bund. Und jetzt sehen wir auch gleich, dass der neue

Bund, der wird nicht mit der Gemeinde geschlossen, sondern mit Israel. Und

das ist dieser ewige Bund. Aber ich habe trotzdem eine gute Nachricht: Denn

die Grundlage dieses Bundes hat der Herr Jesus bereits gelegt, als er das erste

Mal  kam und  sein  Blut  gegeben  hat.  Als  er  das  Abendmahl  einsetzte  am

Vorabend der Kreuzigung hat er erklärt im Zusammenhang mit diesem Kelch:

Das ist das Blut des neuen Bundes. Also das Blut, auf dessen Grundlage dieser

Bund einmal geschlossen wird mit Israel, das wurde da, als der Herr Jesus das

erste  Mal  kam,  wurde  die  Grundlage  des  Bundes  gelegt.  Und  aus  diesem

- 12 -



geflossenen Bundesblut,  erklärt uns Jeremia 31, entsteht gewaltiger Segen.

Gott spricht z.B. darüber in Jeremia 31,31, dass er ihnen dann ein neues Herz

geben wird. Das heißt, da wird die Wiedergeburt wirken. Aber das haben wir

Gläubige der  Gemeinde heute  schon jetzt.  Alles,  was  dort  aufgezählt  wird,

auch, dass Gott sagt, ich werde ihnen alle ihre Sünden vergeben und nie mehr

gedenken, das haben wir alles auch. Das heißt, obwohl der Bund nicht mit der

Gemeinde geschlossen wird, sondern mit Israel, haben wir bereits alle Bundes-

segnungen bekommen. Und unter uns gesagt, noch viel mehr dazu. Ja. So, wie

es in Epheser 1 Vers 3 steht: Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn

Jesus Christus,  der uns gesegnet hat mit jeder geistlichen Segnung in den

himmlischen Örtern in Christus, wie er uns auch auserwählt hat in ihm vor

Grundlegung der  Welt  usw.  Jede geistliche  Segnung.  Ja.  Aber  wichtig:  Der

Bund ist nicht mit der Gemeinde geschlossen, sondern er wird, wie es auch

hier wieder bestätigt wird und an vielen anderen Stellen … Dieser neue Bund

wird an vielen Stellen im AT schon erwähnt, immer mit Israel. Aber der Apostel

Paulus sagt in 2. Korinther 3: Wir sind Diener des neuen Bundes. Das heißt:

Wenn  wir  das  Evangelium heute  verkündigen  weltweit  und  Menschen  zum

Glauben kommen, zur Bekehrung kommen, dann werden sie wiedergeboren,

sie bekommen ein neues Herz und sie bekommen völlige Sündenvergebung

und völlige Entlastung. Eben es ist das Jahr der Annehmung, wo aller Druck

der Sünde und der Herrschaft Satans weggenommen wird. Und so sind wir

Diener des neuen Bundes, denn wir verbreiten weltweit die Segnungen des

neuen Bundes. Aber nichts desto trotz bleibt, dass Gott diesen Bund mit Israel

am Anfang des  1000jährigen Reiches  schließen wird.  Und dann in  Vers  10

sehen  wir,  wie  das  erneuerte  Israel  jubelt.  Und  das  können  wir  natürlich

wunderbar auf uns anwenden. Ich lese nochmals:

10 Hoch erfreue ich mich in dem HERRN; meine Seele soll frohlocken in

meinem Gott! Denn er hat mich bekleidet mit Kleidern des Heils, den

Mantel der Gerechtigkeit mir umgetan, wie ein Bräutigam den Kopf-

schmuck nach Priesterart anlegt und wie eine Braut sich schmückt mit

ihrem Geschmeide. 11 Denn wie die Erde ihr Gespross hervorbringt und

- 13 -



wie ein Garten sein Gesätes aufsprossen lässt, also wird der Herr, der

Ewige, Gerechtigkeit und Ruhm aufsprossen lassen vor allen Nationen.

Also diese wunderbaren Aussagen können wir ganz persönlich auf uns über-

tragen. Es ist einfach wichtig bei der Bibelauslegung, dass wir zuerst sehen, die

direkte  Auslegung  bezieht  sich  auf  Israel,  aber  die  Anwendung,  die  Über-

tragung, bezieht sich auf uns. Wir können sagen: Hoch erfreue ich mich in dem

Herrn; meine Seele soll frohlocken in meinem Gott! Denn er hat mich bekleidet

mit Kleidern des Heils.

In vielen Gemeinden hat man sich das angewöhnt, wenn man singt, dass der

Gemeindegesang so ist, dass jeder nur etwa so laut singt, dass vielleicht der

nebendran noch hört, dass jemand singt. Ich war vor Kurzem in Brasilien an

einer  Konferenz.  Da  kamen  etwa  730  Leute,  die  wurden  untergebracht  in

3 Hotels  und  die  haben  einen  Weg  auf  sich  genommen,  gewisse  kamen

1000 km, andere 2, 3 oder 4000 km vom Amazonasbecken. Das wäre ja, wie

wenn wir von Zürich nach Saudi-Arabien gehen würden für eine Konferenz.

Und was ich u.a. von den Brasilianern gelernt habe, ist, wie die singen. Das ist

wunderbar.  Da hat  man das  Gefühl,  die  singen alle  so,  dass  nicht  nur  die

gerade nebendran sitzen etwas hören. Nicht wahr, nicht alle Lieder müssen so

gesungen sein. Z.B. in Psalm 88 heißt es in der Überschrift – nur so zwischen-

durch mal gesagt – da gibt es genaue Anweisungen, wie man aufführen muss.

Da steht: Ein Lied, ein Psalm von den Söhnen Korahs, dem Vorsänger, nach

„Machalat Leanot“. Ja, das heißt: nach schwermütiger Weise zu singen. Aber

da geht es um einen Kreuzespsalm, wo man über die Leiden des Herrn singt.

Und das muss man nicht herausschreien. Aber, wenn wir ein Lied singen, wo

wir unsere Freude des Heils ausdrücken, wie hier 'Hoch erfreue ich mich in

dem Herrn; meine Seele soll frohlocken in meinem Gott!', dann müssen wir

nicht ausflippen, aber dann können wir wirklich von Herzen singen. Und das

tönt  so  viel  schöner,  als  nur  so  …  Gut,  wenn  hundert  Leute  ein  bisschen

brummeln, das klingt immer noch recht, ja. Aber es drückt einfach zu wenig

aus, was in diesen Versen ausgesagt wird. Und so sollten wir in den Liedern

eben Freude ausdrücken können und auch Traurigkeit und ganz verhalten.

Ja, fahren wir weiter. Kapitel 62. Gott spricht:

- 14 -



1 Um Zions willen will ich nicht schweigen, und um Jerusalems willen

will  ich  nicht  still  sein,  bis  ihre  Gerechtigkeit  hervorbricht  wie

Lichtglanz und ihre Heil wie eine lodernde Fackel. 

Sehen wir, die erste Verszeile sagt: Um Zions willen will ich nicht schweigen.

Das  ist  alles  ein  Gedicht,  fast  alles  in  Jesaja.  Und  die  nächste:  und  um

Jerusalems willen will ich nicht still sein. Da wird das Gleiche mit verschiedenen

Worten  ausgedrückt.  Und  wir  sehen:  Parallel  zu  Zion  ist  Jerusalem.  Der

Ausdruck Zion wird oft austauschbar mit Jerusalem verwendet. Aber ich muss

doch erklären, dass man sich immer wieder im Klaren ist, wovon eigentlich die

Rede ist: Zion ist im AT der Name des Tempelberges im heutigen Ostjerusalem.

Und dieser Berg wird auch genannt an wenigen Stellen der Berg Moria. Und

heute wird in Jerusalem ein Nachbarhügel  Zion genannt.  Und das verwirrt.

Aber diese Bezeichnung ist erst zu belegen seit etwa 100 n. Chr. Also das ist

eigentlich eine nachbiblische Bezeichnung. Aber wir müssen einfach festhalten:

In der Bibel ist der Berg Zion immer der Tempelberg, der Berg Moria. Auf dem

Südabhang  des  Berges  Zion  oder  Moria  war  das  ursprüngliche  Jerusalem

aufgebaut schon zur Zeit von Abraham. Da wurde es genannt Salem, kurze

Form von  Jeru salem – Gründung des Friedens. David hat diese kleine Stadt

später erobert und seinen Palast am Nordende hingebaut, an das Nordende,

schon außerhalb der Stadtmauer. Aber dann hat sein Sohn Salomo die Stadt

ausgebaut bis auf die Bergeshöhe und dort den ersten Tempel gebaut. Und

nach Salomo unter den Königen von Juda wurde die Stadt nach Westen hin

ausgebaut.  Und  so  ist  Jerusalem im  Laufe  der  Geschichte  gewachsen  und

heute ist eine Großstadt von etwa ½ Million Einwohnern. Ja, aber darum 'Zion'

bezeichnet  die  gleiche  Stadt  wie  Jerusalem,  aber  mit  Betonung  auf  das

Herzstück, und das ist der Tempelberg in Jerusalem. 

Und wenn wir denken: Am 29. November 1947 hat die UNO eine ganz wichtige

Abstimmung gehabt. Und da wurde beschlossen, dass die Juden einen Staat

gründen dürfen in Palästina. Und die Mehrheit der Nationen in der UNO haben

zugestimmt. Aber die UNO hat beschlossen: Der Berg Zion, Ostjerusalem, soll

ausgeklammert  sein.  Und da haben die  Juden am 14.  Mai  1948 den Staat

gegründet, aber ohne Zion. Muss man sich vorstellen: Das Herzstück wurde

- 15 -



ausgeklammert. Und dann ist ja der totale Krieg ausgebrochen. 8, 9 Armeen

sind  gegen  Israel  vorgegangen,  um  den  Staat  zu  vernichten,  die  Juden

auszulöschen. Und in diesem Krieg konnte Jordanien mit seinen Verbündeten

Ostjerusalem mit dem Tempelberg – das, was die UNO eigentlich internationa-

lisieren  wollte,  als  internationale  Stadt  aufstellen  wollte,  –  das  haben  sie

erobert und dann durch eine Mauer abgetrennt. Und von da an konnte kein

Jude  aus  dem  israelischen  Staatsgebiet  mehr  hinübergehen,  um  an  der

Klagemauer oder wie man im Hebräischen sagt … - die Mauer,  um dort zu

beten.  Das  war  ein  unmöglicher  Zustand.  Und  die  UNO hatte  keine  Kraft,

irgendetwas zu ändern. Da hat man das einfach stehenlassen – jahrelang. Da

wurde keine weltweite Diplomatie gemacht, die Jordanier sollen doch das bitte

zurückgeben, das ist gegen internationales Recht. Das war kein Thema, das

blieb  einfach  so,  bis  die  arabische  Welt  ein  zweites  Mal  versuchte,  Israel

auszulöschen. Jetzt aber hochgerüstet mit modernen sowjetischen Waffen. Da

kam es zum 6-Tage-Krieg. Und da hat die israelische Regierung beschlossen:

Jetzt holen wir den Tempelberg. Und da wurde im 6-Tage-Krieg Ostjerusalem

mit Zion erobert,  die Mauer wurde weggemacht,  Jerusalem wurde vereinigt

und man sagte: Das ist die ewige, ungeteilte Stadt Jerusalem. Man kann sich

nicht  vorstellen,  was  das  für  eine  Euphorie  war  damals  in  Israel,  nämlich

genauso wie das in Psalm 126 prophetisch beschrieben ist. Lesen wir Ps 126:

1 …  Als  der  HERR  das  Schicksal  Zions  [des  Tempelberges] wendete,

waren wir wie Träumende.  2 Da wurde unser Mund voll Lachens und

unsere Zunge voll Jubels; da sagte man unter den Nationen: Der HERR

hat Großes an ihnen getan! 3 Der HERR hat Großes an uns getan: Wir

waren fröhlich!

Tatsächlich: Nach 6 Tagen war an allen 3 Fronten Ruhe gegen eine riesige

Übermacht. Also die ganze Welt hat gesehen: Was da geschehen ist, das war

nicht normal, ist unglaublich. Aber das gehört dazu, wie Gott sagt: Um Zions

willen will ich nicht schweigen. Es hat ausgesehen jahrhundertelang, als wäre

Zion kein Thema mehr. Und im Judentum hat man jeden Tag dreimal gebetet –

durch all die Jahrhunderte hindurch – dass Gott doch die Zerstreuten wieder

heimführen solle und dass der Tempel wieder aufgebaut werde. Und das Gebet

- 16 -



wurde über Jahrhunderte hinweg nicht erhört und plötzlich sehen wir, wie die

Ereignisse sich so überschlagen haben, dass man sehen kann, eben Gott hat

Zion  nicht  vergessen.  Aber  wir  sind  noch  nicht  am Ende.  Die  ganze  Welt

protestiert jetzt und sagt, das ist Verstoß gegen internationales Recht, dass die

Juden jetzt in Ostjerusalem sind. Das hat früher niemanden interessiert, muss

man sagen. Das war kein Thema in der Weltpolitik. Und jetzt plötzlich ist es ein

Thema. Aber das Ziel ist noch nicht erreicht, Gott sagt hier: Ich will nicht still

sein, bis ihre Gerechtigkeit hervorbricht wie Lichtglanz und ihr Heil wie eine

lodernde Fackel.  Eben,  die  Prophetie  geht  weiter,  bis  dann ins  1000jährige

Reich. Dann wird Jerusalem, Zion, vollkommen befreit sein.

2 Und die Nationen werden deine Gerechtigkeit sehen 

Jetzt stellen sie die Gerechtigkeit infrage. Die sagen: Das ist Verstoß gegen die

Gerechtigkeit des internationalen Rechtes. Aber dann werden sie alles aner-

kennen müssen.

2 … und alle Könige deine Herrlichkeit; und du wirst mit einem neuen

Namen genannt  werden,  welchen  der  Mund  des  HERRN bestimmen

wird.  3 Und  du  wirst  eine  prachtvolle  Krone  sein  in  der  Hand  des

HERRN und ein königliches Diadem in der Hand deines Gottes. 4 Nicht

mehr wird man dich 

Ich habe den hebräischen Namen auf dem Skript aufgeführt:  asuva heißen –

Verlassene. Ja während Jahrhunderten war das eine niedergekommene Stadt. 

4 … „Verlassene“ heißen und dein Land nicht mehr „Wüste“ nennen;

shemama, das heißt Wüste. Aber das ist nicht das Wort, das man z.B. braucht

für  die  Wüste  Judäa,  wo  man  die  größte  Zeit  des  Jahres  kann  man  dort

Kleinvieh  –  Ziegen  und  Schafe  –  aufziehen.  Die  haben  dort  genügend  zu

fressen. Aber  shemama, das heißt eine Wüste, das kommt von einer Wurzel,

die heißt 'erschreckt sein'; 'shemama', ist ein Land, wenn man das anschaut,

bekommt man das Gefühl des Schreckens. Ja eben, wie ein Mark Twain sagt:

„Es  gibt  nichts  Liebliches  für  das  Auge.  Es  ist  ein  Land  ohne  Perspektive,

gebrochen, ohne Hoffnung.“ Nicht mehr wird man dich shemama heißen.

4 …  sondern man wird dich nennen:  „Meine Lust an ihr“, 

- 17 -



Und das ist wieder so ein schöner Name, Hebräisch ein Wort: chephtzibah Das

war  übrigens  der  Name von  Frau  Hiskia  (2.  Könige  21,1).  Die  hat  diesen

schönen Namen gehabt: chephtzibah – mein Gefallen an ihr. So wird das Land

Israel genannt werden: chephtzibah.

4 … und dein Land: „Vermählte“; [be'ulah] denn der HERR wird Lust an

dir  haben,  und  dein  Land  wird  vermählt  werden.  5 Denn  wie  der

Jüngling sich mit der Jungfrau vermählt, so werden deine Kinder sich

mit dir vermählen; 

Das heißt: Das Volk wird wieder mit dem Land verbunden werden. Nicht wahr,

2000 Jahre lang fast hat man ein jüdisches Volk gekannt, ohne Beziehung zum

Land. Aber Gott sagt: Ich werde die beiden, das Volk und das Land, wieder so

zusammenführen  wie  Verheiratete,  die  einfach  zusammengehören.  Die  darf

man nicht trennen.  Aber  die Welt  heute möchte die Juden mindestens von

gewissen Teilen des Landes trennen. Und die islamische Welt möchte sie grad

ganz trennen von dem Land. Es gibt ja den Vorschlag, sie sollen doch nach

Europa gehen und Deutschland soll  z.B. ein Land für die Juden geben. Die

haben nichts zu suchen im Nahen Osten. Und Gott sagt: Nein, ich werde euch

verbinden mit dem Land, so wie Mann und Frau zusammengehören. 

5 …und wie der Bräutigam sich an der Braut erfreut, so wird dein Gott

sich an dir erfreuen.

Nicht nur die Verbindung des Volkes und des Landes, sondern die Verbindung:

Gott wird eine neue Beziehung haben mit Israel. Vers 6:

6 Auf deine Mauern, Jerusalem, habe ich Wächter bestellt; den ganzen

Tag und die ganze Nacht werden sie keinen Augenblick schweigen. Ihr,

die ihr den HERRN erinnert, gönnt euch keine Ruhe  7 und lasst ihm

keine Ruhe, bis er Jerusalem befestigt und bis er es zum Ruhm macht

auf der Erde! – 

Es kommen noch schwere Tage,  die schwersten Tage über Jerusalem. Aber

selbst in dieser Not werden Gläubige in Jerusalem dann sein aus dem Überrest

Israels wie Wächter auf den Mauern. Und die werden Gott erinnern an sein

Verheißungen. Und Gott sagt: Macht das so. Ich möchte das so, dass ihr Tag

und Nacht mich erinnert an meine Zusagen, dass diese Stadt schließlich befreit

- 18 -



und verherrlicht werden soll, bis er es zum Ruhme macht auf Erden, bis diese

Stadt die Hauptstadt der Welt wird. Vers 8:

8 Der HERR hat geschworen bei seiner Rechten und bei seinem starken

Arm: Wenn ich fortan deinen Feinden dein Korn zur Speise gebe und

wenn Söhne der Fremde deinen Most trinken werden, um welchen du

dich abgemüht hast! 9 Sondern die es einsammeln, sollen es essen und

den HERRN preisen; und die ihn einbringen, sollen ihn trinken in den

Vorhöfen meines Heiligtums.

Gott  sagte  also:  Er  wird  nicht  mehr  wie  früher  eben  das  jüdische  Volk

verzichten lassen auf den Ertrag dieses Landes, sondern das Land wird ihnen

gehören und auch der Ertrag dieses Landes. Und dann geht es noch weiter,

hier heißt es schließlich: in den Vorhöfen meines Heiligtums. Aha, dann muss

aber wieder ein Tempel kommen in Jerusalem. Ja natürlich, wie an so vielen

Stellen  im Alten  Testament  und auch im Neuen wird  bezeugt:  Es  wird  ein

Tempel kommen in Jerusalem. Und hier wird er auch wieder erwähnt. Vers 10:

10 Ziehet, ziehet durch die Tore, bereitet den Weg des Volkes; bahnet,

bahnet die Straße, reiniget sie von Steinen; erhebt eine Fahne über die

Völker! 11 Siehe, der HERR hat eine Kunde erschallen lassen nach dem

Ende der Erde hin: Saget der Tochter Zion: Siehe, dein Heil kommt;

siehe, dein Lohn ist bei ihm, und seine Vergeltung geht vor ihm her.

12 Und  man  wird  sie  nennen:  „Das  heilige  Volk,  die  Erlösten  des

HERRN“; und dich wird man nennen: „Die Gesuchte, Stadt, die nicht

mehr verlassen wird.“

Also der Messias wird kommen, und zwar mit Gericht und mit Lohn: Siehe,

dein Heil kommt; siehe, dein Lohn ist bei ihm, und seine Vergeltung geht vor

ihm her. Also er kommt als Belohner und als Richter. Genau das wird im NT in

der Offenbarung wieder aufgenommen. Der Herr Jesus sagt in Offenbarung 22

im Zusammenhang mit  seiner  Wiederkunft  –  das  ist  ein  direkter  Bezug zu

Jesaja hier – Offenbarung 22. Ich lese schon Vers 10:

10 … Versiegle nicht die Worte der Weissagung dieses Buches; die Zeit

ist nahe. 

Und dann Vers 12:

- 19 -



12 Siehe, ich komme bald, und mein Lohn mit mir, um einem jeden zu

vergelten, wie sein Werk ist.

Und  wir  sehen:  Wenn  Jerusalem  befreit  wird,  das  wird  die  ganze  Welt

wahrnehmen. Und darum steht hier: bis an die Enden der Erde. Erhebt eine

Fahne über die Völker! Siehe der Herr hat eine Kunde erschallen lassen nach

dem Ende der Erde der hin. Saget der Tochter Zion: Siehe dein Heil kommt.

Das macht deutlich: In der Endzeit wird die ganze Welt miteinbegriffen sein.

Das konnte man sich früher nicht vorstellen. Aber mit der Globalisierung ist

das alles so gekommen, dass die ganze Welt  wird das sofort  wahrnehmen.

Nicht wahr, es wird nicht sein, dass Jesus Christus kommt und nur der Nahe

Osten weiß davon.  Die ganze Welt  wird alles  mitbekommen und wird auch

diese Befreiung Jerusalems miterleben.

Und nun gehen wir weiter zu Kapitel 63:

1 Wer ist dieser, der von Edom her kommt, von Bozra in hochroten

Kleidern, dieser, prächtig in seinem Gewande, der einherzieht in der

Größe seiner Kraft? – Ich bin's, der in Gerechtigkeit redet, der mächtig

ist zu retten. –  2 Warum ist Rot an deinem Gewand und sind deine

Kleider  wie  die  eines  Keltertreters?  –  3 Ich  habe  die  Kelter  allein

getreten, und von den Völkern war niemand bei mir; und ich zertrat sie

in meinem Zorn und zerstampfte sie in meinem Grimm; und ihr Saft

spritzte auf  meine Kleider,  und ich besudelte mein ganzes Gewand.

4 Denn der Tag der Rache war in meinem Herzen, und das Jahr meiner

Erlösung  war  gekommen.  [Merken  wir,  es  wird  wieder  angespielt  auf

Kapitel 61, wo wir schon hatten den Tag der Rache – der gleiche Ausdruck –

und das Jahr der Erlösung.] 5 Und ich blickte umher, und da war kein

Helfer; und ich staunte, und da war kein Unterstützer. Da hat mein

Arm mir geholfen, und mein Grimm, er hat mich unterstützt. 6 Und ich

trat  die  Völker  nieder  in  meinem  Zorn  und  machte  sie  trunken  in

meinem Grimm, und ich ließ ihren Saft zur Erde rinnen.

Sehr geheimnisvoll, nicht wahr. Einer kommt von Edom her. Wo liegt Edom?

Das ist ganz einfach. Man kann ein Bibellexikon nehmen oder eine biblische

Karte und man sieht: Edom ist das Land von Esau, das Land der Nachkommen

- 20 -



Esaus, grad südlich des Toten Meeres nach der jordanischen Seite. Wenn man

mit dem Auto z.B. durch die Negevwüste in Israel runterfährt, dann kann man

ziemlich nahe an der jordanischen Grenze vorbeifahren bis nach Eilat hinunter.

Und dann sieht man auf der linken Seite ein langgezogenes rötliches Gebirge.

Das sind die Berge von Edom. Edom heißt auch 'rot'. Das hängt eben damit

zusammen: Esau war ja, als er auf die Welt kam, rötlich. Er hatte keine roten

Haare. Aber er war gut beatmet bei der Geburt. Nicht wahr, viele Kinder, die

kommen  ziemlich  bläulich  auf  die  Welt,  weil  sie  ein  bisschen  zu  wenig

Sauerstoff gekriegt haben. Aber wenn ein Kind so rötlich kommt, dann weiß

man,  dem ist  es  ganz  gut  gegangen in  der  Geburt.  Das  ist  doch  ziemlich

beengend, wenn man da durch den Geburtskanal durchgedrückt wird. Aber

eben, Esau war sehr gut durchblutet. Und darum sagt die Bibel, er war rötlich.

Und später hatte er eine Leibspeise. Ich kann das nicht verstehen, aber er

hatte  das.  Und  das  waren  Linsen,  und  zwar  die  roten  Linsen.  Und  darum

bekam er dann den Namen 'Edom'. Und später ist er ja dann ausgewandert

aus dem Land Kanaan und hat sich angesiedelt auf diesen rötlichen Bergen von

Edom. Das ist das Land Edom. Und in der biblischen Geschichte ein Land, das

immer  und  immer  wieder  ein  Feindesland  war  gegen  Israel,  obwohl  da

eigentlich eine Bruderbeziehung bestand. Denn Esau war ja der Bruder von

Jakob, später Israel genannt, Stammvater des Volkes Israel. 

Und nun wird hier beschrieben: Da kommt einer von Edom her. Das ist der

Herr Jesus, wenn er wiederkommt. Aber einer sagt sich: Das geht doch nicht.

Ich habe immer gelernt am Schluss gibt es die Schlacht von Harmagedon. Und

Harmagedon liegt ja wahrlich nicht in Jordanien, sondern im Norden Israels,

diese  Ebene  im  Hinterland  von  Haifa,  eine  riesige  Ebene.  Die  heißt

Harmagedon oder auch Ebene Jesreel. Und natürlich wird gesagt in der Bibel,

dass Jesus Christus als Richter der Welt kommen wird und in Harmagedon die

dort  versammelten Feinde bestrafen wird.  Aber einer sagt:  Ich versteh das

doch nicht. Ich hab nämlich auch gelernt, Jesus Christus wird wiederkommen

auf dem Ölberg. So steht es doch in Sacharja 14. Und der Ölberg ist ja östlich

von  Jerusalem,  grad  gegenüber  vom  Tempelberg,  Zion.  Ich  lese  aus

Sacharja 14 Vers 3:

- 21 -



3 Und der HERR wird ausziehen und wider jene Nationen streiten, wie

an dem Tag, da er streitet, an dem Tag der Schlacht. 4 Und seine Füße

werden  an  jenem  Tage  auf  dem Ölberg  stehen,  der  vor  Jerusalem

gegen Osten liegt; und der Ölberg wird sich in der Mitte spalten, nach

Osten und nach Westen hin, zu einem sehr großen Tal, 

und am Schluss von Vers 5:

5 … Und kommen wird der HERR, mein Gott, und alle Heiligen mit dir.

Aber das ist ja, das ist ja bei Jerusalem, ganz ein anderer Ort als Harmagedon.

Wo kommt Jesus Christus wieder? Machen wir's noch ein bisschen komplizier-

ter. Die Wiederkunft Christi in Jesaja 19, eine Prophetie über Ägypten, das wird

eine Überraschung sein für Ägypten, das kann ich sagen, und für alle Moslem-

brüder:

1 Ausspruch über Ägypten. Siehe, der HERR fährt auf schneller Wolke

und kommt nach Ägypten. 

Jesus Christus wird mit den Wolken des Himmels wiederkommen und da steht

nach Ägypten. Was stimmt jetzt? Natürlich alles. Aber das ist einfach viel zu

einfach, wenn man lehrt: große Drangsal, Endschlacht von Harmagedon. Es ist

auch völlig vereinfachend, wenn man sagt: Da wird ein kommender Diktator

kommen,  Weltherrscher  und  dann  die  große  Drangsal  und  Schlacht  von

Harmagedon. Dieser kommende Herrscher, der wird Herrscher sein über das

wiederhergestellte römische Reich. Da können wir sagen, das ist der Westen

und ganz besonders Europa. Und natürlich wird dieser kommende Diktator von

Europa wird eine so gewaltige Macht haben, dass er Einfluss hat auf die ganze

Welt.  Aber  die  Bibel  beschreibt:  Es  wird  mehrere  Machtblöcke  geben.  In

Offenbarung 16 z.B. lesen wir von den Königen von Sonnenaufgang, die in die

Endkämpfe  eingreifen  werden  von jenseits  des  Euphrats.  Da  werden  keine

Namen gesagt. Wird nichts gesagt von Japan, also sag niemand, hier wird über

Japan gesprochen oder  über  China  usw.,  aber  sind einfach die  Könige von

Sonnenaufgang. Das sind nochmals Machtblöcke von Osten, die auch kommen

werden.  Und  dann  wird  z.B.  gesprochen  über  die  Länder,  die  heute  die

arabische Welt sind, und zwar mit den Ausdrücken Assur, Syrien und es wird

gesprochen über die libanesischen Städte Tyrus und Sidon. Es wird gesprochen

- 22 -



über Ägypten. Es wird gesprochen über Ammon (Nordjordanien), Moab (Mittel-

jordanien), Edom (Südjordanien). Es wird gesprochen über Ismael, arabische

Stämme in der saudischen Wüste usw. Und diese werden auch beschrieben in

der Bibel, z.B. im Psalm 83, als ein Machtblock, der miteinander verbündet ist

gegen Israel. Und da sehen wir: Die Welt wird komplizierter sein, als wie das

manche darstellen: Einheitsregierung. Das stimmt gar nicht, sonst gäb's ja gar

keinen  Krieg.  Nein,  es  müssen  Blöcke  sein,  die  aufeinander  knallen,  einen

Clash der Zivilisationen. Es wird so kommen. 

Und so wird der Herr Jesus auch dann verschiedene Feinde an verschiedenen

Orten richten müssen. Er wird kommen in Harmagedon und wird dort ganz

speziell  die Armeen Europas – des wiederhergestellten römischen Reiches –

richten,  weil  die  gegen ihn kriegen werden.  Das  römische Reich  hat  Jesus

Christus bei seinem ersten Kommen gekreuzigt. Und das zweite Mal werden sie

Krieg gegen ihn führen, sagt Offenbarung 17 Vers 14. Schrecklich. Und dazwi-

schen wurde Europa evangelisiert und hat die frohe Botschaft gehört wie kein

anderer Kontinent. Aber es begann mit der Kreuzigung und es hört auf mit

einem Krieg  gegen Jesus  Christus.  Ja.  Und dann wird  Jesus  Christus  auch

kommen in Ägypten. Er wird auch erscheinen eben auf dem Ölberg und wird

die Nationen – das werden arabische Nationen sein speziell  – wird er  dort

richten, die gegen Jerusalem kommen. Und da sehen wir, wird in Edom – in

Südjordanien – noch ein ganz besonderes Völkergericht stattfinden. Also das

wird komplex sein.

Und jetzt sieht der Prophet in der Vision: Jesus Christus kommt von Edom. Ja

und  dann  erst  kommt  er  dann  auf  den  Ölberg.  Aber  zuerst  hat  er  eine

Völkerschlacht dort in Jordanien. Und sein Kommen wird hier verglichen mit

einem Keltertreter.  Nicht wahr,  im Altertum hat  man so eine Vertiefung im

Boden gemacht und da hat man die Trauben hineingetan. Und die Keltertreter

sind dann barfuß hineingestanden und haben die Trauben so zerquetscht mit

den Füßen und dabei wurden ihre Kleider besudelt und befleckt. Und so wird

dieses Gericht hier beschrieben wie die eines Keltertreters. Und darum steht

hier: Wer ist dieser, der von Rotland herkommt, Edom, von Bozra in hochroten

Kleidern,  dieser  prächtig  in  seinem  Gewand,  der  einherzieht  in  der  Größe

- 23 -



seiner Kraft? Und dann erklärt er, dass er so wie ein Keltertreter gehandelt hat

und seine Kleider mit dem Saft bespritzt hat. Eine schreckliche Beschreibung.

Und das zeigt uns eben: Dieser Jesus Christus, der für jeden Menschen der

Heiland  sein  will  und  es  gibt  keinen,  der  ausgeschlossen  ist  von  diesem

Angebot des Heils, dieser selbe Jesus Christus wird auch der Richter sein für

die,  die  ihn  ablehnen und seine  Gnade  verachten.  Und wir  müssen  beides

lehren: Gott ist Liebe und Gott ist Licht und gar keine Finsternis ist in ihm,

lehrt der 1. Johannesbrief. Jetzt können wir noch aufschlagen in Habakuk 3, ist

ein wunderbares Gebet, ein Psalm von Habakuk. Habakuk 3 Vers 1:

1 Gebet Habakuks, des Propheten. Nach Schigjonot. 

Und am Schluss schreibt er: Dem Vorsänger (das ist für den Dirigenten) mit

meinem Saitenspiel.  Schigjonot  heißt:  in  aufgeregter  Weise.  Also  hier  wird

erklärt, wie man dieses Lied singen muss. Das darf man jetzt nicht singen eben

in schwermütiger Weise, wie Psalm 88, sondern das ist jetzt ein aufgeregtes

Lied. Und warum:

2 HERR, ich habe deine Kunde vernommen, ich fürchte mich; HERR,

belebe dein  Werk inmitten der  Jahre,  inmitten der  Jahre mache es

kund; im Zorn gedenke des Erbarmens! 3 Gott kommt von Teman her 

Teman ist eine andere Ortschaft wie Boszra – in Jesaja 63 erwähnt – in Edom.

Sehen wir, wie Habakuk genau mit Jesaja übereinstimmt. Das Kommen Gottes

aus dem Land Edom. 

3 Gott kommt von Teman her und der Heilige vom Gebirge Paran.

Das  ist  auch  dort  unten,  wenn  man  also  eben  an  den  Bergen  Edoms

vorbeifährt, runter durch die Negevwüste nach Eilat, dann kommt man an die

Stelle, wo dann ein Schild steht 'Paran'. Dann ist man in der Wüste Paran. Da

fährt man gleich durch, ja. Und hier haben wir diese Ortschaft angegeben: vom

Gebirge Paran her. Das ist wieder eine geographische Angabe, die genau in

diese Richtung weist. 

3 … Seine  Pracht  bedeckt  die  Himmel,  und die  Erde  ist  voll  seines

Ruhmes.  4 Und es entsteht ein Glanz wie das Sonnenlicht;  Strahlen

sind zu seinen Seiten, und daselbst ist die Hülle seiner Macht.  5 Vor

ihm her geht die Pest, und die Seuche zieht aus, seinen Füßen nach.

- 24 -



Jetzt muss man das wirklich lesen und überlegen, was da steht.

6 Er stand und machte die Erde schwanken, er schaute und machte

aufbeben die Nationen; und es zerbarsten die Berge der Vorzeit,  [Da

brechen Berge zusammen.] es senkten sich die ewigen Hügel; [Da braucht

es dann nicht Millionen von Jahren, ja. Das ist Geologie in Echtzeit, ja.] seine

Wege sind die Wege vor alters. Usw.

Also so eindrücklich, wie die Wiederkunft Christi hier in diesem aufgeregten

Lied beschrieben wird. Aber das Lied beruhigt sich dann wieder, nämlich in Vers

16 singt Habakuk:

16 Ich vernahm es, und es zitterte mein Leib; bei der Stimme bebten

meine Lippen; Morschheit drang in meine Gebeine, und wo ich stand,

erzitterte  ich,  der  ich  ruhen  werde  am  Tag  der  Drangsal,  wenn

derjenige gegen das Volk herannaht, der es angreifen wird. 

Vers 18:

18 Ich aber, ich will in dem HERRN frohlocken, will jubeln in dem Gott

meines Heils. 19 HERR, der Herr, ist meine Kraft und macht meine Füße

denen der Hindinnen gleich und lässt  mich einherschreiten auf  den

Höhen.

Also ganz entsetzt ist er und am Schluss kommt er richtig zur Ruhe und kann

jubeln und danken.

Ja und jetzt wäre Zeit für Pause.

Wir fahren jetzt weiter in Jesaja 63 Vers 7:

7 Ich will der Gütigkeiten des HERRN gedenken, der Ruhmestaten des

HERRN, nach allem, was der HERR uns erwiesen hat, und der großen

Güte gegen das Haus Israel,  welche er ihnen erwiesen nach seinen

Erbarmungen und nach der Menge seiner Gütigkeiten. 

Wir  haben  hier  das  Wort  'Gütigkeiten'.  Im  hebräischen  Text  ist  das  hier

wiederholt,  das  Wort  'chesed'.  Also  zuerst  das  Wort  chesed –  ich  will  der

Gütigkeiten gedenken und aller  Ruhmestaten.  Und dann 'der  großen Güte',

dort ist ein anderes Wort. Aber das erste Wort ist  chesed. Und chesed meint

Gütigkeit ganz speziell im Blick auf Bundestreue, Loyalität gegenüber dem, was

man abgemacht hat. Und so wird in der Bibel dieses Wort chesed immer wieder

- 25 -



gebraucht speziell um zu zeigen, dass Gott seinen Versprechungen – Bundes-

versprechungen  –  gegenüber  treu  ist.  Und  das  ist  jetzt  hier:  Israel,  das

angesichts des Gerichtes über die Völker, sagt: Ich will eben der Gütigkeiten

der  Bundestreue  des  Herrn  gedenken,  wie  Gott  also  sich  an  diese

Versprechungen, die er schon Abraham, Isaak und Jakob gegeben hat, wie er

diese Versprechen nie aufgegeben hat. Das waren die Versprechen: 1. Deiner

Nachkommenschaft werde ich dieses Land geben (1. Mose 12). Und dann ist es

auch das Versprechen, dass Israel zu einem Segen werden soll für alle Völker,

nämlich  dadurch,  dass  der  Messias  aus  Israel  kommen  sollte,  um  all  die

Menschen  aus  allen  andern  Völkern  zu  retten,  die  zu  Gott  umkehren,  ihre

Schuld bekennen und den Retter, den Erlöser, annehmen im Glauben. Und jetzt

sehen  wir,  dass  auch  nach  Jahrtausenden  ist  dieser  Bund  nicht  aufgelöst

worden, ist immer noch gültig. Aber wir sehen, wie die Welt sich z.B. ganz aus-

drücklich heute gegen den Bund mit Abraham richtet. Es ist ja im Moment eine

Riesendebatte im Gang wegen der Beschneidung. Und die ist letztlich nicht

gegen den Islam gerichtet sondern gegen das Judentum. Und zwar aus dem

Grund: Jetzt, nachdem all diese Dinge abgelaufen sind in Deutschland, wird ja

eine Nationalrätin hier in der Schweiz Jacqueline Fehr – so wie sie es gesagt

hat  –  im  Parlament  einen  Vorstoß  einbringen,  dass  man  die  Kinder  erst

beschneiden darf ab einem gewissen Alter, wo sie dann 'ja' oder 'nein' sagen

können. Nun, im Islam spielt es keine Rolle, in welchem Alter man ein Kind

beschneidet.  Das  kann  6jährig  sein,  4jährig,  kann  12jährig  sein.  Aber  im

Judentum hat Gott bei Abraham in 1. Mose 17 festgelegt am 8. Tag nach der

Geburt. Da darf man nicht warten, bis es irgendein bestimmtes Alter erreicht

hat. Am 8. Tag nach der Geburt, das ist ja auch der Tag, wo die Prothrombin-

bildung im Blut am höchsten ist im ganzen Leben. Prothrombin ist wichtig,

damit das Blut gerinnen kann und eine Wunde wieder verheilt wird. Also kurz

nach der Geburt, wenn sich ein Baby verletzt, ist das lebensgefährlich. Aber

das geht dann prozentual hinauf,  so 30 %, 40 usw., am 8. Tag erreicht es

110 % und am 9. geht es wieder runter auf 100 %. Beim gesunden Menschen

bleibt es dann das ganze Leben lang so. Aber der höchste Punkt, der idealste

Punkt für eine Beschneidung ist der 8. Tag nach der Geburt. So hat Gott das

- 26 -



festgelegt. Und es ist so wichtig. Der Herr Jesus sagt das selber in Johannes 7:

Wenn dieser 8. Tag nach der Geburt auf einen Sabbat fällt, dann wird das Kind

trotzdem auch am Sabbat  beschnitten,  obwohl  das  ja  Arbeit  ist,  wenn der

Mohel  operiert.  Aber  das  Sabbat-Gebot  steht  unter  dem  Gebot  der

Beschneidung. Es ist so wichtig, dass es genau am 8. Tag geschieht. Und so

sehen wir: Diese Vorstöße sind Vorstöße und da stehen ja auch ganz speziell

Atheisten hinter dieser Kampagne, z.B. die Giordano Bruno Stiftung, Das ist

eine bekannte atheistische Organisation, die gibt hier wirklich Stoßkraft, um

gegen  die  Beschneidung  vorzugehen.  Das  wird  als  archaisches  magisches

Relikt aus der Bronzezeit … wird das von vielen Gegnern heute runtergemacht.

Aber es ist das Zeichen dieses Bundes, den Gott mit Israel geschlossen hat, wo

Gott versprochen hat, dieses Land Israel werde ich euch geben in Ewigkeit.

Und obwohl das jüdische Volk das Land verloren hat, nachdem der Messias

gekreuzigt worden war, ab dem Jahr 70 ist das jüdische Volk über die ganze

Welt zerstreut worden. Aber Gott hat gesagt: Ich bin meinem Versprechen treu

und  darum  werde  ich  euch  wieder  sammeln,  sogar  in  unreinem  Zustand

(Hesekiel 36) und euch in euer Land zurückbringen. Also was wir heute sehen,

ist Gottes Bundestreue –  chesed – von hier Israel gegenüber, denn er hat

versprochen, das Land Kanaan ihnen zu geben in Ewigkeit, also ohne zeitliche

Limite. Und jetzt sehen wir: Dieser Kampf heute gegen die Beschneidung, das

ist letztlich auch ein Kampf gegen Gottes Zusagen, dass dieses ganze Land

Kanaan Israel gehört. Aber wir können nicht annehmen, dass diese Atheisten

das wissen, das realisieren. Aber wir realisieren, welch ein Geist sie antreibt:

Einer, der diesen Bund mit Abraham hasst, indem, was er bedeutet für Israel,

aber auch indem, was er bedeutet für alle Völker der Welt, nämlich Segen für

alle aus allen Völkern, die den Erlöser annehmen. Und da sieht man übrigens

auch sehr schön, dass die Erwählung Israels, das war nicht die Verwerfung der

anderen Völker. 

Ich  kenne  jemanden,  der  wird  so  wütend,  wenn  man  über  Israel  als

auserwähltes Volk spricht. Aber dann hab ich feststellen dürfen, der wird so

wütend, weil er es nicht verstanden hat. Der meint, wenn man sagt, Israel ist

Gottes auserwähltes Volk, dann hat er die andern Völker verworfen. Das ist

- 27 -



eine  falsche  Logik.  Ich  möchte  …  Ich  hätte  jetzt  fast  gesagt,  es  ist  eine

calvinistische Logik. Das ist falsch. Gott hat Israel erwählt als sein Volk, aber

um schließlich  durch den Erlöser,  der  aus  dem auserwählten  Volk  kommen

sollte, alle andern Völker zu segnen. Aber natürlich nur die, die sich bekehren.

Es gibt keine Allversöhnung. Aber es ist doch wunderbar, eben wie in diesem

Bund auch der Heilsplan Gottes für alle Völker mit enthalten ist. Und wenn man

das so vor Augen hat und dann hier liest: Ich will der chesed – der Gütigkeiten

des Herrn gedenken, der Ruhmestaten des Herrn, nach allem, was der Herr

uns erwiesen hat, dass er schließlich den Retter gesandt hat, der gekommen

ist, um für unsere Sünden zu sterben (nach Jesaja 53), und der großen Güte

gegen das Haus Israel, welche er ihnen erwiesen nach seinen Erbarmungen

und nach der Menge seiner Gütigkeiten. Dass er dieses Volk wieder sammelt

und  zurückführt,  obwohl  sie  es  gar  nicht  verdient  haben.  Niemand  könnte

sagen: Israel hat jetzt dieses Land wieder, weil es sich so gut benommen hat in

der Geschichte. Kein Volk kann ja so etwas behaupten von sich. Aber auch

Israel  kann  das  nicht,  es  ist  allein  die  Güte  Gottes,  weil  er  sich  an  diese

Versprechungen  an  Abraham,  Isaak  und  Jakob  hält.  Und  die  sind  durch

Jahrtausende  hindurch  gültig.  Wir  denken,  über  alles  Mögliche  kann  Gras

wachsen.  Aber  über  Gottes  Verheißungen  wächst  nicht  Gras,  die  bleiben

unbereubar – wie das auch Römer 11 sagt. Die Berufungen Gottes und die –

Römer  11  Vers  29  –  unbereubar  sind:  Denn  die  Gnadengaben  und  die

Berufung Gottes sind unbereubar, Römer 11,29. 

Gut. Jetzt gehen wir weiter:

8 Und er sprach: Sie sind ja mein Volk, Kinder, die nicht trügen werden;

und  er  wurde  ihnen zum Heiland.  9 In  all  ihrer  Bedrängnis  war  er

bedrängt, und der Engel seines Angesichts hat sie gerettet. In seiner

Liebe und in seiner Erbarmung hat er sie erlöst; und er hob sie empor

und  trug  sie  alle  Tage  von  alters.  10 Sie  aber  sind  widerspenstig

gewesen und haben seinen Heiligen Geist betrübt; da wandelte er sich

ihnen in einen Feind; er selbst stritt gegen sie. 

Also hier  wird gesprochen darüber,  wie Gott  treu ist und wie er sich Israel

gegenüber treu erwiesen hat, Vers 9: In all ihrer Bedrängnis war er bedrängt.

- 28 -



Und dieses Wort dürfen wir natürlich wieder direkt auch auf uns Gläubige der

Gemeinde übertragen. Das bedeutet also, wir dürfen wissen: In jede Not, in

die wir hineinkommen, da fühlt der Herr so mit, wie wenn er selber auch in

dieser Bedrängnis wäre. Das ist ein unfassliches Wort, was hier steht: In all

ihrer  Bedrängnis  war  er  bedrängt.  Dass  der  allmächtige,  ewige  Gott  nicht

einfach distanziert ist und erhaben über alle unsere kleinen und auch ganz

großen Probleme. Nein, er fühlt mit,  wie wenn er selber in der Bedrängnis

wäre. Aber die Verse sagen: Israel war untreu, widerspenstig, ungehorsam und

sie haben seinen Heiligen Geist betrübt. Jetzt sehen wir, woher das kommt,

wenn in Epheser 4 Vers 30 der Apostel Paulus sagt: Betrübet nicht den Heiligen

Geist Gottes, mit welchem ihr versiegelt worden seid auf den Tag der Erlösung.

Und jetzt wird plötzlich noch etwas klar: Hier wird im AT über den Heiligen

Geist gesprochen. Aber der Heilige Geist kann betrübt werden. Wenn jemand

denkt, ja in 1. Mose 1 Vers 2 steht ja schon vom Heiligen Geist: und die Erde

war  wüst  und leer  und Finsternis  lag  über  der  Tiefe  und  der  Geist  Gottes

schwebte über den Wassern. Und da könnte man denken: Ja, der Heilige Geist

ist einfach so eine Umschreibung der Kraft Gottes. Aber wir wissen, eine Kraft

– ob das jetzt Gravitationskraft ist, also Schwerkraft, oder ob das elektrische

Kraft ist oder was auch immer – das ist unpersönlich. Eine Kraft kann man

nicht betrüben. Und hier wird gesagt: Sie haben den Heiligen Geist betrübt.

Und es ist tatsächlich so, wenn man im ganzen AT über den Heiligen Geist

nachforscht, merkt man, das ist nicht einfach die Kraft Gottes, sondern der

Heilige Geist ist eine Person. 

Und dann haben wir hier noch etwas Interessantes gelesen, Vers 9: In all ihrer

Bedrängnis war er bedrängt und der Engel seines Angesichts hat sie gerettet.

Wer ist dieser Engel seines Angesichts, durch den Gott sich offenbart, durch

den Gott sich gewissermaßen sehen lässt, sein Gesicht sehen lässt? Das ist

diese geheimnisvolle Person im AT, die immer wieder vorkommt und Hebräisch

genannt  wird  'Malach  adonai' –  'der  Engel  oder  der  Gesandte  des  Herrn'.

'malach' ist  nicht  speziell  das  Wort  für  das,  was  wir  'Engel'  bezeichnen,

Geistwesen, sondern malach wird auch gebraucht für Abgesandte eines Königs

2.  Könige 1.  malach ist  einfach jemand,  der  geschickt  ist,  gesandt  ist  von

- 29 -



jemandem. Also der  Malach adonai ist geschickt von Jahwe, das heißt dem

Ewigen Gott – von dem ewig Seienden. Aber zum ersten Mal kommt der so mit

diesem Namen vor in 1.  Mose 16 und da sieht  ihn Hagar.  Aber dann wird

plötzlich – schlagen wir das mal auf, um das wirklich deutlich zu sehen – da

wird  der  Gesandte  des  Herr,  wird  plötzlich  'der  Herr',  Hebräisch  Jahwe,

genannt. Das ist so interessant. 1. Mose 16 Vers 7. Hagar war eben geflohen in

die Wüste:

7 Und der Engel des HERRN [oder einfach der Gesandte des Herrn, Malach

adonai] fand sie an einer Wasserquelle in der Wüste, an der Quelle auf

dem Weg nach Sur. 

Und wichtig: Man kann also nicht übersetzen 'ein Engel des Herrn'. sondern

Malach adonai ist klar: der Engel des Herrn, so nach hebräischer Grammatik.

8 Und er sprach: Hagar, Magd Sarais, woher kommst du, und wohin

gehst du? Und sie sprach: Ich fliehe hinweg von meiner Herrin Sarai.

9 Und der Ma lac h adonai sprach zu ihr: Kehre zu deiner Herrin zurück

und demütige dich unter ihre Hände. 10 Und der Malach adonai sprac h

zu  ih r: Ic h will  s eh r  meh re n dein e n Same n,  d as s er  nic ht  gezählt

we rde n soll vor  Me nge. 11 Und der Malach adonai sprach zu ihr: Siehe,

du bist schwanger und du wirst einen Sohn gebären; und du sollst ihm

den Namen Ismael geben, denn Adonai [Das ist immer für Jahwe, der ewig

Seiende.] hat auf dein Elend gehört.  12 Und er wird ein Wildesel von

Mensch sein; seine Hand wird gegen alle und die Hand aller gegen ihn

sein, und angesichts aller seiner Brüder wird er wohnen. 13 Da nannte

sie Adonai, der zu ihr redete: Du bist ein Gott der sich schauen lässt!

Denn sie sprach: Habe ich nicht auch hier geschaut, nachdem er sich

hat schauen lassen?

Merken wir: Es wird immer klar gesagt, der Malach Adonai, der spricht mit ihr.

Und dann wird in Vers 13 gesagt, dass das  Adonai war, der mit ihr sprach.

Plötzlich wird der Gesandte des Herrn wird der Herr, der Ewige, genannt. Und

das  hat  man  im  Judentum  schon  längst  auch  entdeckt,  auch  im  antiken

Judentum,  dass  da  mehr  als  eine  Person  vorhanden  ist.  Und  in  der  alten

rabbinischen Literatur gibt es Stellen, wo z.B. gefragt wird im Buche 'Sonar',

- 30 -



wie denn das geht, dass diese drei eins sein können. (Hebräisch …) der Vater

im Himmel und dann eben diese zweite Person, die dann auch genannt wird in

der rabbinischen Literatur der Emmeram adonai,  das Wort des Herrn. Das ist

das Gleiche wie der Bote des Herrn, der  Malach adonai und dann der Heilige

Geist. Und da wird gefragt: Wie können drei eins sein? Und es wird klar betont,

es gibt nur einen Gott, so wie es im Glaubensbekenntnis steht in 5. Mose 6

Schema -israel, höre Israel, der Herr, dein Gott ist ein Herr, ein Jahwe. Es gibt

nur einen Gott, aber man findet Stellen in der rabbinischen Literatur, die ganz

klar unterscheiden und deutlich machen, es gibt mehr als eine Person. Und das

steht sogar im Buch 'Sonar' in Band 2: „Das Geheimnis, wie diese drei eins

sein können, kann man nur verstehen durch den Heiligen Geist.“ 

Und warum sag ich  das? Weil  in  den letzten Jahren  kommen immer  mehr

Irrlehrer, die behaupten, das sei völlig falsch, das zu sagen: Jesus Christus sei

Gott. Das sei eine heidnische Idee. Das habe man erfunden im 4. Jahrhundert

im Zusammenhang mit den Konzil von Nizäa 325 n. Chr. Dort habe man Jesus

Christus zu Gott gemacht. Aber – sagen diese Irrlehrer – wir müssen zurück zu

den jüdischen Wurzeln. Und im Judentum ist immer klar gewesen, es gibt nur

einen Gott. Und darum, diese Dreieinheitslehre, das ist eigentlich eine falsche

Lehre, die aus dem griechischen Denken gekommen ist. Aber die ist im Juden-

tum fremd und ist auch nicht im NT. Und da müssen wir sagen: So ein Unsinn.

Wir  finden sie sogar in der rabbinischen Literatur.  Und ich weiß von einem

australischen Rabbi, der hat gesagt: „Das Problem mit diesem Malach adonai,

diesem Engel des Herrn, ist so groß, dass wir es eigentlich letztlich nur lösen

können, wenn wir die Dreieinheitslehre akzeptieren. Ja und es ist eine Tat-

sache: Das orthodoxe Judentum in der Zeit jetzt der vergangenen 2000 Jahre,

das ist ja geprägt von der pharisäischen Richtung. Die haben sich entschieden

dafür, dass Gott nur eine Person ist. Aber trotzdem, sie haben diese Schriften

immer noch und eigentlich sind sie für das orthodoxe Judentum von Autorität

und dort finden wir diese Hinweise, dass drei eins sind in Gott. Also das sag ich

nur, damit man sich einfach nicht bluffen lässt von Leuten, die da kommen und

sagen: Ja, also wir müssen wieder die Wurzeln des Judentums erkennen und

man hat sich so weit entfernt im Christentum von den eigentlichen jüdischen

- 31 -



Wurzeln. Aber wir müssen da zurück. Ja gut, aber dann richtig – oder? Nicht

wahr, ich sage das, weil das so verbreitet wird, jetzt auch in der Zeitschrift

'Israel heute' von Ludwig Schneider. Da war in der vergangenen Ausgabe ein

ganzer Artikel drin, wo er ganz klar sich gegen die Gottheit Christi wendet. Und

das darf man nicht akzeptieren. Das ist eine fundamentale Irrlehre. Und das

NT lehrt ganz klar, dass Jesus Christus Gott ist. In Johannes 1 Vers 1 heißt es:

Im Anfang war das Wort und das Wort war bei Gott und das Wort war Gott.

Und jetzt sehen wir: Das ist ganz jüdisch. Denn man hat ja in der rabbinischen

Literatur  so oft  geschrieben über  den Emmeram adonai,  eben diese zweite

Person in der Gottheit, das Wort des Herrn. Und das sagt Johannes: Im Anfang

war das Wort. Und das ist eben der Sohn Gottes, denn in Vers 14 lesen wir:

Und das Wort wurde Fleisch und wohnte unter uns. Nicht der Vater ist Mensch

geworden,  auch  nicht  der  Heilige  Geist.  Aber  der  Sohn –  der  ewige  Sohn

Gottes – ist Mensch geworden. Das Wort wurde Fleisch. Und so haben wir noch

viele weitere Stellen im NT, die ganz ausdrücklich die Gottheit Christi lehren.

Ich möchte noch hinweisen auf Römer 9 Vers 5, wo es heißt in Bezug auf

Israel: deren die Väter sind und aus welchen, dem Fleisch nach, der Christus

ist [das heißt der Messias] welcher über alles ist, Gott, gepriesen in Ewigkeit.

Amen. Hier wird von dem Messias gesagt, er ist über alles,  Gott gepriesen

[also angebetet] in Ewigkeit. Und da sehen wir auch, wie wichtig es ist, dass

wir auch die Lehre festhalten, dass der Sohn auch angebetet wird im NT. In

Offenbarung 5 z.B. sehen wir, wie die 24 Ältesten vor dem Lamm Gottes, dem

Herrn Jesus, niederfallen und das Lamm anbeten und sagen: Würdig ist das

Lamm und beten und sie beenden mit Amen. 

Also hier in Jesaja finden wir den Heiligen Geist, der betrübt worden ist, und

wir  finden  auch  diesen  geheimnisvollen  Gesandten:  der  Gesandte  seines

Angesichts.  Das  ist  der  Sohn  Gottes,  der  Herr  Jesus.  Gerade  im

Johannesevangelium lesen wir über 40 x dass der Vater den Sohn gesandt hat

in diese Welt, eben weil er der Malach adonai ist, der vom Vater gesandt wird.

Und das  finden wir  schon im AT vor  seiner  Menschwerdung und dann der

Höhepunkt: Das Wort wurde Fleisch. Er ist von dem Vater ausgegangen, in die

Welt gekommen und dann wieder zurückgekehrt zum Vater. Und jetzt lesen wir

- 32 -



Jesaja 61,1 nochmals. Nicht wahr, wir wissen, der Herr Jesus der Sohn Gottes

spricht und er sagt: 

1 Der Geist des Herrn, des Ewigen, ist auf mir, weil der Ewige mich

gesalbt hat, um den Sanftmütigen frohe Botschaft zu bringen, 

Der Gesandte hier 'um frohe Botschaft zu bringen', das ist der Sohn. Und er ist

gesalbt mit dem Heiligen Geist, mit dem Geist des Herrn. Und der, der sendet,

das ist der Vater im Himmel. Und so gibt es viele Stellen im AT, die das so

bezeugen diese Dreieinheit Gottes. In Jesaja 42 finden wir auch den Vater, der

sagt: Siehe mein Knecht, [mein Knecht, das ist der Messias] und dann wird

gesagt von dem Heiligen Geist, der auf ihn gelegt ist. Auch da haben wir in

Jesaja 42,1 ff die Dreieinheit Gottes erwähnt. Und ganz wichtig, man merke

sich  Sacharja  2.  Dort  hat  man zweimal  den  Vers,  es  spricht  der  Herr  der

Heerscharen, Jahwe Zebaoth. Und dann spricht er und sagt am Schluss: Und

ihr werdet erkennen, dass Jahwe Zebaoth mich zu euch gesandt hat. Wie geht

das? Jahwe wird gesandt von Jahwe? Ja, natürlich: Der Vater im Himmel hat

seinen ewigen Sohn gesandt. Aber der Sohn ist Jahwe … Im Judentum aus

Ehrfurcht spricht man dieses Wort normalerweise nicht aus. Bis ins Jahr 70 hat

man nur bei ganz besonderen Gelegenheiten das Wort ausgesprochen: Wenn

die Priester in Verbindung mit dem täglichen Brandopfer das Volk segneten

jeden  Tag:  Der  Herr  segne  dich  und  behüte  dich,  dann  haben  sie

ausgesprochen [Hebräisch … Jahwe] Jahwe segne dich. Und der Hohepriester

hat am Jom Kippur 10 x diesen Namen ausgesprochen. Aber sonst aus Ehr-

furcht sagt man normalerweise Adonai, Herr, als Ersatz für diesen Eigennamen

Gottes. Und jetzt versteht man auch was steht in 2. Korinther 3 Vers 17, dort

heißt es: Der Herr aber ist der Geist. Wo aber der Geist des Herrn ist,  ist

Freiheit.  Sehen  wir:  Der  Geist  wird  Adonai genannt  auf  Hebräisch  zurück-

übersetzt. Der Herr ist der Geist. Und dann wird doch wieder unterschieden:

Der Geist des Herrn. Aber sowohl der Vater im Himmel ist der Ewige, als auch

der Sohn und der Heilige Geist.

Ja, gehen wir zurück zu Jesaja 63 und ich lese weiter in Vers 11. Nein, jetzt

muss ich noch etwas ergänzen. Diese Stellen aus der rabbinischen Literatur

über die Dreieinheit Gottes, die wurden so schön zusammengestellt von einem

- 33 -



gewissen Rabbi Tzvi Nassi. Der war Hebräisch-Dozent an der Oxford University.

Und er hat das Buch geschrieben 'The Great Mystery – or How Can Three Be

One?' - 'Das große Geheimnis oder wie können Drei Eins sein?' Und dann zeigt

er aus der antiken alten rabbinischen Literatur, die bei Orthodoxen Autorität

haben, zeigt er, dass diese Lehre bekannt war. Und wenn man das Juden geben

will,  es  gibt  es  auch  auf  Hebräisch  …  -  'Das  Geheimnis  von  den  Dreien'.

Hebräisch … 'Wie können Drei Eins sein?'. Und das wurde herausgegeben von

Name … Das ist ein Herausgeber in Israel. Das hängt zusammen mit Viktor

Smatscha (?). Dieser Verlag hat am meisten messianische Bücher produziert in

Israel in den vergangenen Jahren. Und die haben in den vergangenen Jahren

mehr  als  1  Million  Bücher  gratis  im  ganzen  Land  verteilt.  Und  es  ist

unglaublich, was die an Rückmeldungen bekommen. Ständig kriegen die Briefe

aus dem und dem Kibbuz oder aus dem und dem Ort: 'Ich habe ein Buch von

Ihnen bekommen.  Es  hat  mich  so  interessiert,  ich  möchte  mehr  über  den

Messias erfahren. Können Sie mir noch weitere Bücher schicken?' Und dann

werden die gratis geschickt. Das geht alles über Spenden. Aber die haben über

1 Million verschickt. Und was die an Rückmeldungen bekommen. Ich möchte,

wir hätten solche Briefe aus der Schweiz. Das ist also ganz unglaublich, wie da

offensichtlich ein Hunger ist im ganzen Land, um den Messias kennenzulernen,

und zwar eben diesen Messias, der Gott ist und nicht einfach irgendein Mensch.

Ja, das war so ein kleiner Einschub, aber eben ganz wichtig. Und jetzt fahren

wir weiter in Jesaja 63,11:

11 Da gedachte sein Volk der Tage vor alters, der Tage Moses: Wo ist

der, welcher sie aus dem Meer heraufführte samt den Hirten seiner

Herde? Wo ist  der,  welcher seinen Heiligen Geist  in ihre Mitte gab,

12 der seinen herrlichen Arm zur Rechten Moses einherziehen ließ, der

die Wasser vor ihnen her spaltete, um sich einen ewigen Namen zu

machen, 13 der sie durch die Tiefen ziehen ließ gleich dem Rosse in der

Steppe, ohne dass sie strauchelten? 14 Gleich dem Vieh, welches in das

Tal hinabsteigt, brachte der Geist des HERRN sie zur Ruhe. Also hast

du dein Volk geleitet, um dir einen herrlichen Namen zu machen.

- 34 -



Wir haben in den Versen vorher gesehen: Der Herr war treu, aber Israel ist

untreu geworden und sie haben den Heiligen Geist betrübt. Und dann musste

Gott sie strafen: Da wandelte er sich ihnen in einen Feind. Er selbst stritt wider

sie. Wir denken an die schreckliche Wegführung der Juden nach Babylon und

davor schon die Wegführung der 10 Stämme nach Assyrien. Und wir denken an

die  Wegführung  aller  Juden  aus  dem  Land  Israel  ab  70  n.  Chr.,  diese

Zerstreuung in alle Welt. Nur ein ganz kleiner Überrest blieb zurück, so wie das

Jesaja 6 vorausgesagt hatte.  Aber weltweit  wurden sie zerstreut.  Und jetzt

Vers 11: Da gedachte sein Volk der Tage vor alters, der Tage Moses. In all

dieser Zerstreuung unter den Völkern, heimatlos,  ständig verfolgt durch die

Jahrhunderte  hindurch  kam  die  Frage  auf:  Wo  ist  dieser  Gott,  der  so

eingegriffen  hatte früher,  der  uns  aus  Ägypten herausgeführt  hatte,  durchs

Rote Meer hindurchgehen ließ, das Meer spaltete, wo ist dieser Gott? Und so

sehen wir hier die Sehnsucht des Volkes, wieder eine Beziehung zu haben mit

diesem Gott, von dem sie sich abgewendet haben. Sie sehnen sich danach,

dass  er  wieder  eingreift  in  ihre  Geschichte.  Vers  15  nochmals  ein  solches

sehnsüchtiges Gebet:

15 Blicke  vom  Himmel  herab  und  sieh,  von  der  Wohnstätte  deiner

Heiligkeit und deiner Majestät! Wo sind dein Eifer und deine Macht-

taten? Die Regung deines Innern 

Wir haben ja vorhin gelesen Vers 9: in all ihrer Bedrängnis war er bedrängt.

Wo ist das jetzt geblieben in all diesen Jahrhunderten, wo die Juden gehasst

und verfolgt waren?

15 Die Regung deines Innern und deine Erbarmungen halten sich gegen

mich zurück. 16 Denn du bist unser Vater; 

Sehen  wir  im  AT:  unser  Vater.  Und  das  ist  auch  in  den  jüdischen

Gebetsbüchern  verbreitet,  dass  man  Gott  Avinu,  unser  Vater,  nennt  oder

Hebräisch … - unser Vater, der du bist in den Himmeln. So sehen wir: Das

'unser  Vater'  ganz  jüdische  Art  zu  beten.  Aber  was  man in  den jüdischen

Gebetsbüchern nicht findet, das ist, dass Gott  Abba genannt wird. Da haben

die Rabbiner gelehrt, man soll Gott nicht  Abba nennen, das ist viel zu intim,

weil  Abba, das entspricht im Deutschen etwa Papa, das ist viel zärtlicher. Ich

- 35 -



weiß, es ist der Unterschied: Es gibt so 15jährige Jungs, die würden zu ihren

Kollegen nicht sprechen von ihrem Papa, ja, machen sie aber zu Hause schon.

Und dann sagen sie: Mein Vater hat dazu gesagt, ja. Das ist viel distanzierter.

Aber der Ausdruck 'Papa' ist viel intimer. Und so ist der Unterschied zwischen

Avinu und Abba. Aber im NT sehen wir, dass der Herr Jesus, der ewige Sohn

Gottes, er hat diese Beziehung. Und in Markus 14 im Garten Gethsemane bittet

er: Abba, Vater, wenn es möglich ist, so gehe dieser Kelch an mir vorüber. In

der größten Not betont er diese innige Beziehung, die er als ewiger Sohn von

Ewigkeit mit dem Vater hatte. Und so schön dann in Galater 4 und in Römer 8

wird  gesagt  von  den  Erlösten  der  Gemeinde,  dass  Gott  den  Geist  seines

Sohnes  in  unsere  Herzen  gesandt  hat,  der  da  ruft:  Abba,  Vater.  Das  ist

unerhört.  Das  ist  für  das  Judentum  undenkbar.  So  kann  man  Gott  nicht

anrufen. Aber wir können es, weil wir eine so tiefe Beziehung haben als Kinder

Gottes, Johannes 1 Vers 12: So viele ihn [den Messias] aufnahmen, denen gab

er das Recht, Kinder Gottes zu sein. Und das bedeutet, diese Beziehung zu

dem ewigen Gott zu haben, die der Herr Jesus als der ewige Sohn von Ewigkeit

hatte. Der Herr Jesus wird nicht 'Kind Gottes' genannt. Wir, aber er ist von

Ewigkeit Sohn Gottes und wir sind es geworden durch die Wiedergeburt. Aber

wir dürfen jetzt diese innige Beziehung haben zum Vater, so dass wir nicht nur

sagen  können  unser  Vater,  sondern  Abba,  Vater.  Ja,  jetzt  lese  ich  weiter

Vers 16 von Kapitel 63:

16 Denn du bist unser Vater; denn Abraham weiß nicht von uns, und

Israel kennt uns nicht; du, HERR, bist unser Vater; unser Erlöser von

alters  her  ist  dein  Name.  17 Warum HERR lässt  du uns  von deinen

Wegen abirren, verhärtest unser Herz, dass wir dich nicht fürchten?

Kehre zurück um deiner Knechte willen, der Stämme deines Erbteils!

Sehen wir: Diese Sehnsucht, Gott soll jetzt vom Himmel herabblicken und soll

sich dieses Volkes im Elend annehmen. Und das hat Jesaja alles prophezeit zu

einer Zeit, als das Volk im Land war und die Wegführung nach Babylon war ja

gar noch nicht geschehen. Und die Wegführung ab dem Jahr 70 in alle Welt

war ja auch noch nicht geschehen. Und da wird beschrieben diese lange Zeit

der Zerstreuung und der Beziehungslosigkeit zu Gott. Und das ist wirklich ein

- 36 -



Punkt: Wenn man mit orthodoxen Juden eine so tiefe Beziehung bekommen

kann im Gespräch, dann kann man das erleben, dass sie sagen: Wir tun so

viel.  Wir  machen das  und wir  beachten  diese  Vorschriften,  aber  wir  haben

keine Beziehung. Und sie sehen, wie solche, die an Jesus Christus glauben,

eine ganz lebendige Beziehung zu Gott  haben.  Und das kann wirklich  eine

Sehnsucht wecken, was sie im Judentum so nicht gefunden haben. Und diese

Sehnsucht wird hier beschrieben: Gott möchte doch kommen und eingreifen.

Sie fühlen sich so weit weg. Und Vers 17 ist ja schon gewaltig: Warum Herr

lässt du uns von deinen Wegen abirren? Das ist ein klares Bekenntnis, wir sind

einen falschen Weg gegangen, weg von deinem Wort. 

Und  das  ist  das  große  Problem,  dass  der  Apostel  Paulus  in  Römer  10

aufzeichnet. Es beginnt eigentlich am Schluss von Römer 9. Und da zeigt er:

Israel hat durch seine Auslegung eine Parallelgerechtigkeit aufgebaut zu Gottes

Gerechtigkeit. Sie haben versucht, die Gebote so auszulegen, dass man das

Gefühl  hat,  wir  halten  eigentlich  so  ziemlich  das  Gesetz  Mose  ein,  und

erkennen gar nicht, dass sie es gebrochen haben und gar nicht in der Lage

sind, dieses Gesetz einzuhalten. Und darum gehört das eben auch zu diesem

Abweichen, dass man diese ganz komplizierte Auslegung aufgebaut hat, wie es

im Talmud beschrieben ist, und das ist effektiv ein Hindernis. Nicht wahr, der

Herr Jesus hat ja diese Überlieferung der Ältesten sehr stark angegriffen. In

Markus 7 sagt er: Mit euren Überlieferungen der Ältesten hebt ihr sogar die

Gebote Gottes auf. Jesaja hat trefflich über euch geweissagt. Dieses Volk ehrt

mich mit den Lippen, aber ihr Herz ist weit weg von mir. Und der Herr Jesus

hat  immer  wieder  aufgezeigt,  wie  verschiedene  Auslegungen  falsch  waren.

Aber man war nicht bereit zu sagen: Jawoll, das war falsch, sondern man hat

gesagt: In dem Fall ist dieser Mann aus Nazareth ein Verführer und er muss

sterben. Und so hat das letztlich zu seiner Verwerfung geführt. Aber hier sehen

wir das Gebet: Warum Herr lässt du uns von deinen Wegen abirren, verhärtest

unser Herz,  dass wir  dich nicht fürchten? Und denken wir daran, in Römer

11,8-10  und  Vers  25  heißt  es,  dass  Israel  in  der  heutigen  Zeit  zum  Teil

Verstockung widerfahren ist. Und darum sind in den vergangenen 2000 Jahren

prozentual so wenig Juden zum Glauben gekommen. Heute zeichnet sich eine

- 37 -



Wende ab. Aber hier wird gesagt: Warum verhärtest du unser Herz, dass wir

dich nicht fürchten? Und jetzt noch Vers 18. Ich muss noch vorher lesen:

17 …  Kehre  zurück  um  deiner  Knechte  willen,  der  Stämme  deines

Erbteils!  [das  Land  Israel] 18 Auf  eine  kleine  Zeit  hat  dein  Volk  es

besessen: Unsere Widersacher haben dein Heiligtum zertreten.  19 Wir

sind zu solchen geworden, über die du von alters her nicht geherrscht

hast, die nicht genannt gewesen sind nach deinem Namen. 

Merkt man, was darin steckt? Hier wird gesagt: Es war eine kleine Zeit, in der

wir  das  Land  Israel  besessen  haben.  Nun,  wenn  wir  heute  die  Geschichte

Israels anschauen, dann können wir sehen durch das ganze AT hindurch – mit

Ausnahme der babylonischen Gefangenschaft – bis ins Jahr 70 hat Israel das

Land besessen von Josua, ja. Aber jetzt seither in den weiteren Jahrhunderten

nicht mehr. Und erst ab 1882 kamen erste, zweite, dritte Einwanderung. Das

heißt  also: Die Zeit,  die Jahre, die Israel  das Land Israel  besessen hat,  ist

deutlich kleiner [Ich hab auf dem Blatt die Jahre da vorgerechnet.], ist also

ganz klar kleiner als die Zeit, wo es das Land nicht mehr besessen hat. Aber

das steht schon in Jesaja: eine kleine Zeit oder den kleineren Teil haben wir

das Land besessen und jetzt sind wir ein Volk, über das du von alters her nicht

geherrscht  hast.  Wenn  wir  vergleichen:  Die  letzten  2000  Jahre  jüdische

Geschichte und das vergleichen mit dem AT, wo Gott ständig eingegriffen hat

und  sich  um  das  Volk  ganz  deutlich  gekümmert  hat  ab  dem  Auszug  aus

Ägypten,  Wüstenwanderung,  dann  in  der  Zeit  der  Richter,  wo  Gott  immer

wieder Richter geschickt hat und wie Gott durch die ganze Geschichte hindurch

so direkt gehandelt hat mit diesem Volk und plötzlich nichts mehr. 2000 Jahre

einfach ein Volk, das herumreist in der ganzen Welt und nirgends zu Hause ist.

Man fragt sich: Was ist mit diesem Volk? Und die sagen: Wir sind zu solchen

geworden, über die du von alters her nicht geherrscht hast. Da sehen wir also,

wie der Prophet Jesaja wirklich versetzt wird in die Endzeit und die Juden in

der  Endzeit  rückblickend  auf  die  ganze  Geschichte  beten  sie  so.  Das  ist

gewaltig, sind prophetische Gebete. Und jetzt wird es so schön ab Kapitel 64

Vers 1 (Kapitel 63 Vers 19):

- 38 -



63  19 … O dass du die Himmel zerrissest, herniederführest, dass vor

deinem Angesicht die Berge erbebten, 

64 1 wie Feuer Reisig entzündet, Feuer die Wasser wallen macht, um

deinen  deinen  Namen  kundzutun  deinen  Widersachern,  damit  die

Nationen vor deinem Angesicht erzittern, 2 indem du furchtbare Taten

vollziehst, die wir nicht erwarteten; o dass du herniederführest, dass

vor deinem Angesicht die Berge erbebten! 

Die beten darum, dass Gott jetzt eingreift nach dieser langen Zeit, wo einfach

alles  so  trostlos  ausgesehen  hat.  Und  sie  beten  darum,  dass  der  Himmel

zerrissen  wird.  Und  das  ist  doch  gewaltig,  wenn  wir  denken:  Was  ist

geschehen, als der Herr Jesus am Kreuz gestorben ist? Da wurde der Vorhang

im Tempel zum Allerheiligsten zerrissen, um zu zeigen: Jetzt ist der Zugang an

das Herz Gottes geöffnet. Nicht wahr, mit dem geschlossenen Vorhang konnte

man Gott nur nennen: Avinu, unser Vater, aber mit dem zerrissenen Vorhang

können  wir  ihn  jetzt  nennen:  Abba,  Vater.  Und  damit  wollte  Gott  deutlich

machen: Jetzt ist der Weg zu mir in die himmlische Herrlichkeit offen. 

Ich habe mal die Idee gehabt, mal die Stellen durchzugehen im Alten und im

Neuen Testament, wo gesagt wird, dass der Himmel geöffnet wird. Da haben

wir  z.B.  Hesekiel  1,1:  Da taten  sich  die  Himmel  auf  und  ich  sah  Visionen

Gottes, schreibt Hesekiel. Also der Himmel war zu und dann wurde der Himmel

geöffnet. Und in Matthäus 3,16 und Lukas 3,21, als der Herr Jesus am Jordan

war und betete, heißt es: Da tat sich der Himmel auf. Da kam diese Stimme:

Dieser ist mein geliebter Sohn. Aber danach kam das Kreuz. Und seit dem

Kreuz, immer wenn über einen offenen Himmel gesprochen wird, wird nicht

mehr gesagt: Der Himmel wurde geöffnet, sondern wird gesagt: Der Himmel

war  offen.  Also  da  ist  es  wichtig,  dass  man  jedenfalls  eine  genaue

Bibelübersetzung hat.  Die alte Elberfelder oder die Elberfelder CSV Hückes-

wagen ist so genau. Man lese also Apostelgeschichte 7,56 bei Stephanus nach

dem Kreuz, 10 Vers 11. Offenbarung 4 Vers 1 da sagt Johannes nach den

Sendschreiben: Nach diesem sah ich und siehe, eine Tür war aufgetan in dem

Himmel und die erste Stimme, die ich gehört hatte wie die einer Posaune mit

mir  reden,  sprach:  Komm hier  herauf  und ich  werde dir  zeigen,  was nach

- 39 -



diesem geschehen muss. Also wenn hier steht 'da wurde eine Tür aufgetan',

das ist falsch übersetzt. Hat das jemand so? Glücklicherweise nicht. Also die

Zeitform ist klar: war aufgetan. Und jetzt verstehen wir, wie dieses Lied, das

wir  singen: 'Der  Himmel steht offen',  das ist  genau richtig gedichtet,  nicht

wahr. Es gibt manchmal so kleine Fehler in den Liedern, aber das ist so genau

ausgedrückt:  Der  Himmel  steht  offen,  Herz,  weißt  du  warum?  Weil  Jesus

gekämpfet, geblutet, darum. Also seit dem Kreuz steht der Himmel offen und

hier sehen wir, wie der Überrest betet in der Endzeit: O, dass du die Himmel

zerrissest.  Und die  Antwort  wäre:  Schon längst  zerrissen,  steht  offen.  Und

dann beten sie, dass Gott vom Himmel herabkommen solle, eingreifen solle.

Interessant, sie beten nicht, dass der Messias in Bethlehem geboren werden

solle, ja. Aber das ist ja das Eigenartige: In Micha 5 steht, der Messias wird

aus Bethlehem kommen: Und die Bethlehem Ephrata, zu klein, um unter den

Tausenden von Juda zu sein, aus dir wird mir hervorkommen, der Herrscher in

Israel  sein  soll.  Und  die  alten  Rabbiner  haben  das  richtig  verstanden.  Im

Targum Jonathan ben Uzziel, das ist eine aramäische Übersetzung des ATs, die

hat man in jeder Rabbinerbibel drin, ganz wichtig. Das ist eine Übersetzung,

die ein bisschen kommentiert ist. Und dann steht dort auf Aramäisch nicht nur

'aus dir wird mir hervorkommen, der Herrscher sein soll', sondern die haben

eingesetzt  auf  Aramäisch  'maschijach' –  'der  Messias'.  Das  war  klar:  Der

Messias wird in Bethlehem geboren werden. Aber in Daniel 7 Vers 14, das war

auch immer klar: Der Menschensohn ist der Messias und er kommt auf den

Wolken des Himmels und wird dann die Weltherrschaft übernehmen. Ja, was

soll  jetzt  sein:  Soll  er  in  Bethlehem geboren  werden  oder  soll  er  mit  den

Wolken des Himmels kommen? Und die Antwort ist ganz einfach: Er kommt

zweimal, das erste Mal als Kind geboren in Bethlehem und ein zweites Mal wird

er direkt aus dem Himmel kommen als der Sohn des Menschen auf den Wolken

des Himmels. Und da beten sie um das zweite Kommen, dass er herabfahre,

um Israel zu befreien. Ich lese jetzt weiter Vers 4 (Vers 3):

3 Denn von alters her hat man nicht gehört noch vernommen, hat kein

Auge Gott gesehen außer dir, der sich wirksam erwiese für den auf ihn

harrenden.  4 Du  kommst  dem  entgegen,  der  Freude  daran  hat,

- 40 -



Gerechtigkeit zu üben, denen, die auf deinen Wegen deiner gedenken.

Siehe, du, du ergrimmtest, und wir haben gesündigt; darin sind wir

schon lange,  so lass  uns gerettet  werden!  5 Und wir  alle  sind dem

Unreinen  gleich  geworden,  und  alle  unsere  Gerechtigkeiten  gleich

einem unflätigen Kleide; und wir verwelken allesamt wie ein Blatt, und

unsere Missetaten raffen uns dahin wie der Wind. 

Ganz interessant, die sagen hier im Gebet nicht 'unsere Ungerechtigkeiten sind

gleich einem unflätigen Kleid, sondern die sagen 'unsere Gerechtigkeiten sind

gleich  einem  unflätigen  Kleid'.  Alles  das,  was  wir  meinten  mit  unserer

Auslegung, mit unserer talmudischen Auslegung, als eine Parallelgerechtigkeit

aufzubauen, das ist ein unflätiges Kleid vor dir. 

Nicht wahr, da steht im Gesetz z.B. man soll das Böcklein nicht in der Milch

seiner Mutter kochen. Das ist eine klare Aussage. Also man soll nicht genau die

Milch nehmen von einem Muttertier und dann dadrin das Junge kochen. Das ist

so eine Achtung gegenüber dem Muttertier, ja, dass das so innere Gefühle hat

für das Junge. Aber jetzt hat man sich gesagt: Es könnte ja sein, wenn man

irgend Milch nimmt und kocht mit Fleisch, dass gerade eben die Milch ist von

der Mutter. Ja, was kann man da machen, dass das nicht geschieht? Ja, man

kocht  einfach  grundsätzlich  nicht  mehr  Milchprodukte  zusammen  mit

Fleischprodukten, außer es wäre Fisch. Dort weiß man, dass die Mutterfische,

die haben keine Milch. Ja und wie ist es bei Geflügel? Ja, aber das Geflügel

könnte  man  verwechseln  mit  Rindfleisch  oder,  wenn  man  nicht  so  draus

kommt. Also grundsätzlich trennen. Ja, aber das Problem ist: Wenn man isst,

ja, Milch und Joghurt und dann noch ein bisschen Fleisch, im Magen, das ist ja

wie ein Kochtopf, kommt alles wieder zusammen. Ja gut, dann muss man das

so trennen: Es gibt eine Mahlzeit, da darf man nur Milchprodukte essen, aber

kein  Fleisch  und  dann  erst  eine  Stunde  spätere  Mahlzeit  darf  man  wieder

wechseln. Ja, aber wie ist das dann mit dem Geschirr? Ja, nicht wahr, es gibt

Leute, die können abwaschen, aber es gibt Leute, die schaffen's nicht ganz, da

können ganz mikroskopisch kleine Reste von Fleisch übrig bleiben. Und jetzt

stell  man sich vor,  jetzt  ist man darin ein Joghurt  und zufällig  wäre dieser

Joghurt von einem Muttertier? Ja, dann muss man eben zwei Geschirr haben:

- 41 -



eines für Milchprodukte und eines für Fleischprodukte. Aber merkt man: Man

hat es immer weitergezogen, weitergezogen, weitergezogen – völlig über das

hinaus, was Gott eigentlich meinte. Und dadurch ist das Gefühl entstanden:

Wir handeln gerecht.  Und jetzt sagen sie hier: Unsere Gerechtigkeiten sind

geworden wie ein unflätiges Kleid. Wir können's gar nicht, wir brauchen einfach

Vergebung. Jetzt  les ich noch einfach runter und dann haben wir's.  Vers 7

(Vers 6):

6 Und da war niemand, der deinen Namen anrief, der sich aufmachte,

dich zu ergreifen; denn du hast dein Angesicht vor uns verborgen und

uns vergehen lassen durch unsere Missetaten.  7 Und nun, HERR, du

bist unser Vater; wir sind der Ton, und du bist unser Bildner, und wir

alle sind das Werk deiner Hände.  8 HERR, zürne nicht allzu sehr und

gedenke nicht ewiglich der Missetat. Sieh, schau doch her, dein Volk

sind wir alle!  9 Deine heiligen Städte sind eine Wüste geworden, Zion

ist eine Wüste geworden, Jerusalem eine Einöde. 10 Unser heiliges und

herrliches  Haus,  worin  unsere  Väter  dich  lobten,  ist  mit  Feuer

verbrannt, und alle unsere Kostbarkeiten sind verheert.  11 Willst du,

HERR, bei solchem an dich halten? Willst du schweigen und uns ganz

und gar niederbeugen?

Und  wenn  wir  dann  nächstes  Mal  weiterlesen,  sehen  wir,  nein,  Gott  wird

kommen und wird eingreifen und wird sein Volk zum Ziel  führen.  Aber ich

möchte noch mit diesem Gedanken schließen in Vers 7 sagen sie: Du hast dein

Angesicht  vor  uns  verborgen.  Und  in  der  Philosophie  spricht  man  seit

Auschwitz von der Gottesfinsternis. Das ist ein Ausdruck, den hat Martin Buber,

ein  Jude  aus  Deutschland,  der  vor  den  Nazis  geflohen  ist  nach  Amerika,

geprägt  und er  hat  nach der  Judenvernichtung dort  Vorträge gehalten  und

davon  ein  kleines  Büchlein  geschrieben:  'Gottesfinsternis'.  Damit  wollte  er

nicht  sagen,  Gott  existiert  nicht,  wie  viele  atheistische  Philosophen  sagen,

sondern er wollte sagen: In unserer Zeit ist es so wie eine Sonnenfinsternis.

Die Sonne ist zwar da, aber wir sehen das Licht nicht, so , wie man es sehen

sollte. Und wir leben heute in einer Zeit der Gottesfinsternis. Gott verbirgt sich,

ja. Es ist genau, was die Bibel sagt. Gott hat sein Angesicht verborgen. Aber

- 42 -



jeder aus diesem Volk und aus allen Völkern,  die Jesus Christus als Retter

ergreifen, die erfahren, dass Gott sich völlig offenbart, und zwar so, dass wir

Gott nennen können Abba, Vater. Das ist doch wunderbar.

Wollen wir noch zum Schluss beten.

Herr Jesus Christus, wir danken dir für dein Wort, das so reich, so tief ist, und

wir können es einfach lesen und die Kraft ist so deutlich, dass das Gottes Wort

ist, was wir lesen. Es ist nicht Menschenwort. Und wir staunen immer wieder

über deine Allwissenheit und wie das in dem prophetischen Wort so deutlich

zum Ausdruck kommt.  Und Herr  Jesus,  danke,  dass  du den Weg aufgetan

hast, dass du den Himmel aufgerissen hast, so dass er jetzt offen steht für

jeden, der zu dir kommt und mit dir ins Reine kommt. Danke Herr Jesus, dass

wir  auch  diese  frohe  Botschaft  heute  noch  verkündigen  dürfen  all  den

Menschen um uns herum. Der Himmel steht offen, weil du alles gut gemacht

hast  am Kreuz.  Und wir  bitten dich,  das wir  doch alle  erleben dürfen,  wie

Menschen  in  unserer  Umgebung  umkehren  und  deinen  rettenden  Arm  in

Anspruch nehmen. Wir danken dir, dass du gekommen bist und dass du all

diese Heilspläne des Vaters im Himmel ausgeführt hast, du, der ewige Sohn,

du der ewige Gott. Amen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament 

- 43 -


