
Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 1	

Die	biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	
Abschrift	eines	Vortrags	von	Roger	Liebi	

	

Inhaltsverzeichnis	

WICHTIGE	BEGRIFFE	 2	

GOTTES	ALLWISSENHEIT	UND	ALLGEGENWART	 2	
VORKENNTNIS	GOTTES	 3	
AUSERWÄHLUNG	 4	
DER	RATSCHLUSS	GOTTES	 4	
DER	VORSATZ	GOTTES	 5	

GOTTES	HEIL	STEHT	ALLEN	MENSCHEN	OFFEN	 5	

BUCH	DES	LEBENS	 6	

KANN	DER	MENSCH	SICH	BEKEHREN	WANN	ER	WILL?	 8	

VERSCHIEDENE	ARTEN	VON	AUSERWÄHLUNG	 10	

WOZU	SIND	DIE	ERLÖSTEN	DER	GEMEINDE	AUSERWÄHLT	UND	ZUVORBESTIMMT?	 11	

DIE	GOLDENE	KETTE	AUS	RÖMER	8	 12	

KANN	MAN	WISSEN,	OB	MAN	AUSERWÄHLT	IST?	 14	

EINIGE	STREIFZÜGE	AUS	DER	KIRCHENGESCHICHTE	 16	

	

	

	 	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 2	

Wichtige	Begriffe	
Bevor	wir	in	das	Thema	einsteigen,	wollen	wir	uns	zuerst	mit	wichtigen	Begriffen	vertraut	machen.	

Gottes	Allwissenheit	und	Allgegenwart	

In	1.	Sam.	2,	3	wird	Gott	„ein	Gott	des	Wissens“	genannt:	„Ein	Gott	des	Wissens	ist	der	Herr.“	In	Ps.	
139	finden	wir	eine	wunderbare	Darlegung	der	Allwissenheit	Gottes.	Gott	weiß	alles,	er	weiß	unsere	
verborgenen	Gedanken,	die	da	sind,	und	er	weiß	auch	was	wir	in	Zukunft	denken	werden.	Es	gibt	für	
ihn	keine	Finsternis,	alles	ist	für	ihn	durchleuchtet.	

Gottes	Allgegenwart	finden	wir	in	Jer.	23,	23-24.		Im	ganzen	Universum	ist	er	da,	und	diesen	
Gedanken	finden	wir	in	Ps.	139	mit	der	Allwissenheit	Gottes	beschrieben.	Die	Allgegenwart	Gottes	
beschränkt	sich	nicht	nur	auf	diese	Schöpfung,	auch	die	entferntesten	Galaxien,	in	einer	Distanz	von	
13	Milliarden	Lichtjahren	entfernt,	wobei	das	Licht	eine	Geschwindigkeit	von	300	000	km	pro	s	hat,	
sind	von	ihm	erfüllt.	Gott	ist	überall	im	Diesseits	gegenwärtig,	aber	auch	im	Jenseits.	

In	1.	Kön.	8,	27	sagt	Salomo	bei	der	Einweihung	des	Tempels	„der	Himmel	(=die	Luft,	die	
Atmosphäre)	und	der	Himmel	Himmel	(=das	Weltall)	können	dich	nicht	fassen.	Und	damit	sagt	er,	
dass	Gott	nicht	auf	das	Diesseits	begrenzt	ist.	2.	Kor.	12,	1-4	spricht	über	den	dritten	Himmel,	das	
Paradies,	das	ist	der	Ort,	wo	Gott	seinen	Thron	hat,	seinen	Tempel,	der	Ort	des	himmlischen	
Jerusalems.	In	Dan.	2,	28	lesen	wir	„aber	es	ist	ein	Gott	im	Himmel,	der	Geheimnisse	offenbart“.	Gott	
im	Himmel	meint	Gott	im	dritten	Himmel.		

Gott	ist	der	Diesseitige	und	der	Jenseitige.	Oder	Gott	ist	immanent,	d.h.	überall	in	der	Schöpfung,	und	
er	ist	transzendent.	Das	ist	ein	wichtiger	Gegensatz	zum	Hinduismus,	denn	dort	wird	das	Göttliche	
identifiziert	mit	der	Schöpfung.	Darum	ist	das	Göttliche	im	Hinduismus	nur	immanent	und	nicht	
transzendent.	Wenn	die	über	transzendentale	Meditation	sprechen,	das	reden	sie	über	etwas,	das	
sie	gar	nicht	kennen.	Der	Gott	der	Bibel	aber	ist	immanent	und	transzendent.	

Und	daraus	lernen	wir,	dass	im	Gegensatz	zum	Geschöpf	Gott	nicht	Raum	und	Zeit	unterworfen	ist.	
Darum	kennt	er	unfehlbar	alles	was	in	der	Zukunft	liegt.	Aber	alle	Geschöpfe,	auch	die	Engel	und	
damit	auch	Satan	und	die	Dämonen	sind	Raum	und	Zeit	unterworfen.	In	Hiob	1,	7	kommt	Satan	vor	
Gott	und	auf	die	Frage	woher	er	komme	antwortet	er:	„Vom	Umherstreifen	auf	der	Erde.“	Also	ist	er	
nicht	überall	gleichzeitig	auf	der	Erde.	Und	das	macht	auch	Dan.	10,	2.	12-13	deutlich:	ein	Engel	
kommt	mit	3	Wochen	Verspätung	zu	Daniel	und	sagt,	er	sei	aufgehalten	worden	von	einem	anderen	
Engelfürsten.	Das	zeigt,	dass	Engel	Raum	und	Zeit	unterworfen	sind,	auch	wenn	sie	natürlich	viel	
schnellere	Bewegungsmöglichkeiten	haben	als	wir	Menschen.	

Das	bedeutet	auch,	dass	die	Engel	nicht	die	Zukunft	kennen,	so	wie	Gott	sie	weiß.	Und	darum	ist	das	
Gottes	Ehre	und	Herrlichkeit,	wenn	er	in	Jes.	45,	11	sagt:	„So	spricht	JHWH	(=der	Unwandelbare,	der	
Ewige),	der	Heilige	Israels,	und	der	es	gebildet	hat.	Über	das	Zukünftige	fragt	mich.“	Nur	er	weiß	die	
Zukunft.	

In	Jes.	46,	10	„der	ich	von	Anfang	an	das	Ende	verkündige	und	von	Alters	her	was	noch	nicht	
geschehen	ist.	Der	ich	spreche,	mein	Ratschluss	soll	zustande	kommen	und	all	mein	Wohlgefallen	
werde	ich	tun“.	Er	hat	also	nicht	nur	ein	vollkommenes	Wissen	um	die	Zukunft,	sondern	er	handelt	
auch	im	Blick	auf	die	Zukunft	so	wie	er	will.	Und	das	ist	ganz	eindrücklich	in	Jes.	14,	24	beschrieben.	
„JHWH	der	Heerscharen	hat	geschworen	und	gesprochen,	wahrlich,	wie	ich	es	vorbedacht,	also	
geschieht	es	und	wie	ich	es	beschlossen	habe,	also	wird	es	zustande	kommen“.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 3	

Gottes	Allwissenheit	ist	etwas	Unbegreifliches	für	uns.	In	Ps.	147	lesen	wir,	dass	Gott	alle	Sterne	mit	
Namen	ruft.	Die	Zahl	der	Sterne	im	bekannten	Universum	wird	auf	1025	veranschlagt.	Das	ist	eine	25-
stellige	Zahl.	Die	schnellsten	Computer	der	vergangenen	Jahre	können	10	Milliarden	
Rechenoperationen	in	einer	Sekunde	durchführen.	In	der	Zwischenzeit	ist	man	schon	wieder	
schneller;	aber	nur	um	so	ein	Eindruck	zu	bekommen.	Dieser	Computer	könnte	also	in	einer	Sekunde	
10	Milliarden	Sterne	zählen.	Aber	um	all	die	Sterne	zu	zählen	bräuchte	er	30	Millionen	Jahre.	Und	so	
lange	lebt	kein	PC.	Aber	das	zeigt	etwas	von	Gottes	Größe	und	Allwissenheit.	

Gottes	Allwissenheit	geht	weit	über	das	hinaus,	was	wir	behandelt	haben.	Er	weiß	nicht	nur,	was	
kommen	wird,	sondern	er	weiß	auch,	was	gekommen	wäre,	wenn	bestimmte	Ereignisse	anders	
verlaufen	wäre.	Dazu	Matth.	11,	23:	Dort	tadelt	der	Herr	seine	Heimatstadt	Kapernaum:	„Und	du,	
Kapernaum,	die	du	bis	zum	Himmel	erhöht	worden	bist,	bis	zum	Hades	wirst	du	hinabgestoßen	
werden.	Denn	wenn	in	Sodom	die	Wunderwerke	geschehen	wären,	die	in	dir	geschehen	sind,	es	
wäre	geblieben	bis	auf	den	heutigen	Tag.“	

Er	sagt	damit,	wenn	er	nach	Sodom	gegangen	wäre	und	diese	Wunder	getan	hätte,	die	vor	2000	
Jahren	in	Kapernaum	geschehen	sind,	dann	wären	die	Sodomiter	bereit	gewesen	sich	zu	ändern.	Gott	
weiß,	was	geschehen	wäre,	wenn	es	anders	gewesen	wäre.	Dazu	Matth.	11,	21:	Auch	da	wusste	Gott,	
was	in	Sidon	und	Tyrus	geschehen	wäre,	wenn	er	dort	aufgetreten	wäre	als	Messias.	Und	auch	in	
unserem	Leben	wäre	vieles	anders	gewesen,	wenn	das	und	das	nicht	gewesen	wäre.	Oder	wir	die	
Gelegenheit	zum	Sündigen	gehabt	hätten,	die	Gott	verhindert	hat.	Und	Gott	weiß	also	alle	
Kombinationen,	und	die	ganze	Weltgeschichte	wäre	dann	anders	abgelaufen.	Stellen	wir	uns	z.B.	vor,	
Alexander	der	Große	wäre	behindert	auf	die	Welt	gekommen;	dann	hätte	er	nicht	als	20-Jähriger	
seinen	Zug	nach	Persien	machen	können.	Und	so	können	wir	uns	alle	möglichen	Kombinationen	
ausdenken,	und	Gott	weiß	sie	alle.	Das	gibt	einen	Eindruck	von	Gottes	Allwissenheit.	

Vorkenntnis	Gottes	

Das	führt	uns	zum	nächsten	Begriff,	zur	Vorkenntnis	Gottes.	Wir	lesen	ausdrücklich	von	diesem	
Wissen	im	Voraus	z.	B.	in	1.	Petr.	1,	2	(griech.	prognosis)	„auserwählt	nach	Vorkenntnis	(prognosis)	
Gottes	zur	Blutbesprengung	Jesu	Christi“,	sagt	Petrus	zu	den	jüdischen	Gläubigen.	Und	im	gleichen	
Kapitel	in	V.	18:	„Indem	ihr	wisst,	dass	ihr	nicht	mit	verweslichen	Dingen,	mit	Silber	oder	Gold,	erlöst	
worden	seid	von	eurem	eitlen	von	den	Vätern	überlieferten	Wandel,	sondern	mit	dem	kostbaren	
Blute	Jesu	Christi,	als	eines	Lammes	ohne	Fehl	und	ohne	Flecken.	Welcher	zwar	zuvor	erkannt	ist	
(prognosto,	das	Verb)	vor	Grundlegung	der	Welt,	aber	offenbart	am	Ende	der	Zeit	um	euretwillen.“	

Gott	hat	schon	vor	Grundlegung	der	Welt	gewusst,	dass	einmal	sein	Sohn	das	Lamm	für	unsere	
Sünden	werden	würde.	Also	auch	schon	vor	dem	Sündenfall	war	alles	klar,	dass	einmal	die	Sünde	in	
die	Welt	kommen	würde	und	Christus	der	Sündenträger	werden	würde.	

In	Apg.	2,	23	spricht	Petrus	in	seiner	Pfingstrede	über	den	Begriff	prognosis	und	sagt	„diesen,	
übergeben	nach	bestimmtem	Ratschluss	und	nach	Vorkenntnis	Gottes	habt	ihr,	durch	die	Hand	vor	
Gesetzlosen	ans	Kreuz	gebracht	und	umgebracht“.	Gott	wusste	im	Voraus,	dass	Christus	einmal	
durch	die	Masse	seines	Volkes	abgelehnt	werden	würde	und	dass	die	Römer	ihn	schließlich	ans	Kreuz	
heften	und	umbringen	würden.	

Dazu	lesen	wir	Apg.	4,	27,	wo	wir	ein	Gebet	der	Gemeinde	von	Jerusalem	finden:	„Denn	in	dieser	
Stadt	versammeln	sich	in	Wahrheit	wider	deinen	heiligen	Knecht	Jesus,	den	du	gesalbt	hast,	sowohl	
Herodes	als	auch	Pontius	Pilatus	mit	den	Nationen	und	den	Völkern	Israels,	alles	zu	tun	was	deine	
Hand	und	dein	Ratschluss	zuvor	bestimmt	hat,	dass	es	geschehen	sollte.“	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 4	

In	Apg.	2,	23	haben	wir	gelesen,	dass	der	Herr	Jesus	nach	bestimmtem	Ratschluss	und	nach	
Vorkenntnis	Gottes	gekreuzigt	wurde.	Das	sind	zwei	unterschiedliche	Wahrheiten.	In	Apg.	4,	27	wird	
dieser	Ratschluss	so	umschrieben:	„...	alles	zu	tun,	was	deine	Hand	und	dein	Ratschluss	zuvor	
bestimmt	hat,	dass	es	geschehen	sollte.“	Die	Bibel	unterscheidet	beide	Begriffe	klar;	sie	bedeuten	
nicht	dasselbe.	Die	Vorkenntnis	ist	das	Wissen	im	Voraus.	Der	Ratschluss	bedeutet,	dass	Gott	etwas	
zuvor	festlegt.	

Hier	ist	das	griechische	Verb	prognosto	wichtig:	Es	bedeutet	„im	Voraus	wissen,	kennen,	
wahrnehmen,	lernen	(im	Zusammenhang	mit	Menschen)	und	urteilen	(über	etwas)“.	Wir	kennen	das	
Wort	prognosis	im	Deutschen	im	Zusammenhang	mit	der	Wetterprognose.	Da	ist	allen	klar,	dass	die	
Meteorologen	das	Wetter	im	Voraus	erkennen,	aufgrund	ihrer	Messgeräte,	der	Beobachtungen	und	
Computermodelle.	Sie	wissen	schon	einige	Tagen	im	Voraus,	wenn	es	im	Frühling	wieder	Winter	
werden	sollte.	Aber	wir	können	ganz	sicher	sein,	dass	sie	das	Wetter	nicht	gemacht	haben,	sie	es	
nicht	bestimmt	haben.	Diese	Vorkenntnis	der	Meteorologen	hatte	keinen	Einfluss	auf	die	
klimatischen	Abläufe	dieser	Welt.	Das	ist	sehr	wichtig,	wenn	wir	das	jetzt	auf	die	Vorkenntnis	Gottes	
anwenden.	Durch	Gottes	„prognosis“	übergeht	er	nicht	den	Willen	und	die	Verantwortung	des	
einzelnen	Menschen,	wie	wir	noch	sehen	werden.	

Auserwählung	

Das	griechische	Wort	eklektos	kommt	in	der	Einzahl,	zu	Deutsch	„Auserwählter“,	so	wie	auch	in	der	
Mehrzahl	vor.	Das	zugehörige	Verb	eklegô	bedeutet:	„auswählen,	auserwählen,	aus	einer	
Gesamtmenge	etwas	herauswählen“.	Mit	anderen	Worten:	Der	Begriff	„auserwählen“	bedeutet,	dass	
Gott	aus	einer	Gesamtmenge	einen	Teil	wählt.	Was	das	genau	bedeutet,	werden	wir	noch	später	
sehen.	

Die	Bibel	spricht	weiter	über	die	Zuvorbestimmung	(oder	vom	lateinischen	abgeleitet,	die	
Prädestination).	Das	geht	auf	das	griechische	Verb	proorizô	zurück.	Das	Wort	hat	den	Sinn,	dass	Gott	
etwas	im	Voraus	unabänderlich	festgelegt	bzw.	bestimmt	hat.	

Dann	haben	wir	aber	auch	den	Ausdruck	„verordnen“,	im	griech.	tassô.	In	Apg.	13,48	kommen	
Menschen	durch	die	Predigt	des	Paulus	zum	Glauben,	und	da	heißt	es	„es	kamen	zum	Glauben,	so	
viele	von	ihnen	zum	ewigen	Leben	verordnet	waren“.	Dieses	Wort	kommt	noch	in	Apg.	18,2	vor,	wo	
Klaudius	verordnet	hatte,	alle	Juden	aus	Rom	hinauszutun.	Verordnen	kann	gebraucht	werden	für	
einen	erhabenen	Herrscher,	der	etwas	befiehlt	und	festlegt.		

Der	Ratschluss	Gottes	

Das	bedeutet	ein	Willensbeschluss	Gottes,	der	fest	steht.	Das	griechische	Hauptwort	für	Ratschluss	
ist	boulê.	Das	Verb	dazu	ist	bulomai,	in	1.	Tim.	2,8	kommt	es	vor:	„Ich	will	nun,	dass	die	Männer	an	
jedem	Ort	beten.“	Das	ist	ein	apostolisch	fester	Wille.	

Aber	im	gleichen	Kapitel	kommt	ein	anderes	Wort	vor,	das	auch	wollen	bedeutet,	griech.	thelô.	Und	
zwar	in	1.	Tim	2,4:	„Gott,	welcher	will,	dass	alle	Menschen	errettet	werden.“	Die	Allversöhner	leiten	
davon	ab,	dass,	wenn	Gott	etwas	will,	er	es	auch	macht;	folglich	werden	auch	alle	Menschen	
gerettet.	Aber	sie	beachten	nicht,	dass	thelô	nicht	diesen	Sinn	hat.	Bulomai	bdeutet	„ich	will“,	aber	
als	fester	Beschluss,	während	thelô	zwar	auch	„ich	will“	bedeutet,	aber	mehr	im	Sinn	von	„ich	
möchte“.	Der	Sinnzusammenhang	ist	daher	der	folgende:	Gott	möchte,	dass	alle	errettet	werden	und	
gibt	die	Möglichkeit	dazu,	aber	es	ist	nicht	ein	Beschluss,	den	er	bedingungslos	durchführt.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 5	

Der	Vorsatz	Gottes	

Der	Begriff	„Vorsatz“	geht	auf	das	griechische	Wort	prothesis	zurück	und	spricht	von	etwas,	was	Gott	
im	Voraus	als	seinen	Willen	so	ausgedrückt	und	hingestellt	hat.		

Viele	Menschen	haben	Furcht	vor	den	Begriffen	wie	Auserwählung	bzw.	Prädestination,	und	leider	
wird	in	den	Gemeinden	sehr	wenig	über	Prädestination	gepredigt.	Die	Bibel	spricht	aber	über	diese	
Dinge.	Das	NT	ist	voll	von	diesen	Begriffen.	Das	kommt	aus	der	Befürchtung,	dass	das	Heil	dann	nicht	
mehr	allen	offenstehen	könnte.	Auch	Ungläubige	reagieren	darauf	oft	so:	„Warum	soll	ich	mich	
bekehren,	wenn	ich	sowieso	nicht	auserwählt	bin?	Was	soll’s	eigentlich?“	

Gottes	Heil	steht	allen	Menschen	offen	
Wir	wollen	nun	im	zweiten	Teil	dem	Grundsatz	nachgehen,	dass	Gottes	Heil	allen	Menschen	
offensteht.	

Lesen	wir	Joh.	3,16:	„Denn	also	hat	Gott	die	Welt	geliebt,	auf	dass	er	seinen	eingeborenen	Sohn	gab,	
damit	jeder,	der	an	ihn	glaubt	nicht	verloren	gehe,	sondern	ewiges	Leben	habe.“	Wir	leiten	aus	
diesem	Vers	ab,	dass	Gott	die	ganze	Welt	liebt,	die	ganze	Menschheit,	und	deshalb	seinen	Sohn	für	
sie	als	Retter	sandte.	Aber	der	Vers	macht	klar,	dass	nur	diejenigen,	die	an	den	Sohn	glauben,	ewiges	
Leben	erhalten,	und	zwar	ewiges	Leben	als	gegenwärtigen	Besitz,	denn	der	Vers	sagt	nicht,	dass	man	
ewiges	Leben	zukünftig	bekommen	würde.	

Lesen	wir	auch	1.	Tim	2,	3-4:	„Dies	ist	gut	und	angenehm	(nämlich	das	Gebet	für	alle	Menschen	und	
die	Obrigkeit),	damit	wir	ein	ruhiges	Leben	haben	(das	meint	keine	Verfolgung,	denn	dann	können	
wir	unsere	ganze	Kraft	in	die	Evangelisation	investieren)	…	vor	unserem	Gott,	welcher	will	(möchte),	
dass	alle	Menschen	errettet	werden	und	zur	Erkenntnis	der	Wahrheit	kommen“.	

Solche,	die	ablehnen,	dass	alle	Menschen	die	Möglichkeit	hätten,	errettet	zu	werden,	legen	das	so	
aus:	„Alle	Menschen	bedeutet	allerlei	Menschen,	Menschen	aller	Gattung.“	Aber	das	steht	hier	nicht.	
Das	Ganze	wird	klar	durch	die	umgekehrte	Formulierung	in	2Petr.	3,9.	Dort	wird	klar,	dass	Gott	
möchte,	dass	niemand	verloren	geht,	„Der	Herr	verzieht	nicht	die	Verheißung	wie	es	etliche	für	einen	
Verzug	achten,	sondern	er	ist	langmütig	gegen	euch,	da	er	nicht	will,	dass	irgendwelche	verloren	
gehen,	sondern	alle	zur	Buße	kommen“.	Petrus	erklärt,	dass	der	Herr	noch	nicht	als	Richter	der	Welt	
gekommen	ist,	weil	er	der	Welt	zur	Umkehr	Gelegenheit	gibt.	

Und	den	wiedergeborenen	Adressaten	des	Briefes	sagt	er	in	K.	1,4:	„Gott	ist	langmütig	gegen	euch.“	
Warum	ist	er	langmütig	gegen	die	Gläubigen?	Wir	sind	ja	schon	errettet.	Gott	weiß,	wie	schlimm	es	
für	uns	ist	im	Blick	auf	alle	unseren	ungläubigen	Angehörigen	und	Bekannten,	die	noch	nicht	errettet	
sind.	Er	weiß,	wie	uns	das	schmerzt	und	deshalb	ist	er	langmütig	gegen	uns.	Hier	wird	deutlich,	dass	
Gott	das	Heil	für	alle	Menschen	möchte.	

In	Titus	2,	11	lesen	wir,	wie	Gott	allen	Menschen	seine	rettende	Gnade	anbietet.	„Denn	die	Gnade	
Gottes	ist	erschienen,	heilbringend	für	alle	Menschen“.	Auch	hier	bedeutet	das	nicht,	dass	alle	
Menschen	errettet	werden,	aber	diese	Gnade,	die	Rettung	bringen	soll,	wird	allen	Menschen	
angeboten.	Daraus	leiten	wir	ab:	Jeder	Mensch	hätte	die	Möglichkeit,	errettet	zu	werden.	

Doch	wir	müssen	festhalten:	Es	werden	viele	verloren	gehen,	weil	sie	Gottes	Gnade	nicht	annehmen	
wollten.	Obwohl	ihnen	Gott	die	Möglichkeit	und	Gelegenheit	gegeben	hatte	zur	Bekehrung	und	zum	
Glauben	zu	gelangen.	Matth.	25,46	ist	ein	ganz	wichtiger	Vers	im	Blick	auf	die	ewige	Pein:	„Und	diese	
werden	hingehen	in	die	ewige	Pein,	die	Gerechten	aber	in	das	ewige	Leben“.	Wir	sehen,	dass	die	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 6	

Bibel	nicht	nur	es	als	Androhung	sagt,	es	könnte	eine	ewige	Pein	geben	für	die,	die	nicht	glauben,	
sondern	es	wird	auch	deutlich		gesagt,	dass	es	solche	gibt,	die	an	diesen	Ort	der	ewigen	Pein	
hingehen	werden.	Und	wenn	die	Allversöhner	sagen,	ewig	bedeutet	nicht	ewig,	dann	ist	es	dumm	für	
das	ewig,	denn	wenn	die	ewige	Pein	nicht	ewig	ist,	dann	ist	auch	das	ewige	Leben	nicht	ewig.	Das	
wird	ja	hier	in	einem	Vers	gegenübergestellt.	Die	ewige	Pein	ist	so	ewig	wie	das	ewige	Leben.	

In	Offbg.	20,	11-15	sieht	Johannes	in	der	Vision	wie	Tote	auferstehen	werden,	vor	Gottes	weißem	
Thron	erscheinen	werden	und	wie	sie	konkret	gerichtet	werden.	„…und	wenn	jemand	nicht	
geschrieben	gefunden	wurde	in	dem	Buch	des	Lebens,	so	wurde	er	in	den	Feuersee	geworfen	(nicht	
so	könnte	er	geworfen	werden)“.	Er	sieht	in	seiner	Vision,	wie	Menschen	dorthin	kommen.	Ganz	
wichtig,	dieses	Gericht	geschieht	nach	dem,	was	sie	getan	haben,	Offbg.	20,12	„und	die	Toten	
wurden	nach	dem	gerichtet,	was	in	den	Büchern	geschrieben	war,	nach	ihren	Werken“.	Ein	Gericht,	
das	genau	dem	entspricht,	was	der	Mensch	getan	hat.	Also	hat	der	Mensch	eine	Verantwortung	für	
das,	was	er	getan	hat.	

Ein	weiterer	ganz	wichtiger	Punkt	ist	der,	dass	der	Mensch	Gottes	Ratschluss	in	Bezug	aus	sich	selbst	
wirkungslos	machen.	Lk.	7,	30	„die	Pharisäer	aber	und	die	Gesetzesgelehrten	machten	in	Bezug	aus	
sich	selbst	den	Ratschluss	Gottes	wirkungslos“,	indem	sie	nicht	von	Johannes	getauft	worden	waren.	
Die	Taufe	war	verbunden	mit	Reue	und	Sündenbekenntnis.	Hier	wird	über	den	„boulê“	Gottes,	den	
Ratschluss	Gottes,	gesprochen.	Dieser	Ratschluss	ist	das	Heil	für	eine	verlorene	Welt,	aber	wir	sehen,	
dass	der	einzelne	in	Bezug	auf	sich	selbst,	diesen	Ratschluss,	den	Gott	für	alle,	die	glauben,	ausführen	
wird,	wirkungslos	machen	kann.	Er	geht	verloren.	

Noch	2	Bibelstellen	die	deutlich	machen,	dass	alle	diese	Bibellehrer,	die	behaupten,	Gott	wolle	nicht	
alle	Menschen	retten,	Gott	hätte	nur	einen	Teil	fürs	Heil	vorgesehen,	die	kann	man	mit	diesen	Stellen	
widerlegen.	Hesek.	18,	23	„Habe	ich	irgend	Gefallen	am	Tod	des	Gesetzlosen,	spricht	der	Herr,	der	
Ewige,	nicht	vielmehr	daran,	dass	er	von	seinen	Wegen	umkehre	und	lebe?“	Da	wird	ganz	klar,	dass	
Gott	keinen	Gefallen	hat	am	Tod	des	Gesetzlosen,	somit	kann	man	nicht	sagen,	er	hat	das	als	
Ratschluss	gefasst,	dass	ein	bestimmter	Teil	der	Menschheit	verloren	gehen	muss.	Und	weiter	Hesek.	
33,11:	„So	wahr	ich	lebe,	spricht	der	Herr,	der	Ewige,	ich	habe	kein	Gefallen	am	Tod	des	Gesetzlosen,	
sondern	dass	der	Gesetzlose	von	seinem	Wege	umkehre	und	lebe.	Kehret	um,	kehret	um	von	euren	
bösen	Wegen,	denn	warum	wollt	ihr	sterben,	Haus	Israel“.	

Dieser	Punkt	führt	uns	zu	einem	weiteren	Thema	das	eng	damit	verbunden	ist,	das	Buch	des	Lebens.	

Buch	des	Lebens	
Vor	längerer	Zeit	haben	wir	schon	einen	Bibelstudientag	dazu	gehabt.	Da	haben	wir	alle	Stellen	
behandelt,	die	damit	zusammenhängen.	Und	da	wurde	klar,	wenn	man	alle	Stellen	zusammennimmt,	
dann	stimmt	das	nicht	überein	mit	dem,	was	viele	in	der	Sonntagschule	gelernt	haben.	Oft	wird	den	
Kindern	gesagt,	wenn	du	dich	bekehrst,	dann	wirst	du	ins	Buch	des	Lebens	eingeschrieben	werden.	
Aber	da	wird	dann	nie	eine	Bibelstelle	angegeben,	oder	höchsten	Lk.	10:	„Freuet	euch,	dass	eure	
Namen	in	den	Himmeln	angeschrieben	sind“.	Aber	da	steht	nicht,	dass	sie	eingeschrieben	worden	
sind,	als	sie	sich	bekehrt	hatten.		

Wenn	man	alle	Stellen	zusammennimmt,	wird	folgendes	ganz	klar:	Jeder	Mensch	wurde	ins	Buch	des	
Lebens	eingeschrieben.	Und	zwar	anlässlich	der	Erschaffung	der	Welt.	Weil	Gott	für	jedes	seiner	
menschlichen	Wesen	das	Leben	möchte.	Aber	wenn	der	einzelne	Mensch	zu	Lebzeiten	auf	der	Erde	
die	Gnadenzeit	verstreichen	lässt,	so	wird	er	aus	dem	Lebensbuch	gelöscht.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 7	

Das	Buch	des	Lebens	ist	somit	Gottes	Dokumentation	seiner	Liebe	zu	allen	Menschen.	Er	will	das	
Leben.	Jeder	Mensch,	der	entstanden	ist,	ist	von	Gott	gewollt.	In	Ps.	139	spricht	David,	wie	er	als	
ungeformter	Knäuel	schon	damals	eingeschrieben	war.	Weil	er	bei	Grundlegung	der	Welt	
eingeschrieben	wurde.	Das	macht	deutlich:	Auch	das	befruchtete	Ei,	mit	dem	ja	auch	die	bestimmte	
Person	festgelegt	ist,	ist	bereits	ein	100%iger	Mensch.	Alle	abgetriebenen	Kinder,	alle	diese	
Menschen	sind	wirkliche	Menschen,	die	Gott	kennt	mit	Namen	und	die	er	eingeschrieben	hat	ins	
Buch	des	Lebens.	

In	2.	Mose	32,	32	geht	es	um	das	goldene	Kalb,	Gott	will	Israel	vernichten	und	Mose	betet,	er	wollte	
stellvertretend	aus	dem	Buch	des	Lebens	gelöscht	werden,	aber	er	konnte	nicht	stellvertretend	für	
andere	sterben.	Gott	sagt,	die	Schuldigen	selbst	sollten	ausgelöscht	werden.	Aus	dieser	Stelle	wird	
klar,	die	Israeliten	von	damals,	auch	die	ungläubigen,	und	1.	Kor.	10	„an	den	meisten	von	ihnen	hatte	
Gott	kein	Wohlgefallen“,	die	meisten	waren	nicht	wiedergeboren,	und	Gott	sagt,	die	Schuldigen,	die	
sollen	aus	dem	Buch	ausgelöscht	werden.	Da	wird	klar,	dass	Sünder	und	Ungläubige	im	Buch	des	
Lebens	eingetragen	waren.	

In	Ps.	9,5	geht	es	um	heidnische	Menschen,	um	Gesetzlose,	da	wird	auch	deutlich,	sie	sind	
eingeschrieben	in	Gottes	Buch,	und	weil	sie	nicht	umkehren	sollen	sie	als	Gericht	für	ewig	daraus	
gelöscht	werden.	

Ps.	69,	28,	auch	da	wird	das	Buch	des	Lebens	erwähnt,	und	zwar	in	einem	ganz	interessanten	
Zusammenhang.	Ps.	69,1-22	beschreibt	die	Kreuzigung	Christi	prophetisch.	Ab	V.	23	wird	das	Gericht	
über	Israel	behandelt.	Und	die,	die	Christus	verworfen	haben	sollen	ausgelöscht	werden	aus	dem	
Buch	des	Lebens.	Daraus	leiten	wir	ab,	die	Juden,	die	damals	Christus	verworfen	haben,	waren	im	
Buch	des	Lebens	eingeschrieben.	Aber	als	göttliches	Gericht	sollen	die	Unbußfertigen	daraus	gelöscht	
werden.	

Der	Herr	hat	am	Kreuz	noch	gebetet	„Vater	vergib	ihnen,	denn	sie	wissen	nicht	was	sie	tun“.	Und	
darum	bekamen	sie	auch	noch	nach	der	Kreuzigung	ab	Pfingsten	die	Gelegenheit	zur	Buße	und	zur	
Umkehr,	aber	diejenigen,	die	die	Gelegenheit	nicht	annahmen,	sollten	gelöscht	werden.	

Offbg.	13,	8	dort	geht	es	im	Zusammenhang	um	die	noch	zukünftige	große	Drangsal	nach	der	
Entrückung	der	Gemeinde.	Und	da	heißt	es	von	den	verführten	Menschen	in	der	antichristlichen	Zeit,	
„und	alle	die	auf	der	Erde	wohnen	werden	es	(das	Tier)	anbeten,	ein	jeder,	dessen	Name	nicht	
geschrieben	ist	in	dem	Buch	des	Lebens	des	geschlachteten	Lammes	von	Grundlegung	der	Welt	an“.	
Wichtig:	deren	Namen	nicht	geschrieben	ist,	es	steht	nicht:	deren	Namen	nicht	eingeschrieben	
worden	waren.	Zu	diesem	Zeitpunkt,	nach	der	Entrückung,	wenn	die	Gnadenzeit	vorbei	ist,	stehen	sie	
nicht	mehr	drin	geschrieben	(siehe	Skript).		

Das	Buch	des	Lebens	wird	hier	das	Buch	des	Lebens	des	geschlachteten	Lammes	genannt,	und	es	
wird	auch	hier	klar,	seit	wann	es	geführt	wird,	nämlich	von	Grundlegung	der	Welt	an.	Dasselbe	findet	
man	auch	in	Offbg.	17,	8	„das	Tier	welches	du	sahst	war,	ist	nicht	und	wird	aus	dem	Abgrund	
heraufsteigen	und	ins	Verderben	gehen.	Und	die	auf	der	Erde	wohnen	(in	der	antichristlichen	Zeit),	
deren	Namen	nicht	in	dem	Buch	des	Lebens	geschrieben	sind	(nicht	eingeschrieben	worden	waren,	
da	sie	bereits	gelöscht	sind)	von	Grundlegung	der	Welt	an	werden	sich	wundern,	wenn	sie	das	Tier	
sehen,	dass	es	war	und	nicht	ist	und	da	sein	wird.	

In	Offbg.	20,	der	Stelle	von	vorher,	dort	müssen	alle	Ungläubigen	zum	Gericht	antreten,	und	das	Buch	
des	Lebens	wird	dokumentieren,	dass	ihre	Namen	nicht	darin	stehen	und	sie	deshalb	in	die	ewige	
Verdammnis	gehen	müssen.	Gott	ist	nicht	vergesslich,	er	kann	alle	Sterne	mit	Namen	zählen,	aber	er	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 8	

führt	das	Buch	als	Dokumentation	für	uns	Menschen,	um	uns	zu	zeigen,	ich	habe	euch	geliebt	und	ich	
wollte	das	Leben,	aber	ihr	seid	schuld,	dass	ihr	nicht	mehr	drin	sein.	

Kann	der	Mensch	sich	bekehren	wann	er	will?	
In	Röm.	3,	9	„da	ist	keiner,	der	Gott	suche“,	und	davon	leiten	wir	das	Prinzip	ab:	kein	Mensch	sucht	
von	sich	aus	Gott.	Das	ist	sehr	wichtig,	denn	manchmal	wird	gesagt,	wenn	jüngere	Leute	im	
Buddhismus	oder	Hinduismus	suchen,	das	wäre	ihre	Suche	nach	Gott.	Das	stimmt	überhaupt	nicht.	
Die	suchen	dort,	weil	sie	Gott	nicht	suchen.	Römer	3	macht	deutlich,	der	Mensch	ist	durch	und	durch	
böse	und	hasst	Gott	und	sucht	Gott	nicht.	Niemand	von	uns	würde	Gott	suchen.	Somit	kann	der	
Mensch	gar	nicht	von	sich	aus	bekehren.	

Wenn	nun	ein	Mensch	wirklich	von	sich	aus	Gott	sucht,	und	solchen	Menschen	begegnen	wir,	die	
suchen	die	Wahrheit	und	sind	dankbar,	dass	man	ihnen	das	Evangelium	erklärt	und	sagen:	„Warum	
hat	mir	das	niemand	früher	erzählt	…“	–	wir	werden	nachher	sehen,	woher	das	kommt.	

Der	Wille	des	Menschen	ist	von	Satan	gebunden,	2.	Kor.	4,	4	steht	wie	Satan	denen,	die	verloren	
gehen	die	Gedanken	verblendet,	verfinstert.	Und	unser	Wille	ist	auch	gebunden	durch	die	Sünde.	In	
1.	Mose	6,	5	wird	gesagt	in	Blick	auf	die	Menschheit	vor	der	Sintflut,	„der	Herr	sah,	dass	des	
Menschen	Bosheit	groß	war	und	alles	Gebilde	der	Gedanken	seine	Herzens	nur	böse,	den	ganzen	
Tag“.	

Im	wahrsten	Sinn	des	Wortes	kann	man	nicht	von	einem	freien	Willen	des	Menschen	sprechen,	denn	
der	Wille	des	Menschen	ist	geknechtet	von	Satan	und	der	Sünde.	Luther	hat	ein	Buch	geschrieben	
über	dem	gebundenen	Willen,	denn	in	seiner	Klosterzeit	wurde	ihm	bewusst,	wie	böse	seine	sündige	
Natur	ist.	Sein	Beichtvater	meinte,	er	nimmt	das	zu	ernst.	Aber	darum	hat	er	ein	so	tiefes	Verständnis	
über	die	Verdorbenheit	des	Menschen	bekommen	und	darum	hat	er	auch	gelehrt,	der	Mensch	hat	
keinen	freien	Willen.	

Hätte	man	aber	Luther	gefragt,	wie	ist	das	mit	dem	Heiraten,	wählt	der	Mensch	einfach	so?	Ja,	in	
diesem	zwischenmenschlichen	Bereich	hat	der	Mensch	schon	Möglichkeiten,	so	oder	so	zu	wählen,	
aber	er	meint	den	gebundenen	Willen	in	Bezug	auf	Gott,	im	Blick	auf	das	Heil.	Und	hier	wird	deutlich,	
die	Lehre	der	Pelagianer	ist	vollkommen	falsch.	Ich	komme	später	auf	Pelagius,	der	400	v.	Chr.	lebte	
zurück.	Das	war	ein	Irrlehrer,	der	gesagt	hatte,	der	Mensch	ist	völlig	frei	in	seinem	Willen.	Und	der	
Mensch	wird	auch	gut	geboren,	und	er	kann	sich	frei	entscheiden	für	das	Gute	und	das	Böse.	Und	
wenn	er	sich	für	das	Gute	entscheidet,	dann	kann	er	es	auch.	Aber	diese	Lehre	ist	falsch.	Deshalb	
konnte	sich	bei	Pelagius	der	Mensch	bekehren	wann	er	will,	das	ist	seine	Entscheidung.	Doch	so	ist	
das	nicht.	

Jetzt	lernen	wir	aber	aus	der	Bibel,	Gott	ruft	den	Menschen,	und	das	tut	er	mindestens	3	Mal.	Denn	
Hiob	33,	29	wird	gesprochen	wie	Gott	an	Menschen	wirkt	um	sie	abzuhalten	von	dem	Rennen	ins	
Verderben	„siehe	dieses	tut	Gott,	zwei,	ja	drei	Mal	mit	dem	Manne	um	ihn	abzuhalten	von	dem	
Rennen	ins	Geschoss“.	Das	ist	poetisch	ausgedrückt,	um	das	3	Mal	ganz	besonders	zu	betonen.	3	Mal	
ruft	Gott	jeden	Menschen,	mindestens,	manche	vielleicht	auch	mehr.	Gott	hat	Mittel	und	Wege,	um	
die	Menschen	zu	rufen,	selbst	Menschen,	die	das	Evangelium	noch	nicht	gehört	haben.	In	Hiob	33	
geht	es	um	Menschen,	die	das	Wort	Gottes	nicht	haben.	Und	da	wird	erklärt,	wie	Gott	durch	Träume	
sprechen	kann.	Ich	rede	nicht	von	denen,	die	das	Wort	Gottes	haben;	das	ist	ganz	wichtig.	

Und	dann	zweitens,	wie	Gott	durch	Krankheit	spricht	und	den	Menschen	bis	an	den	Rand	des	Todes	
bringt,	um	ihn	zur	Umkehr	zu	bringen.	Und	das	kann	Gott	auch	da,	wo	das	Evangelium	nicht	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 9	

verkündigt	worden	ist.	Nach	Römer	1,	18	ff.;	Ps.	19,	1	ff.;	Offbg.	14,	7	spricht	Gott	zu	den	Menschen	
durch	die	Schöpfung.	Das	Zeugnis	der	Schöpfung	macht	deutlich,	dass	Gott	existiert.	Die	Ordnung	in	
der	Schöpfung	kann	unmöglich	Zufall	sein.	Und	zweitens,	Röm.	2,	14-16	spricht	Gott	zu	den	
Menschen	durch	das	Gewissen.	Das	macht	ihnen	deutlich,	dass	sie	schuldig	sind	und	sie	diese	Schuld	
bei	dem	Schöpfer	abladen	müssen.	Und	wenn	sie	so	in	Reue	und	Buße	zu	ihm	kommen,	können	sie	
gerettet	werden.	So	wirkt	Gott	an	jedem	Menschen.	

Der	dreieine	Gott	leitet	den	Mensche	zur	Buße:	Römer	2,	4-5	sagt:	„Oder	verachtest	du	den	Reichtum	
seiner	Güte	und	Geduld	nicht	wissend,	dass	die	Güte	Gottes	dich	zur	Buße	leitet?	Nach	deiner	
Störrigkeit	und	deinem	unbußfertigen	Herzen	häufst	du	dir	selbst	Zorn	auf	am	Tag	des	Zornes	und	
der	Offenbarung	des	gerechten	Gericht	Gottes.	Welcher	einem	jeden	vergelten	wird	nach	seinen	
Werken.“	Gott	leitet	den	Menschen	zur	Buße.	

Der	Herr	sagt	in	Joh.	6,	44	„niemand	kann	zu	mir	kommen,	es	sei	denn,	dass	der	Vater	ihn	ziehe“.	Joh.	
16,	8	kündigt	der	Herr	Jesus	das	Kommen	des	Heiligen	Geistes	an	und	sagt	„er	wird	die	Welt	
überführen	von	Sünde“.	Lukas	19,	10	„	der	Sohn		des	Menschen	ist	gekommen	zu	suchen	und	zu	
erretten	was	verloren	ist“.	Also,	der	Vater	zieht,	der	Heilige	Geist	überführt	und	der	Sohn	sucht.	Und	
so	wirkt	der	dreieine	Gott	am	einzelnen	Mensch	und	leitet	ihn	zur	Buße.	Aber	Römer	2,	5	sagt,	dass	
der	Mensch	in	seiner	Störrigkeit	diesem	Zug	widerstehen	kann.	Gott	gibt	die	Möglichkeit,	dass	der	
Mensch,	der	von	sich	aus	nicht	Gott	sucht,	beginnt	Gott	zu	suchen,	indem	er	ihn	zieht.	Durch	seinen	
Geist	überführt.	

So	gibt	Gott	dem	Menschen	in	den	besonderen	Momenten,	wo	er	zu	ihm	spricht,	die	Gelegenheit,	
obwohl	sein	Wille	durch	die	Sünde	und	Satan	geknechtet	ist,	die	Möglichkeit	zu	ganz	gewissen	
Zeiten,	dass	er	sich	bekehren	könnte.	So	kann	man	festhalten,	dass	der	Mensch	nicht	einfach	so	
einen	freien	Willen	hat;	und	trotzdem	hat	der	Mensch	mit	seinem	Willen	die	Möglichkeit,	sich	zu	
bekehren,	und	aus	seinem	Inneren	heraus	die	Möglichkeit,	sich	zu	entscheiden.	Darum	ist	es	wichtig,	
dass	der	Mensch	diese	von	Gott	gegebenen	Chancen,	wo	er	sich	bekehren	kann,	nicht	verpasst.	Hebr.	
3,	8;	4,	15	„heute,	wenn	ihr	seine	Stimme	höret,	verhärtet	eure	Herzen	nicht“.	

Darum	ist	es	wichtig,	dass	wir	beim	Evangelisieren	darauf	hinweisen,	jetzt	wo	Gott	durch	sein	Wort	
spricht,	da	wirkt	auch	sein	Geist,	und	da	ist	es	wichtig,	dass	der	Mensch	nicht	Widerstand	leistet,	
sonst	kommt	es	zur	Verhärtung.	So	muss	man	sagen,	der	Mensch	ist	selber	schuld,	wenn	er	verloren	
geht,	wie	wir	in	Römer	2,	4	sahen.	„Nach	deiner	Störrigkeit	und	deinem	unbußfertigen	Herzen	häufst	
du	dir	selbst	Zorn	auf…“.	

Gott	macht	den	Menschen	verantwortlich,	er	kann	nicht	sagen,	ich	kann	nicht	anders,	und	er	wird	
auch	seinen	Werken	gemäß	gerichtet.	Hitler	wird	anders	gerichtet	werden	wie	ein	guter	Bürger,	der	
verloren	geht,	aber	beide	gehen	verloren.	Matth.	23,	37	„wie	oft	habe	ich	deine	Kinder	versammeln	
wollen…und	ihr	habt	nicht	gewollt“.	Da	haben	wir	zwei	Mal	wollen.	Gottes	Sohn	will	und	die	
Menschen	wollen	nicht,	aber	welch	ein	Gegensatz.	

In	der	Geschichte	vom	Auszug	aus	Ägypten	lesen	wir	6	Mal	davon,	wie	der	Pharao	sein	Herz	verhärtet	
hatte	in	eigener	Verantwortung,	erst	beim	7.	Mal	verhärtete	der	Herr	sein	Herz,	2.	Mose	9,	11.	Und	
das	geht	bis	zum	12.	Mal.	Ab	2.	Mose	9,	12	konnte	der	Pharao	sich	nicht	mehr	bekehren.	Vorher	
schon.	Auch	das	Herz	der	Beamten	wird	verhärtet,	2.	Mose	9,	34;	10,	1.	Gott	wusste	im	voraus,	dass	
der	Pharao	sich	verhärten	würde,	denn	schon	in	2.	Mose	3,	19	als	Gott	im	Dornbusch	Mose	
erschienen	war	sagt	er	„ich	weiß	wohl,	dass	der	König	von	Ägypten	euch	nicht	ziehen	lassen	wird,	
auch	nicht	durch	eine	starke	Hand.	Und	ich	werde	meine	Hand	ausstrecken	und	Ägypten	schlagen	
mit	allen	meinen	Wundern,	die	ich	in	seiner	Mitte	tun	werde.	Und	danach	wird	er	euch	ziehen	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 10	

lassen“.	Gott	wusste,	wie	der	Pharao	reagieren	würde,	und	dass	er	auf	das	Wort	hin	nicht	reagieren	
würde,	aber	auch	nicht	auf	die	gewaltigen	Zeichen	und	Wunder.	Aber	der	Pharao	war	dafür	selber	
verantwortlich.	Gott	wusste	es,	dennoch	gab	er	6	Mal	die	Möglichkeit	zur	Umkehr.	

In	Apg.	7,	51	macht	Stephanus	als	erster	Märtyrer	der	Gemeinde	dem	Sanhedrin	einen	Vorwurf	„…ihr	
widerstreitet	allezeit	dem	Heiligen	Geist	wie	eure	Väter,	so	auch	ihr“.	Der	Herr	hatte	gebetet,	Vater	
vergib	ihnen,	denn	sie	wissen	nicht	was	sie	tun.	Der	Heilige	Geist	war	an	Pfingsten	gekommen	und	
hatte	das	gewaltige	Zeugnis	abgelegt	durch	die	ersten	Zeugen,	aber	sie	haben	dem	Heiligen	Geist	
allezeit	Widerstand	geleistet	und	der	Moment	kam,	wo	es	keine	Umkehr	mehr	gab.	Aber	die	
Möglichkeit	zur	Umkehr	wurde	gegeben.	

	Verschiedene	Arten	von	Auserwählung	
Wenn	wir	weiter	gehen	im	Thema	der	Auserwählung,	so	ist	es	wichtig,	dass	wir	unterscheiden,	dass	
es	in	der	Bibel	verschiedene	Arten	von	Auserwählung	gibt.	

Im	NT	wird	von	der	vor	Grundlegung	der	Welt	erfolgte	Erwählung	der	Erlösten,	die	zur	Gemeinde	
gehören,	gesprochen,	z.B.	in	Eph.	1,4:	„Er	hat	uns	auserwählt,	um	heilig	und	tadellos	vor	ihm	zu	sein	
in	Liebe.“	Das	ist	aber	nicht	dasselbe	wie	der	Erwählung	Abrahams,	Isaaks	und	Jakobs.	Gott	hat	die	
Erzväter	auserwählt,	Apg.	13,	17	„der	Gott	dieses	Volkes	Israel	erwählte	unsere	Väter	und	erhöhte	
das	Volk	in	der	Fremdlingsschaft	im	Land	Ägypten“.	Wozu	hat	Gott	sie	auserwählt?	Sie	sollten	die	
Stammväter	Israels	sein	und	Vorfahren	des	Messias.	Gott	hätte	auch	Lot	oder	einen	Nahor	erwählen	
können.	

Ihre	Erwählung	bedeutete	aber	nicht	die	Verdammung	der	Nichterwählten.	Denn	es	geht	hier	nicht	
um	die	Frage	des	Heils,	sondern	um	die	Frage,	wer	der	Stammvater	Israels	und	des	Messias	sein	soll.	
Allerdings	hat	Gott	Jakob	erwählt	und	nicht	Esau,	aber	das	bedeutete	nicht	die	Verdammung	Esaus.	
Wenn	wir	Röm.	9,	10-13	lesen,	„…der	Größere	wird	dem	Kleineren	dienen“.	Bevor	die	Zwillinge	
geboren	war	hat	Gott	gesagt,	dass	der	Ältere	dem	Jüngeren	dienen	soll.	Das	bedeutet:	Der	Jüngere	
sollte	Stammvater	Israels	werden.	Das	hätte	aber	nicht	bedeutet,	dass	der	Ältere	verloren	gehen	
muss.	Es	war	auch	nicht	die	Verstoßung	der	Nachkommen	Esaus.	Aber	„Esau	habe	ich	gehasst“	steht	
in	Maleachi	1,	2-3.	Und	Maleachi	wurde	400	v.	Chr.	geschrieben,	d.h.	Gottes	Hass	auf	Esau	wird	erst	
1400	Jahre	nach	dessen	Tod	bezeugt,	da	war	das	Leben	dieses	Gottlosen	schon	längst	vorüber,	
dessen	Leben	keinen	Raum	zu	Buße	hatte,	Hebr.	12.		

Dann	haben	wir	die	Erwählung	Israels,	Hesek.	20,	5,	Israel	ist	das	irdische	Volk	Gottes,	aus	ihm	sollte	
der	Erlöser	kommen	und	das	Volk	sollte	auf	Erden	eine	besondere	Stellung	einnehmen.	Von	den	
Vorrechten	Israels	wird	in	Röm.	1,	5	gesprochen	und	von	den	bestimmten	Bündnissen,	die	Gott	mit	
Israel	einging	und	keinem	anderen	Volk.	1.	Mose	12,	1-3	„in	dir	sollen	gesegnet	werden	alle	
Geschlechter	der	Erde…“.	Dieses	auserwählte	Volk	sollte	zum	Segen	werden	für	alle	anderen	Völker,	
die	Erwählung	Israels	bedeutete	nicht	die	Verwerfung	der	anderen	Völker.	

Gott	wollte	durch	das	auserwählte	Volk	den	Messias	in	diese	Welt	bringen	und	über	das	Evangelium	
dann	alle	Völker	der	Welt	segnen.	Die	Erwählung	Israels	sollte	dazu	dienen,	dass	Gott	einen	Prototyp	
von	Volk	in	dieser	Welt	hatte.	Dieser	Prototyp	sollte	allen	anderen	Völkern	dienen,	damit	alle	
anderen	Völker	sehen	konnten	was	geschieht,	wenn	ein	Volk	Gott	gehorcht	bzw.	nicht	gehorcht.	5.	
Mose	28,	46	„	all	die	Flüche…werden	an	diesem	Volk	kleben	als	Warnung(für	die	anderen	Völker)	und	
als	Vorbild“.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 11	

Wenn	Menschen	den	Messias	ablehnen	gibt	es	schreckliche	Folgen,	sogar	ein	ewiges	Gericht.	Israel	
hatte	ein	zeitliches	Gericht	auf	dieser	Erde	zu	erdulden.	Die	Nachkommen	Abrahams	waren	nicht	
automatisch	errettet.	Davon	spricht	Römer	9,16	„nicht	einfach	die,	die	Israel	sind,	sind	Israel“.	Gott	
macht	eine	Unterscheidung	zwischen	denen,	die	aus	Israel	kommen	und	sich	wirklich	bekehren	und	
denen,	die	sich	nicht	bekehren.	Also,	die	Erwählung	Israels	bedeutete	nicht	das	Heil	für	jeden	
Israeliten.	Es	geht	um	ein	irdisches	Volk	mit	irdischen	Verheißungen,	aber	mit	dem	ewigen	Heil	hat	
das	nichts	zu	tun.	

Dann	die	Erwählung	Davids,	Ps.	78,	70.	Er	sollte	damit	König	in	Israel	sein	und	nicht	seine	älteren	
Brüder.	Die	hatte	Gott	verworfen,	1.	Sam.	16.	Die	Verwerfung	bedeutete	aber	nicht,	dass	sie	verloren	
gingen,	sondern	sie	sollten	nicht	König	sein.	

Die	Erwählung	der	12	Apostel,	Lk.	6,	13,	das	bedeutete	aber	nicht,	dass	alle	anderen	Jünger,	zum	
Beispiel	die	Siebzig	aus	Lukas	10,	die	er	auch	aussandte,	verworfen	waren.	Aber	nur	diese	12	sollten	
einen	ganz	speziellen	Dienst	und	eine	spezielle	Autorität	direkt	von	dem	Messias	übertragen	
erhalten.	

Also	Auserwählung	ist	nicht	gleich	Auserwählung,	wir	müssen	schauen	von	was	die	Auserwählung	
spricht.	

Wozu	sind	die	Erlösten	der	Gemeinde	auserwählt	und	
zuvorbestimmt?	
1.	Petr.	1,	2	„auserwählt	nach	Vorkenntnis	Gottes	zur	Blutbesprengung	Christi“.	Gott	hat	diese	
Menschen,	dass	das	Blut	Jesus	auf	sie	angewendet	werden	sollte,	dass	die	Wirksamkeit	des	
erlösenden	Blutes	ihnen	zugesprochen	werden	sollte.	

Eph.	1,	4-5	„wir	sind	auserwählt	vor	Grundlegung	der	Welt,	um	heilig	und	tadellos	vor	dem	Vater	zu	
sein	in	Liebe	und	hat	uns	zuvorbestimmt	zur	Sohnschaft	für	sich	selbst,	nach	dem	Wohlgefallen	
seines	Willens“.	Das	Wort	Sohnschaft	ist	der	griech.	Ausdruck	für	Adoption.	Gott	wollte	diese	
Auserwählten	adoptieren	als	Söhne	und	Töchter	für	sich	selber,	das	war	seine	Bestimmung	im	
Voraus.	

Die	Sohnschaft	ist	von	der	Gotteskindschaft	zu	unterscheiden.	Joh.	1,	12	die,	die	an	ihn	glauben	
bekamen	das	Recht	Gottes	Kinder	zu	sein.	Und	sie	sind	aus	Gott	geboren.	Kinder	Gottes	haben	also	
das	Leben	aus	Gott	bekommen	bei	der	Bekehrung,	das	ist	die	Wiedergeburt.	Das	geht	aber	bei	der	
Adoption	nicht,	man	kann	ein	Kind	adoptieren,	aber	man	kann	nicht	das	eigene	Leben	dem	Kind	
übertragen.	Aber	Gott	konnte	das.	Er	konnte	bei	der	Wiedergeburt	sein	Leben,	das	ewige	Leben	
übertragen.	

Aber	die	Adoption	in	Eph.	1,	5	betont,	dass	wir	schon	vor	der	Wiedergeburt	existierten.	Wir	waren	
schon	damals	Wesen	ohne	Gemeinschaft	mit	Gott.	Und	Gott	wollte	diese	Menschen,	die	fern	von	
ihm	waren,	adoptieren=	zu	sich	nehmen.	Und	diese	Seite	wird	bei	der	Adoption	betont.	Und	bei	der	
Gotteskindschaft	wird	betont,	dass	wir	das	Leben	aus	Gott	haben.	

Römer	8,	29	sagt,	die	Erlösten	seien	zuvorbestimmt,	um	dem	Bild	seines	Sohnes	gleichförmig	zu	sein,	
damit	er,	Jesus	Christus	der	Erstgeborne	sein	unter	vielen	Brüdern.	Jesus	Christus	ist	von	Ewigkeit	her	
der	Sohn	Gottes	und	dann	wurde	er	Mensch	und	als	Mensch	wurde	er	von	Gott	gezeugt,	und	so	war	
er	auch	als	Mensch	Gottes	Sohn,	„du	bist	mein	Sohn,	heute	habe	ich	dich	gezeugt…“.	Diesem	Bild	des	
Herrn	Jesus	als	Sohn	Gottes,	der	Mensch	ist,	sollen	die	Gläubigen	gleichgestaltet	werden.	So	wie	er	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 12	

Sohn	ist,	als	Mensch	zu	Gott,	sollen	die	Erlösten	Söhne	und	Töchter	sein,	das	bedeutet	seinem	Bilde	
gleichförmig	sein.	

So	ist	er	der	Erstgeborne	unter	vielen	Brüdern.	Der	Herr	nennt	die	Gläubigen	seine	Brüder,	Joh.	20,	
aber	die	umgekehrte	Formulierung,	dass	die	Gläubigen	ihn	Bruder	nennen,	finden	wir	nicht	in	der	
Bibel.	Wenn	die	Bibel	uns	Söhne	und	Töchter	nennt,	dann	hat	das	nichts	zu	tun	mit	der	ewigen	
Sohnschaft	des	Herrn	Jesus,	darin	ist	er	einzigartig.	

Töchter,	2.	Kor.	6,	18	wird	ausdrücklich	über	die	Söhne	und	Töchter	gesprochen.	Apg.	13,	48	finden	
wir	Menschen,	die	sind	zum	ewigen	Leben	verordnet	worden.	Titus	1,	2	steht	etwas	Eigenartiges	in	
Verbindung	mit	dem	ewigen	Leben,	weil	es	uns	völlig	übersteigt.	„Paulus,	Knecht	Gottes,	Apostel	Jesu	
Christi,	nach	dem	Glauben	der	Auserwählten	Gottes	und	der	Erkenntnis	der	Wahrheit,	die	nach	der	
Gottseligkeit	ist,	in	der	Hoffnung	des	ewigen	Lebens,	welches	Gott,	der	nicht	lügen	kann,	verheißen	
hat	vor	den	Zeiten	der	Zeitalter	(ewigen	Zeiten),	zu	seiner	Zeit	aber	sein	Wort	offenbart	hat	durch	die	
Predigt“.	Vor	ewigen	Zeiten	hat	Gott	das	ewige	Leben	verheißen.	Beim	Bibellesen	muss	man	
nachdenken.	Wem	hat	er	das	verheißen	von	ewigen	Zeiten?	Wer	war	da?	Wir	nicht.	Adam	auch	
nicht.	Die	Engel	waren	da,	Hiob	38,	7	waren	da	vor	Grundlegung	der	Welt,	aber	auch	die	Engel	sind	
erschaffen	worden	und	waren	nicht	da	vor	ewigen	Zeiten.	So	hat	Gott	der	Vater	dem	ewigen	Sohn	
verheißen,	dass	er	einmal	diesen	Auserwählten	das	ewige	Leben	geben	wird.	Dieses	Leben	ist	der	
Herr	Jesus	selbst,	Joh.	6,	und	dieses	Leben	sollten	einmal	Menschen	bekommen.	Und	da	wurden	
Menschen	zum	ewigen	Leben	verordnet.	

Jetzt	kommen	wir	zu	einem	ganz	wichtigen	Punkt.	

Die	goldene	Kette	aus	Römer	8	
Dieser	Ausdruck	wurde	von	den	Reformatoren	in	der	Erweckungszeit	damals	verwendet.	Die	goldene	
Kette,	Röm.	8.	29-30	„denn	welche	er	zuvor	erkannt	hat,	die	hat	er	auch	zuvor	bestimmt	dem	Bilde	
seines	Sohnes	gleichförmig	zu	sein.	Damit	er	der	Erstgeborene	sein	unter	vielen	Brüdern.	Welche	er	
aber	zuvor	bestimmt	hat,	diese	hat	er	auch	berufen,	und	welche	er	berufen	hat,	diese	hat	er	auch	
gerechtfertigt,	welche	er	aber	gerechtfertigt	hat,	diese	hat	er	auch	verherrlicht“.		

Hier	haben	wir	eine	Abfolge	von	5	Punkten.	

1. zuvorerkannt	

2. zuvorbestimmt	

3. berufen	

4. gerechtfertigt	

5. verherrlicht	

Da	ist	nun	ganz	wichtig,	dass	die	Zuvorerkennung	der	Zuvorbestimmung	vorgeordnet	ist.	Die,	die	
Gott	im	Voraus	kannte,	wie	sie	einmal	dem	Zug	des	dreieinen	Gottes	nachgeben	werden,	diese	hat	
Gott	zuvor	bestimmt,	dass	sie	Söhne	und	Töchter	werden	sollten.	Das	geschah	vor	Grundlegung	der	
Welt.	Später,	als	wir	geboren	waren	kam	der	Ruf	des	Evangeliums	(berufen),	und	diese	Menschen	
haben	dem	Ruf	geglaubt	und	sich	bekehrt	und	dann	hat	Gott	sie	gerecht	gesprochen.	Und	diejenigen	
hat	er	dann	auch	verherrlicht,	die	macht	er	zu	einer	neuen	Schöpfung.	Und	auch	in	einem	Prozess	in	
ihrem	Leben	werden	sie	geheiligt	und	einmal	werden	sie	sogar	mit	Christus	in	Herrlichkeit	
erscheinen.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 13	

Und	jetzt	verrate	ich	schon	mal	etwas.	Calvin	hat	gesagt,	man	darf	die	Vorkenntnis	Gottes	nicht	der	
Zuvorbestimmung	vorordnen.	Das	war	für	ihn	wichtig,	denn	sonst	fällt	sein	System	zusammen.	Aber	
hier	im	Bibeltext	ist	das	vorgeordnet.	

Und	ich	werde	dann	auch	noch	Augustin	erwähnen,	der	Calvins	Auserwählungstheorie	schon	1000	
Jahre	früher	entwickelt	hatte.	Auch	er	sagte,	Zuvorerkennung	ist	das	Gleiche	wie	Zuvorbestimmung,	
hat	etwa	den	gleichen	Sinn.	Das	stimmt	nicht,	es	ist	nicht	dasselbe.	In	1.	Petr.	2	haben	wir	gelesen	
„auserwählt	nach	Vorkenntnis	Gottes“,	auch	da	wird	der	Auserwählung	die	Prognosis	Gottes	
vorausgesetzt.	Entsprechend	dieser	Vorkenntnis	hat	Gott	auserwählt.	

Und	in	Römer	8,	entsprechend	seiner	Vorkenntnis	hat	er	zuvor	bestimmt	zur	Sohnschaft.	Nun	hat	das	
aber	wunderbare	seelsorgerliche	Konsequenzen.	Das	ist	eine	Kette,	die	Gottes	Ratschluss	beinhaltet.	
Wer	nun	zu	diesen	Auserwählten	gehört,	kann	garantiert	nicht	mehr	verloren	gehen.	Das	ist	fest	in	
Gottes	Vorsatz,	dass	diese	Menschen	auch	das	Ziel	erreichen.	Die	Zuvorbestimmung	ist	nicht	eine	
Möglichkeit,	sondern	fix	bis	in	die	Ewigkeit.	Und	darum	haben	wir	gerade	in	Römer	8	diese	stärksten	
Ausdrücke	mit	Heilsgewissheit.	

Diese	Stellen	muss	man	nicht	im	Hebräerbrief	suchen,	wo	sowieso	die	Frage	war,	ob	alle	Hebräer	
wirklich	zum	Glauben	durchgedrungen	waren.	„Also	ist	jetzt	keinerlei	Verdammnis	für	die	welche	in	
Christo	sind…	weder	Tod	noch	Leben,	weder	Engel(also	auch	Satan	nicht)	noch	Fürstentümer,	weder	
Gegenwärtiges	noch	Zukünftiges(wir	haben	die	Zukunft	nicht	in	der	Hand	und	wissen	nicht	was	in	2	
Jahren	geschieht),	weder	Gewalten,	weder	Höhe	noch	Tiefe	noch	irgend	ein	anderes	Geschöpf	uns	zu	
scheiden	vermag	von	der	Liebe	Gottes,	die	in	Christus	Jesus	ist	unserem	Herrn“.	

Er	deckt	alles	ab,	und	wenn	nun	vielleicht	etwas	nicht	abgedeckt	wäre,	so	sagt	er	noch	am	Schluss:	
noch	irgendein	anderes	Geschöpf.	

In	1.	Petrus	1,2	spricht	Petrus	auch	von	den	Auserwählten,	nach	Vorkenntnis	Gottes	auserwählt.	Und	
da	haben	wir	folgende	Kette.	Von	den	Auserwählten	sagt	er,	sie	seien	wiedergeboren	worden,	1,3,	
und	von	den	Auserwählten	und	Wiedergeborenen	sagt	er	in	1,5	dass	sie	von	Gottes	Macht	bewahrt	
werden	bis	ans	Ende.	Nicht	durch	unsere	Treue	werden	wir	bewahrt,	sondern	durch	Gottes	Macht.	
Und	das	geschieht	durch	Glauben.	„Die	ihr	durch	Gottes	Macht	durch	Glauben	(durch	eine	ständige	
Glaubensbeziehung	zum	Herr)	hindurch	bewahrt	werdet,	zur	Errettung	die	bereit	ist	in	der	letzten	
Zeit	offenbart	zu	werden“.	

Hier	haben	wir	die	Gabe	des	Beharrens.	Gottes	Macht	bewirkt,	dass	der	Wiedergeborene	das	Ziel	
erreichen	kann.	Die	nicht	wiedergeborenen	Gläubigen	gibt	es	auch.	Die	haben	nicht	die	Gabe	des	
Beharrens	und	darum	sagt	der	Herr	im	Gleichnis	von	Lukas	8	über	das	4-fache	Ackerfeld	in	V.	13.	der	
Same,	der	nicht	auf	die	gute	Erde	kommt,	das	sind	die	wahren	Wiedergeborenen,	sondern	auf	den	
Felsen,	da	geht	der	Same	zwar	auf,	die	nehmen	das	Wort	mit	Freuden	auf,	aber	sie	glauben	nur	für	
eine	Zeit.	Und	wenn	Verfolgung	kommt	fallen	sie	wieder	ab.	Sie	glauben,	sie	sind	Gläubige,	aber	man	
kann	sie	nicht	zu	den	Wiedergeborenen	rechnen.	Und	wir	können	uns	täuschen,	wenn	jemand	das	
Wort	mit	Freuden	aufnimmt.	Und	der	Herr	zeigt	uns,	diese	Möglichkeit	gibt	es.	Die	Wiedergeborenen	
werden	durch	Gottes	Macht	bewahrt.	

Wir	können	keine	Garantie	geben,	dass	wir	dem	Herrn	beständig	treu	nachfolgen,	aber	es	ist	unsere	
Verantwortung	und	die	Bibel	ermahnt	uns	ganz	streng,	dass	wir	Ihm	die	Treue	halten.	Aber	wenn	wir	
uns	auf	uns	stützen	müssten,	wären	wir	beständig	in	der	Furcht.	Und	darum	ist	die	Lehre	der	
Auserwählung	gerade	so	kostbar	für	die	Seelsorge.	Denn	die	wahren	Gläubigen	können	dann	zur	
Ruhe	kommen.	Und	das	hat	Luther,	obwohl	seine	Vorstellungen	über	Prädestination	nicht	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 14	

systematisch	sind,	er	hatte	Stärken	auf	anderen	Gebieten,	in	der	Seelsorge	erkannt	und	gesagt,	wie	
diese	Dinge	kostbar	für	das	Herz	sind.		

In	Römer	9,	23	heißt	es,	dass	die	Auserwählten	die	Gefäße	zur	Begnadigung	sind,	die	Gott	zur	
Herrlichkeit	zuvor	bereitet	hat.	Gott	rettet	die	Menschen	und	macht	sie	zur	Gefäßen	der	
Begnadigung	und	bringt	sie	in	die	Herrlichkeit.	„damit	er	kundtäte	den	Reichtum	seiner	Herrlichkeit	
an	den	Gefäßen	der	Begnadigung,	die	ER	zur	Herrlichkeit	zuvor	bereitet	hat“.	Nun	müssen	wir	aber	
den	Gegensatz	zwischen	Römer	9,23	und	9,22	„wenn	aber	Gott	willens	seinen	Zorn	zu	erzeigen	und	
seine	Macht	kundzutun	mit	vieler	Langmut	ertragen	hat	die	Gefäße	des	Zornes,	die	zubereitet	sind	
zum	Verderben“.	Da	haben	wird	den	Gegensatz	von	den	Gefäßen	der	Begnadigung	und	den	Gefäßen	
des	Zornes.	Die	Gefäße	der	Begnadigung	hat	Gott	zuvor	bereitet.	Wer	hat	die	Gefäße	des	Zorns	zuvor	
bereitet?	Das	steht	hier	nicht,	nur	die	zubereitet	sind.	Römer	2,	4	„nach	deiner	Störrigkeit	und	
deinem	unbußfertigen	Herzen	häufst	du	dir	selbst	Zorn	am	Tag	des	Zornes	und	der	Offenbarung	des	
gerechten	Gerichtes	Gottes,	welcher	einem	jeden	vergelten	wird	nach	seinen	Werken“.	

Der	Mensch,	der	verloren	geht,	bereitet	sich	selbst	zu	einem	Gefäß	des	Zorns	zu.	Aber	die	Errettung	
kann	der	Mensch	nicht	bewirken,	das	bereitet	Gott	zu.	Daraus	folgt,	die	Auserwählten	sind	
unantastbar	und	können	nicht	mehr	verloren	gehen,	Röm.	8,	33	genau	nach	der	goldenen	Kette	heißt	
es	„wer	wird	wider	Gottes	Auserwählte	Anklage	erheben,	Gott	ist	es	welcher	rechtfertigt,	wer	ist	der	
verdamme,	Christus	ist	es	der	gestorben,	ja	noch	mehr	der	auch	auferweckt,	der	auch	zur	Rechten	
Gottes	ist,	der	sich	auch	für	uns	verwendet“.	

Wer	hat	also	noch	eine	Chance	gegen	die	Auserwählten	vorzugehen?	Gott	vollzieht	die	
Rechtfertigung.	Und	die	Rechtfertigung	ist	nicht	so	etwas,	das	Gott	mal	gibt	und	dann	geht	das	
wieder	verloren.	Das	ist	in	der	goldenen	Kette	enthalten.	Es	ist	ein	gewaltiges	heilsgeschichtliches	
Drama,	2.	Tim	1,9	umschreibt	das	so	„der	uns	errettet	hat	und	uns	berufen	hat	mit	heiligem	Ruf,	
nicht	nach	unseren	Werken,	sondern	nach	seinem	eigenen	Vorsatz	der	Gnade,	die	uns	in	Christus	
Jesus	vor	den	Zeitaltern	der	Zeitalter	gegeben,	jetzt	aber	offenbart	worden	ist	durch	die	Erscheinung	
unseres	Heilandes	Jesus	Christus,	der	den	Tod	zunichtegemacht,	aber	Leben	und	Unverweslichkeit	
ans	Licht	gebracht	durch	das	Evangelium“.	

Aus	diesen	Versen	folgt,	vor	Erschaffung	der	Welt,	vor	ewigen	Zeiten,	hat	Gott	seinen	Vorsatz	zu	
unserer	Erwählung	gefasst	und	uns	seine	Gnade	bereits	gegeben,	zugesprochen.	Aber	erst	vor	2000	
Jahren	ist	Christus	gekommen	und	hat	32	n.	Chr.	den	Tod	am	Kreuz	besiegt	und	am	3.	Tag	ist	er	
auferstanden	und	hat	den	Auftrag	zur	Verbreitung	der	frohen	Botschaft	von	dem	
Auferstehungsleben	gegeben.	„jetzt	aber	offenbart	worden	durch	die	Erscheinung	unseres	Heilandes	
Jesus	Christi,	der	den	Tod	zunichte	gemacht	hat	aber	Leben	und	Unverweslichkeit	ans	Licht	gebracht	
hat	durch	das	Evangelium“.	Das	ist	alles	einbezogen.	

Auch	der	dritte	Punkt:	im	20.	Jahrhundert	sind	wir	mit	dem	Ruf	zur	Buße	konfrontiert	worden	und	
konnten	durch	Buße	und	Bekehrung	errettet	werden.	Wir	haben	alle	Bereiche:	was	vor	Erschaffung	
der	Welt	war,	dann	das	Zentrum	der	Heilsgeschichte,	Golgatha	und	dann	das	was	in	unserer	
Lebensgeschichte	geschehen	ist.	Und	ich	hoffe,	dass	das	für	alle	gilt	die	hier	sind.	

Kann	man	wissen,	ob	man	auserwählt	ist?	
Das	ist	für	die	Seelsorger	ein	ganz	wichtiger	Punkt.	Was	nützt	es,	wenn	man	theoretisch	weiß,	
diejenigen	die	auserwählt	sind	werden	ans	Ziel	kommen,	aber	gibt	es	die	Möglichkeit,	dass	ich	weiß,	
dass	ich	zu	diesen	Auserwählten	gehöre?	Oder	ist	das	Vermessenheit?	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 15	

In	der	katholischen	Lehre	wird	ganz	klar	gesagt,	dass	es	vermessen	ist,	wenn	jemand	behauptet	er	
habe	ewiges	Leben.	Der	Mensch	kann	nie	Sicherheit	und	Gewissheit	haben.	Das	ganze	Leben	lang	
werde	ihm	Gnade	eingeträufelt	durch	gute	Werke,	Teilnahme	an	der	Messe,	besondere	Pilgerreisen,	
und	dann	kann	eine	Todsünde	kommen	und	dann	wird	alles	gelöscht	und	man	muss	wieder	von	
vorne	anfangen.	Und	bis	zum	Sterbebett	weiß	man	es	immer	noch	nicht,	und	dann	geht	das	immer	
noch	weiter	im	Fegefeuer.	

Als	der	letzte	Papst	starb	wurde	ganz	deutlich,	der	wusste	nicht	wohin	er	kommt	bzw.	man	hat	
nachher	Messen	gelesen,	damit	er	aus	dem	Fegefeuer	zu	den	Seligen	kommen	sollte.	Wenn	sogar	der	
big	boss	es	nicht	weiß,	wie	dann	die	Anhänger.	Und	die	Ungewissheit	und	Unruhe	der	Menschen	
kann	dann	auch	ausgenutzt	werden	um	Geld	zu	machen.	

1.	Thess.	1,	4:	Die	Thessalonicher	sind	zum	Glauben	gekommen	durch	Paulus	und	kurz	darauf	
schreibt	er	diesen	Brief	an	diese	jungen	Gläubigen.	„Wissend	von	Gott,	geliebte	Brüder,	eure	
Auserwählung“.	Haben	die	in	Gottes	Auserwählungsbuch	nachgeschaut?	Wieso	wussten	sie	das?	
Wieso	wusste	das	Paulus.	

Lesen	wir	den	Zusammenhang.	Apg.	17	Paulus	musste	nach	der	Gemeindegründung	von	
Thessalonich	fliehen,	weil	eine	schreckliche	Verfolgung	der	Christen	kam	und	er	was	sehr	unruhig,	ob	
sie	vom	Glauben	abfallen,	wenn	es	ihnen	so	schlecht	ging.	Und	Paulus	hat	dann	Timotheus	zu	ihnen	
geschickt	und	der	kam	mit	der	guten	Botschaft	zurück,	die	sind	treu	und	festgeblieben.	

Und	so	schreibt	er	diesen	Freudenbrief	1,	2	ff.	„Wir	danken	Gott	allezeit	für	euch	alle,	euer	
erwähnend	in	unseren	Gebeten	unablässig	eingedenk	eures	Werkes	des	Glaubens	und	der	
Bemühung	der	Liebe	und	des	Ausharrens	der	Hoffnung	auf	unseren	Herrn	Jesus	Christus,	vor	
unserem	Gott	und	Vater,	wissend	von	Gott	geliebte	Brüder,	eure	Auserwählung“.	Jetzt	ist	genau	das	
gekommen,	wie	bei	denen,	die	auf	den	Felsen	gesät	waren.	Sie	glauben	und	dann	kommt	Verfolgung,	
aber	die	sind	nicht	abgefallen.	Und	wenn	jemand	so	durch	Not	und	Schwierigkeiten	durchgeht	und	
dem	Herrn	Treue	hält,	bereit	ist	auf	Dinge	in	seinem	Leben	zu	verzichten	um	des	Herrn	willen,	wenn	
es	vom	Glauben	her	nötig	ist,	dann	können	wir	zu	ihm	ein	Vertrauen	bekommen,	wie	Paulus	zu	den	
Thessalonichern,	und	sie	selber	dürfen	das	auch	erfahren,	hier	hat	der	Herr	wirklich	festen	Glauben	
im	Herzen	gewirkt,	der	Glaube	der	Auserwählten.		

Wir	haben	gelesen,	Titus	1,1	„nach	dem	Glauben	der	Auserwählten	Gottes“.	Dieser	Glaube	ist	
natürlich	ein	anderer	Glaube	als	der	von	denen,	die	auf	den	Felsen	gesät	sind.	Eph.	1,3	wo	der	
längste	Satz	im	NT	zu	finden	ist,	von	V.	3-14,	Paulus	ist	im	Gefängnis	und	das	Thema	Prädestination	
erfüllt	sein	Herz	und	macht	ihn	glücklich	und	dankbar	und	so	betet	er	„gepriesen	sei	der	Gott	und	
Vater,	der	uns	auserwählt	hat,	der	uns	zuvorbestimmt	hat…“	ER	sagt	„uns“,	er	schließt	sich	und	die	
Epheser	ein	und	wir	können	in	der	Anbetung	dafür	danken.	

In	Kol.	3,	12	„ziehet	nun	als	Auserwählte	Gottes	an…“	und	zählt	dann	auf	was	im	praktischen	Leben	
an	Treue	da	hineingehört.	

Und	1.	Petr.	1,	1-2	„…auserwählt	nach	Vorkenntnis	des	Gottes,	des	Vaters“.	Petrus	konnte	davon	
ausgehen,	dass	sie	zu	den	Auserwählten	gehörten.	Darum	sagt	er	auch	in	1,	18	„indem	ihr	wisset,	
dass	ihr	nicht	mit	vergänglichen	Dingen	erlöst	worden	seid,	sondern	durch	das	kostbare	Blut	Jesu	
Christi“.	

Da	kann	man	einem	Katholiken	vielleicht	helfen	und	sagen,	weißt	du,	was	der	heilige	Petrus	über	die	
Gewissheit	des	Heils	geschrieben	hat?	„indem	ihr	wisst,	dass	ihr	nicht	mit	Silber	und	Gold	(also	keine	
Bezahlung)	sondern	durch	das	kostbare	Blut	Jesu	Christi“.	Dann	kann	man	immer	noch	erklären,	dass	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 16	

in	der	Bibel	nie	einzelne	Gläubige	Heilige	genannt	werden,	sondern	immer	nur	in	der	Mehrzahl,	„die	
Heiligen“,	aber	das	sind	alle	Erlösten.	

Einige	Streifzüge	aus	der	Kirchengeschichte	
Nach	der	Zeit	der	Apostel,	von	Pfingsten	32	bis	100	n.	Chr.,	gab	es	von	100	-400	n.	Chr.	unter	den	
Bibellehrern,	die	werden	in	den	Kirchengeschichtsbüchern	die	apostolischen	Väter	genannt,	(aber	
nach	Matth.	sollen	wir	uns	nie	den	Titel	Vater	zulegen,	so	wie	der	Papst	das	tut;	das	ist	ein	Titel,	den	
nur	Gott	trägt,	in	Joh.	17,	wo	der	ewige	Sohn	den	Vater	„Heiliger	Vater“	nennt),	gab	es	eine	breite	
Übereinstimmung	in	der	Lehre.	Gott	hat	in	seiner	Allwissenheit	im	Voraus	gewusst,	wer	sich	einmal	
bekehren	würde	durch	Gottes	Gnade.	Diese	Menschen	hat	Gott	auserwählt	und	zuvorbestimmt.	Gott	
sandte	seinen	Sohn	für	alle	Menschen	in	die	Welt,	aber	nur	die,	welche	die	Gnade	Gottes	empfangen	
werden,	werden	errettet	werden,	die	übrigen	werden	verloren	gehen.	Darin	war	eine	breite	
Übereinstimmung	und	das	haben	wir	auch	aus	unserem	Studium	gesehen.		

Aurelius	Augustin,	war	ein	Philosoph,	der	sich	nach	den	vielen	Gebeten	seiner	Mutter	Monika	
schließlich	dramatisch	bekehrte.	354-430	lebte	er	und	lehrte	anfänglich	wie	die	früheren	
Kirchenväter.	Später	behauptete	er,	Gott	habe	einen	Teil	der	Menschheit	einfach	so	auserwählt	und	
die	werden	gerettet.	Die	übrigen	gehen	verloren?	

Wie	kam	es	dazu?	In	seiner	Zeit	kam	der	Irrlehrer	Pelagius	aus	England	bis	nach	Nordafrika	und	er	
sagte:	der	Mensch	ist	im	Prinzip	gut,	er	kann	frei	wählen,	wann	er	sich	bekehren	will	und	die	
Erbsünde	als	böse	Natur	im	Menschen	gab	es	nicht.	Und	das	war	ganz	schlimm	für	Augustin,	der	so	in	
der	Sünde	gelebt	hatte.	Darum	ist	er	aus	dem	Gegensatz	von	Pelagius	in	die	andere	Richtung	
verfallen	und	hat	Gottes	Größe	und	Souveränität	betont,	nicht	wir	können	uns	bekehren,	das	ist	
Gottes	Gnade.	Augustin	schreibt	wunderbar	über	die	Gnade	Gottes	in	seinen	Schriften,	das	ist	zu	
Herzen	gehend,	aber	er	schoss	dann	über	das	Ziel	hinaus.	

Und	vermutlich	sind	das	auch	noch	Überreste	aus	der	Zeit,	als	er	bei	der	Sekte	der	Manichräer	war.	
Und	die	haben	gelehrt,	ein	Teil	der	Engel	sind	gefallen	und	Gott	wollte	diese	Zahl	wieder	auffüllen	
mit	Menschen,	die	er	zuvorbestimmt	hatte	zum	Heil.	Und	dieses	Denken	hat	er	irgendwie	noch	nicht	
ganz	abgestreift.	

Augustinus	kämpfte	gegen	den	Irrlehrer	Pelagius,	der	so	falsches	Zeug	lehrte	und	in	diesem	
Zusammenhang	spricht	man	von	dem	Pelagianismus.	Da	gab	es	dann	noch	Leute,	die	wollten	das	ein	
bisschen	abschwächen,	das	war	dann	der	Semi-Pelagianismus.	Später	in	der	Reformation	hat	Calvin	
sehr	sich	mit	Augustin	beschäftigt,	und	auch	mit	der	Gnade	Gottes,	und	Calvin	hat	von	ihm	dann	
diese	doppelte	Prädestinationslehre	gelernt.	Gott	habe	nicht	nur	einen	Teil	der	Menschen	
auserwählt	für	das	ewige	Leben,	und	zwar	die,	die	er	zuvor	erkannt	hat,	sondern	die	übrigen	
Menschen	habe	Gott	aktiv	bestimmt,	die	sollen	verloren	gehen.	Calvin	schreibt	dann	in	seine	
Institutio:	„Alle	Menschen	sind	böse	und	hassen	Gott	und	wollen	nicht	zu	ihm	kommen.“	Doch	eine	
bestimmte	Anzahl	habe	Gott	aufgrund	seines	eigenen	Beschlusses	zum	Heil	auserwählt.	Diese	ziehe	
er	durch	seine	Gnade,	der	sie	nicht	widerstehen	können,	aus	dem	Sumpf	der	Sünde	heraus.	Die	
anderen	überlasse	er	sich	selbst,	und	sie	gehen	in	dem	Sumpf	der	Sünde	verloren.	

Die	Bibel	spricht	aber	nie	über	eine	negative	Prädestination.	Sie	spricht	nur	über	die	einfache	
Prädestination	und	das	aufgrund	der	Vorkenntnis	Gottes.		

Die	Dortrechter	Synode	1618-19	wurde	die	Prädestinationslehre	von	Calvin	zu	offiziellen	Lehre	der	
Reformierten	Kirche	Hollands	erklärt.	Auf	dieser	Synode	wurde	die	Lehre	der	Arminius	verurteilt.	



Biblische	Lehre	über	Auserwählung	und	Zuvorbestimmung	 17	

Bullinger,	aus	dem	Kanton	Aargau,	hat	sich,	wie	auch	andere	Reformatoren,	in	Genf	gegen	die	Lehre	
Calvins	gewehrt,	der	in	Genf	war,		und	einen	Sicherheitsgürtel	um	Zürich	gezogen,	und	er	sagte,	wir	
wollen	keine	Spaltung,	das	soll	in	Genf	bleiben,	aber	nicht	bei	uns	in	Zürich.	

Jakobus	Arminius,	1615-1709,	studierte	in	Genf	bei	Beza,	wichtiger	Mann	von	Calvin,	hat	dann	aber	
Mühe	mit	der	Prädestinationslehre	bekommen	und	hat	eine	neue	Lehre	gebracht:	1.	Gott	habe	vor	
Erschaffung	der	Welt	nur	die	erwählt,	von	denen	er	wusste,	sie	würden	sich	einst	durch	seine	Gnade	
bekehren.	Das	ist	nichts	Neues,	das	haben	wir	schon	in	der	Bibel	gefunden.	2.	der	Mensch	habe,	
obwohl	er	in	Sünde	geboren	ist	einen	freien	Willen	zur	Entscheidung	für	das	Evangelium.	(Das	müsste	
man	etwas	eindeutiger	formulieren,	wie	wir	gesehen	haben.	Gott	kann	ihn	rufen,	so	dass	der	Mensch	
die	Gelegenheit	hat	die	freie	Entscheidung	zu	fassen).	3.	Christus	habe	für	alle	Menschen	die	
Versöhnung	erworben,	aber	nur	diejenigen,	die	sie	annehmen	werden	ihrer	teilhaftig.	4.	der	Gläubige	
könne	wieder	abfallen	und	das	Heil	verlieren.	Und	diese	Lehre	wurde	ganz	weit	verbreitet	durch	den	
Methodisten	John	Wesley.	Viele	Menschen	sind	durch	ihn	zum	Glauben	gekommen,	aber	er	hat	
ihnen	nie	die	Gewissheit	der	Errettung	geben	können.	


