
Der Hebräerbrief – 13,15 – 25 – ID R190.14

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

19.06.2021

ID R190.14

Möchte alle ganz herzlich begrüßen zu diesem Bibelstudientag, jetzt der letzte

Teil über den Hebräerbrief. Diejenigen, die über den Livestream zugeschaltet

sind, die können das Skript hier unten, unter dem Tisch, dort unter dem Bild

downloaden und dann haben alle  das  Skript.  Das  ist  sehr  wichtig,  um gut

folgen zu können.

Wir stehen in Kapitel 13. Ich lese ab Vers 15:

15 Durch ihn nun lasst uns Gott stets ein Opfer des Lobes darbringen,

das  ist  die  Frucht  der  Lippen,  die  seinen  Namen bekennen.  16 Das

Wohltun aber und Mitteilen vergesst nicht, denn an solchen Opfern hat

Gott Wohlgefallen.  17 Gehorcht euren Führern und seid fügsam; denn

sie  wachen  über  eure  Seelen  (als  solche,  die  Rechenschaft  geben

werden), damit sie dies mit Freuden tun und nicht mit Seufzen; denn

dies  wäre  euch  nicht  nützlich.  18 Betet  für  uns;  denn  wir  sind

überzeugt, dass wir ein gutes Gewissen haben, da wir in allem ehrbar

zu wandeln begehren. 19 Ich bitte euch aber umso mehr, dies zu tun,

damit ich euch desto schneller wiedergegeben werde. 20 Der Gott des

Friedens aber, der aus den Toten wiederbrachte unseren Herrn Jesus,

den  großen  Hirten  der  Schafe,  in  dem  Blut  des  ewigen  Bundes,

21 vollende euch in jedem guten Werk, damit ihr seinen Willen tut, in

euch  das  bewirkend,  was  vor  ihm  wohlgefällig  ist,  durch  Jesus

Christus,  dem die  Herrlichkeit  sei  von Ewigkeit  zu  Ewigkeit!  Amen.

- 1 -



22 Ich bitte euch aber, Brüder, ertragt das Wort der Ermahnung; denn

ich habe euch auch mit  kurzen Worten geschrieben.  23 Wisst,  dass

unser  Bruder  Timotheus  freigelassen  ist,  mit  dem,  wenn  er  bald

kommt,  ich  euch  sehen  werde.  24 Grüßt  alle  eure  Führer  und  alle

Heiligen. Es grüßen euch die von Italien.  25 Die Gnade sei mit euch

allen! Amen.

Wenn man auf das Skript blickt, da habe ich am Anfang den groben Aufbau des

Hebräerbriefes  nochmals  wiedergegeben.  Es  sind  drei  Teile.  Der  erste  Teil

behandelt 'die Erhabenheit des Messias'. Das sind die Kapitel 1 bis 7. Da geht

es  um  die  Person  von  Jesus  Christus,  der  Gott  von  Ewigkeit  her  ist  und

vollkommener  Mensch  geworden  ist,  um  das  Erlösungswerk  auf  Golgatha

auszuführen. Dann in einem zweiten Teil,  das sind die Kapitel  8 Vers 1 bis

10,18  geht  es  auch  um  Erhabenheit,  aber  hier  um  'die  Erhabenheit  des

messianischen Bundes'. Es wird gezeigt, dass der Messias Jesus gekommen ist,

um den neuen Bund zu gründen durch sein Opfer am Kreuz, durch sein Blut.

Und schließlich drittens 'die  Erhabenheit  des messianischen Glaubensweges'

10 Vers 19 bis zum Schluss des Briefes. Und da haben wir gesehen in Kapitel

10 Vers 19, da wird uns gezeigt: Jetzt gibt es einen neuen Weg und das ist der

Weg in die unmittelbare Gegenwart Gottes. Dieser Weg ist jetzt offen durch

das  Opfer  des  Herrn  Jesus  durch  den  Scheidevorhang  hindurch  ins

Allerheiligste.  Das  ist  die  erste  Bewegung,  die  gezeigt  wird  'der  Weg  ins

Allerheiligste'. Ein totaler Kontrast zum AT. Denn im AT haben wir Gott, der

verborgen  ist  hinter  dem Scheidevorhang.  Das  AT  macht  klar,  es  gibt  ein

Problem  zwischen  Gott  und  Menschen:  unsere  Schuld.  Und  darum ist  das

Allerheiligste ein verschlossenes Heiligtum. Aber das NT zeigt, dass durch den

Tod des Herrn Jesus (Matthäus 27) der Scheidevorhang im Tempel zerrissen

wurde von oben nach unten, um zu zeigen: Jetzt gibt es einen neuen Weg. Das

ist der messianische Glaubensweg. Wir dürfen Gott nahen in seine unmittel-

bare Gegenwart. Aber in dem weiteren Verlauf des dritten Teils wird uns auch

gezeigt, dass der messianische Glaubensweg ist 'ein Weg durch diese Welt'.

Und darum findet sich Hebräer 11, das Kapitel  mit den Glaubenshelden, in

diesem Teil. Da wird gezeigt: Schaut, im Prinzip sind schon die Gläubigen im

- 2 -



AT einen weg gegangen durch eine schwierige Welt. Aber wir haben es jetzt

noch besser, denn Jesus Christus ist der Anfänger und Vollender des Glaubens

und er hat uns Gläubigen, die wir nach ihm gekommen sind, hat er gewisser-

maßen den Weg bereitet in einer Art und Weise, wie die Gläubigen im AT das

nicht hatten. Wir sind also viel bevorrechtigter. Wir dürfen jetzt, und darum

steht dann in Kapitel 12 'hinschauend auf Jesus, den Anfänger und Vollender

des Glaubens',  wir  dürfen auf  ihn schauen,  der ans Ziel  gegangen ist,  und

dürfen seinen Weg nachahmen. Aber letztes Mal haben wir gesehen: Sein Weg

hat  ihn  hinaus  geführt  außerhalb  der  Stadt  Jerusalem.  Ich  lese  nochmals

Kapitel 13, und zwar ab Vers 11:

11 Denn von den Tieren,  deren Blut  für  die Sünde in  das Heiligtum

hineingetragen  wird  durch  den  Hohenpriester,  werden  die  Leiber

außerhalb des Lagers verbrannt. 

Hier geht es um den Jom Kippur, den großen Versöhnungstag, und zwar ist das

dort so: Die Sündopfer wurden zwar geschlachtet im Tempel, aber die wurden

dann  außerhalb  der  Stadt  Jerusalem –  das  ist  das,  was  hier  gemeint  ist:

'außerhalb des Lagers', das ist der Ausdruck vor 2000 Jahren, um zu sagen

'außerhalb der Stadtmauern von Jerusalem' – wurden diese Sündopfer dann

verbrannt. Und jetzt wird erklärt in Vers 12:

12 Darum hat auch Jesus, damit er durch sein eigenes Blut das Volk

heiligte, außerhalb des Tores gelitten. 

Jetzt  wird  erklärt:  In  Analogie  zu  den  Sündopfern  im AT,  die  eben  immer

hinaus getan wurden und eben auch am Jom Kippur außerhalb der Stadt, das

war eine Vorschattung,  dass eben der  Messias,  wenn er  einmal  durch sein

Opfer die Tieropfer des Alten Testaments erfüllen würde, dass er auch außer-

halb der Stadt leiden müsste. Und dann wird aber daraus eine Schlussfolge-

rung für die Hebräer gezogen, also für diese Messias Gläubigen Juden, Vers 13:

13 Deshalb lasst uns zu ihm hinausgehen, außerhalb des Lagers, seine

Schmach tragend. 

Jetzt  werden  die  Messias  Gläubigen  Juden  aufgerufen:  Ihr  müsst  dieses

System, in dem der Messias Jesus keinen Platz hatte, sondern er wurde hinaus

getan,  das  müsst  ihr  auch  verlassen.  Und  wir  müssen  daran  denken,  der

- 3 -



Hebräerbrief wurde geschrieben im Jahr 62 n. Chr. Wir werden das heute noch

deutlicher  sehen,  warum  man  das  genauso  sagen  kann.  Im  Jahr  62

geschrieben.  Und  da  stehen  wir  eigentlich  genau  am Schluss  der  Apostel-

geschichte. Apostelgeschichte 28: Paulus in Rom vom Jahr 60 bis ins Jahr 62.

Zwei volle Jahre hat er dort gewartet, damit die Ankläger aus Jerusalem in

Rom  erscheinen  würden  zum  Prozess.  Das  war  ein  Rechtsgrundsatz  im

römischen Recht, der besagt, wenn die Ankläger zwei volle Jahre ausbleiben,

dann wird der Angeklagte freigesprochen.  Und darum ist es so interessant,

wenn  wir  da  kurz  aufschlagen  Apostelgeschichte  28.  Da  wird  die  spezielle

Halbgefangenschaft  von  Paulus  beschrieben  in  den  Versen  30  und  31  und

damit endet das Buch:

30 Er aber blieb zwei ganze Jahre  [oder volle Jahre] in seinem eigenen

gemieteten Haus und nahm alle auf, die zu ihm kamen, 31 und predigte

das Reich Gottes und lehrte mit  aller Freimütigkeit  ungehindert die

Dinge, die den Herrn Jesus Christus betreffen.

Also zwei ganze Jahre oder zwei volle Jahre. Das ist genau dieser Ausdruck aus

dem römischen Recht. Und in der Folge sollte Paulus freigelassen werden. Wir

kommen darauf zurück. Aber warum habe ich das jetzt hier verbunden mit

Hebräer 13? Bis dahin – jetzt sind wir da im Jahr 62, zwei Jahre von 60 bis 62,

– aber in all den Jahren davor in der Apostelgeschichte haben wir gesehen,

dass  die  Messias  Gläubigen  Juden,  die  sind  weiterhin  in  die  Synagoge

gegangen  und  sie  haben  auch  weiterhin  am  Opferdienst  im  Tempel

teilgenommen. Das ist ja auch der Grund, warum wir in Apostelgeschichte 21

lesen, wie sogar Paulus in den Tempel gegangen ist und er war bereit,  die

Opferkosten für vier Nasiräerbrüder zu übernehmen. Und zwar, Nasiräerbrüder

meint Juden, die an den Messias glaubten. Er war bereit, das zu übernehmen,

hat  auch  das  Reinigungsritual  hier  vollzogen,  um in  den Tempel  gehen  zu

können.  Das  war  alles  möglich.  Nicht  wahr,  der  Apostel  Paulus  hat  ja  im

Galaterbrief  ganz klar  gemacht:  Heiden,  also Menschen,  die nicht aus dem

Judentum kommen, die dürfen ja nicht, wenn die zum Glauben an den Herrn

Jesus kommen, ins Judentum hineingezogen werden und die dürfen nicht die

jüdischen  Feste  feiern.  Die  sollen  sich  nicht  beschneiden  lassen  eben  aus

- 4 -



religiösen Gründen. Und das wurde auch in Apostelgeschichte 15 ganz klar von

den Aposteln dargelegt. Aber die gläubigen Juden selber, die hatten weiterhin

die Freiheit. Und darum, Paulus hat sich nicht selber widersprochen, wenn er

dann  in  Apostelgeschichte  21,  also  mehrere  Kapitel  nach  diesem

Apostelbeschluss in Kapitel 15 in den Tempel geht. Paulus hat sich auch nicht

selber widersprochen, als er in Apostelgeschichte 16 Timotheus beschnitt. Aber

er  war  ein  Jude,  weil  seine  Mutter  jüdisch  war.  Und so  gab  es  also  keine

Trennung, kann man sagen, zwischen dem Christentum und dem Judentum,

aber es wurde auch in diesen Jahrzehnten der Apostelgeschichte – insgesamt

genau 30  Jahre,  Pfingsten  war  im Jahre  32  und dann eben das  Ende der

Apostelgeschichte 62, – in diesen 30 Jahren war da eine Doppelgleisigkeit. Und

es wurde deutlich,  dass die  Masse des Judentums nicht bereit  war,  das zu

revidieren, was die Führer entschieden hatten anlässlich von Karfreitag. Und

jetzt  kommt  die  Konsequenz.  Der  Hebräerbrief  ruft  die  Messias  Gläubigen

Juden  auf,  jetzt  müsst  ihr  aus  dem  Lager  hinausgehen,  genauso  wie  der

Messias entsprechend den Sündopfern außerhalb der Stadt gelitten hat, sollen

wir zu ihm hinausgehen. Und da steht 13,13 im Hebräerbrief 'außerhalb des

Lagers, seine Schmach tragend'. Das ist mit Verachtung verbunden. Aber das

sollen jetzt alle gläubigen Juden tun. Und dann wird begründet, Vers 14:

14 Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern die zukünftige

suchen wir.

Das heißt: Jerusalem wird nicht bleiben. Jerusalem wird untergehen. Aber die

Messias Gläubigen Juden sollten nicht erst dann Jerusalem verlassen, wenn die

Stadt  dem Erdboden gleichgemacht  werden sollte.  Ja,  quasi,  wenn es  kein

Jerusalem mehr gibt, dann gehen wir. Nein, die sollten 8 Jahre vorher also das

Judentum, das orthodoxe Judentum, verlassen und den Platz der Verwerfung

des  Messias  einnehmen.  Und  da  sehen  wir,  das  hat  natürlich  einen

prophetisches  Gewicht,  dass  der  Hebräerbrief  eben  noch  vor  dem Jahr  70

geschrieben wurde und da klarmacht: Wir müssen jetzt einen anderen Weg

gehen. Aber dieser andere Weg, der mit Schmach verbunden ist, das ist eben

dieser erhabene Weg des messianischen Glaubens. Es ist einerseits der Weg in

die unmittelbare Gegenwart Gottes, was man im orthodoxen Judentum nicht

- 5 -



kennt. Dort ist diese Nähe zu Gott bis heute verschlossen. Aber es ist auch ein

Weg außerhalb der Stadt. Das heißt, gewissermaßen ein Weg der Verwerfung

und der Schmach. Das gehört zusammen. Und dann fügt Vers 15 etwas ganz

Interessantes hinzu:

15 Durch ihn nun lasst uns Gott stets ein Opfer des Lobes darbringen,

das ist die Frucht der Lippen, die seinen Namen bekennen.

Ja, hätte jemand sagen können: Ja, wenn wir den Tempel verlassen, dann ist

ja alles vorbei mit Gottesdienst und mit den Opfern. Nein, sagt Vers 15. Es ist

jetzt die Zeit von einer ganz anderen Art des Opferdienstes. Nicht mehr mit

wörtlichen Tieropfern,  sondern  mit  Opfer  des  Lobes.  Ein  Lob,  das  über  die

Lippen kommt 'die Frucht der Lippen, die seinen Namen bekennen.' Und das

hatte der Herr Jesus ja schon längst der samaritanischen Frau erklärt, als er

noch hier auf Erden war. Wenn wir kurz aufschlagen in Johannes 4. Er ist ja

dieser Frau begegnet am Fuß des Garizim beim Jakobsbrunnen. Und zwischen

Juden und Samaritern gab es ja einen großen Streit. Die Samaritaner, die nur

die 5 Bücher Mose als authentisch, als inspiriert akzeptierten, den Rest des

Alten Testaments verwarfen, sie sagten: Der Ort für den Gottesdienst ist auf

dem Berg Garizim. Weil der Berg Garizim wird ja im 5. Buch Mose als der Berg

des Segens namentlich erwähnt. Und Gott sagt in 5. Mose 21 x durch Mose

'der Ort, den der Herr auserwählen wird aus einem eurer Stämme, um seinen

Namen  daselbst  wohnen  zu  lassen,  das  soll  der  Ort  sein,  wo  man  Opfer

hinbringt und nirgendwo anders, z.B. 5. Mose 12 Vers 13 + 14. Aber wichtig

ist, in 5. Mose wird dieser Ort 21 – das ist 3 x 7 x – erwähnt. Aber der Name

wird nie genannt. Und darum haben die Samaritaner gesagt: Dieser Ort ist

eben der Berg des Segens, der sehr wohl in 5. Mose 27 erwähnt wird. Und die

Juden sagten zu Recht: Nein, das ist nicht dieser Ort. Denn zuerst war dieser

Ort Shilo. Aber das kommt ja erst in dem Buch Josua. Nach der Landnahme

unter Josua wurde die Stiftshütte aufgestellt in Shilo. Und für Jahrhunderte

danach war das der auserwählte Ort für den Gottesdienst, die Stiftshütte in

Shilo. Aber später, in der Zeit von David, hat Gott durch Propheten geoffen-

bart:  Und  jetzt  wird  Shilo  ersetzt  durch  Jerusalem,  und  zwar  durch  den

Tempelberg Zion oder Morija. Und darum baute dann Davids Sohn Salomo den

- 6 -



Tempel auf dem Berg Zion im heutigen Ost-Jerusalem. Und von da an war das

der auserwählte Ort. Nun, diese samaritanische Frau in Johannes 4 hat genau

diese Frage. Als sie merkt, dieser Mann da am Brunnen ist ein Prophet, der hat

mein  ganzes  Leben  durchschaut.  Dann  denkt  sie:  Vielleicht,  wenn  das  ein

Prophet ist, kann er mir die Frage beantworten: Wo ist der richtige Ort der

Anbetung? Johannes 4 Vers 19:

19 Die Frau spricht zu ihm: Herr, ich sehe, dass du ein Prophet bist.

20 Unsere Väter haben auf diesem Berg angebetet, und ihr sagt, dass in

Jerusalem der Ort sei, wo man anbeten müsse. 

Übrigens interessant: Im 2. Jahrhundert vor Christus hat ein Makkabäer, Fürst

Führer, hat den Tempel auf dem Garizim zerstört. Und zur Zeit von Johannes 4,

also in den 30er Jahren des ersten Jahrhunderts, war dieser Tempel noch nicht

wieder  aufgebaut.  Das  kam  erst  später  wieder.  Und  darum  sagt  die  Frau

'unsere Väter haben auf diesem Berg angebetet'. Sie sagt nicht 'wir beten auf

diesem Berg an'. Weil zu dem Zeitpunkt gab es keinen samaritanischen Tempel

auf dem Garizim. Merkt man die historische, die geschichtliche Präzision in der

Bibel. Und dann sagt sie 'und ihr sagt, dass in Jerusalem der Ort sei, wo man

anbeten müsse'. Und die Antwort des Herrn Jesus:

21 Jesus spricht zu ihr: Frau, glaube mir, es kommt die Stunde, da ihr

weder auf diesem Berg noch in Jerusalem den Vater anbeten werdet. ,

22 Ihr betet an und wisst nicht, was; wir [also wir Juden] beten an und

wissen, was; denn das Heil ist aus den Juden.  23 Es kommt aber die

Stunde und ist jetzt da, da die wahrhaftigen Anbeter den Vater in Geist

und Wahrheit anbeten werden; denn auch der Vater sucht solche als

seine Anbeter. 24 Gott ist Geist, und die ihn anbeten, müssen in Geist

und Wahrheit anbeten. 

Also 'es kommt aber die Stunde'. Das griechische Wort  'hora' bedeutet 'eine

Stunde', aber das gleiche Wort bedeutet auch 'eine Periode, eine Zeitepoche'.

Ja,  in diesem Sinn ist das hier: Jetzt kommt eine neue Zeitepoche. Sie ist

eigentlich schon angebrochen.  Und das ist  die  Epoche der wahren Anbeter.

'Wahr' bedeutet hier nicht das Gegenteil von 'lügnerisch', sondern im Sinn von

- 7 -



'eigentlich', ja. Z.B. auch im Johannesevangelium sagt der Herr Jesus, dass er

(Kapitel 6) das wahrhaftige Brot ist aus dem Himmel, 'wahrhaftig' im Sinn als

Kontrast zu dem 'Manna'. Das Manna als Speise aus dem Himmel war nur ein

bildlicher Hinweis auf den Messias. Aber jetzt die Erfüllung, das Eigentliche, ist

in Jesus Christus. Und darum sagt er 'ich bin das wahrhaftige Brot'. Das ist

nicht das Gegenteil von lügnerisches Brot. Oder in Johannes 15 sagt der Herr

Jesus: Ich bin der wahre Weinstock, ihr seid die Reben. Ja und was ist dann

der 'unwahre' Weinstock? Das ist eben nach Psalm 80 Israel. Dort wird gesagt,

dass Gott Israel als einen Weinstock aus Ägypten geholt hat und ihn dann im

verheißenen Land gepflanzt hat. Aber er hat keine Frucht gebracht. Und nun

kommt der Messias, um die Frucht zu bringen, die Israel als Volk Gott nicht

gebracht hatte. Und darum ist er der 'wahre' Weinstock. Und alle aus dem Volk

Israel,  die  mit  ihm verbunden sind,  die  können dann auch Frucht  bringen.

Darum sagt er: Ich bin der wahre Weinstock, ihr seid die Reben. Und jetzt

versteht  man  also:  Die  wahrhaftigen  Anbeter,  das  sind  die  eigentlichen

Anbeter. Das heißt, die Anbeter im AT mit den Opfern in Jerusalem, das wahren

symbolische Anbeter. Das war alles ein bildliches Anbeten. Aber die eigentliche

Anbetung, wo dann auch zum Ausdruck gebracht wird, das wahre Opfer ist das

Opfer des Herrn Jesus, des Messias, das ist die wahrhaftige Anbetung. Und

jetzt können wir dazu noch aufschlagen aus 1. Petrus 2. Auch Petrus macht

das klar, dass es jetzt einen ganz neuen Gottesdienst gibt und der ist eben

nicht mehr an eine besondere geographische Örtlichkeit gebunden. Darum sagt

der Herr Jesus: Es kommt nicht mehr drauf an auf den Garizim, es kommt

nicht mehr drauf an auf Jerusalem. 1. Petrus 2 und da lese ich ab Vers 4. Es

geht um den Herrn, der gütig ist:

4 Zu welchem kommend als zu einem lebendigen Stein, von Menschen

zwar verworfen, bei Gott aber auserwählt, kostbar, 5 werdet auch ihr

selbst  als  lebendige  Steine  aufgebaut,  ein  geistliches  Haus,  eine

heilige Priesterschaft, um darzubringen geistliche Schlachtopfer, Gott

wohlangenehm durch Jesus Christus.

- 8 -



Also hier wird erklärt:  Die Gläubigen heute dürfen sich so verstehen, jeder

Einzelne  ist  ein  lebendiger  Stein.  Zusammen  bilden  sie  einen  Tempel,  ein

geistliches Haus. Und auch jeder Einzelne ist ein Priester Gottes. Und darum

sagt er 'eine heilige Priesterschaft'. Und jetzt wozu?: 'um darzubringen geist-

liche Schlachtopfer, Gott wohlangenehm durch Jesus Christus'. Also nicht mehr

wörtliche Schlachtopfer, sondern geistliche Schlachtopfer. Das heißt: Durch das

Beten, durch das Anbeten, was über die Lippen kommt, die Frucht der Lippen

nach Hebräer 13, da sprechen wir zu Gott, dem Vater, über seinen Sohn, der

das vollkommene Opfer ist,  das wirklich die Sünde abschaffen konnte.  Und

dabei  ist  noch  interessant  zu  beachten:  Der  1.  Petrusbrief  wurde  auch  an

Hebräer geschrieben. Also die, die den Hebräerbrief bekommen haben, genau

solche Adressaten werden hier angesprochen. Ich lese 1. Petrus 1,1:

1 Petrus, Apostel Jesu Christi, den Fremdlingen von der Zerstreuung

von Pontus, Galatien, Kappadozien, Asia und Bithynien, 

Und ich muss erklären, das Wort 'Zerstreuung' im Griechischen ist  'diaspora'.

Das ist der Fachausdruck für Juden, die im Ausland leben. Also auch heute die

Juden in Amerika, das sind Diaspora-Juden. All die Juden, die immer noch in

der Ukraine sind und in Russland und wo auch immer, das sind Diaspora-Juden,

die eben nicht zurückgekehrt sind ins Land. Das schrieb als Petrus und ich

muss sagen,  der 1.  Petrusbrief  wurde verfasst  etwa im Jahr  64,  also etwa

2 Jahre nach dem Hebräerbrief. Und diesen schreibt er nun auch über diese

geistlichen  Opfer,  über  diesen  neuen  Gottesdienst.  Übrigens  auch  der

2. Petrusbrief richtet sich an dieselben Leute und – ich töne das nur nochmals

an, wir werden dann später noch heute Morgen darauf zurückkommen – im

2. Petrusbrief erwähnt eben Petrus den Hebräerbrief, dass Paulus ihnen, den

Hebräern,  einen  solchen  Brief  geschrieben  hat.  Und  darum ist  es  wichtig,

diesen  Zusammenhang  zu  sehen.  Also  Hebräerbrief  Jahr  62  und  da  wird

gesprochen eben über diesen neuen Gottesdienst: Opfer des Lobes, die Frucht

der Lippen. Und 2 Jahre später schreibt Petrus auch einen Hebräerbrief, kann

man sagen, ein Rundschreiben an Messias Gläubige Juden, und er sagt ihnen:

Wir sind heute ein geistliches Haus. Aber der Tempel in Jerusalem war immer

noch da, der wurde erst 6 Jahre später von den Römern zerstört. Wir sind eine

- 9 -



heilige Priesterschaft, um darzubringen geistliche Schlachtopfer. Aber zu dem

Zeitpunkt haben die Söhne Aarons, die Priester aus dem Stamm Levi, immer

noch  in  Jerusalem  Opfer  dargebracht.  Aber  parallel  dazu  dieser  geistliche

Gottesdienst, wo man eben geistliche Schlachtopfer darbringt. Und ich möchte

noch genauer erklären, auf dem Skript hab ich das aufgeführt. Wenn hier in

Hebräer 13 Vers 15 steht 'Opfer des Lobes', so steht ganz wörtlich im Griechi-

schen 'Schlachtopfer des Lobes'. Die Elberfelder erklärt das auch in der Fuß-

note: eigentlich Schlachtopfer. Und das entspricht dem hebräischen Ausdruck

z.B. in 3. Mose 6 Vers 13  'sebach todah' – 'Schlachtopfer des Lobes'. Oder

eben  in  3.  Mose  7  Vers  13  noch  ausführlicher  'Hebräisch  …'.  Das  ist

'Schlachtopfer  des  Dankes  des  Friedens'.  Und  das  Friedensopfer  ist  im  AT

immer das Opfer, wo man besonders das ausdrückt die Gemeinschaft mit Gott.

Es gab ja vier verschiedene Arten von Opfer, blutigen Opfern: Brandopfer (3.

Mose 1), dann das Friedensopfer (3. Mose 3) und dann das Sündopfer (3. Mose

4) und das Schuldopfer (3. Mose 5). Alle diese Opfer zeigen eine andere Seite

des Opfers des Herrn Jesus am Kreuz, und zwar in Übereinstimmung mit den

vier Evangelien. Jedes Evangelium entspricht einem dieser Opfer. Und wenn im

AT steht 'Schlachtopfer', nur 'sebach' nicht mal unbedingt 'sebach todah' also

'Schlachtopfer des Dankes', ist meistens das Friedensopfer gemeint. Also das

Opfer,  wo man einen Teil  für  Gott auf dem Altar verbrannte und einen Teil

durfte man essen und dazu auch andere einladen. Und so hatte man eben

Gemeinschaft mit Gott und Gemeinschaft im Volk Gottes. Und genau dieses

Friedensopfer ist also hier besonders jetzt im Visier 'durch ihn nun lasst uns

Gott stets ein Schlachtopfer des Lobes darbringen'. Und da wird erklärt, das

meint  eben die  Frucht  der  Lippen,  das,  was  wir  sagen,  ausdrücken in  der

Anbetung. Und dann kommt Vers 16:

16 Das Wohltun aber und Mitteilen vergesst  nicht,  denn an solchen

Opfern hat Gott Wohlgefallen.

Ja, jetzt haben wir noch eine andere Art von Opfer. Zuerst die Anbetung, die

Anbetung der wahrhaftigen Anbeter, die eben nach Johannes 4 'in Geist und

Wahrheit anbeten'. Im Geist heißt 'in der Kraft des Heiligen Geistes'. Und jetzt

verstehen wir,  dass es eben ganz typisch ist für die Gemeinde. Der Heilige

- 10 -



Geist kam an Pfingsten auf die Erde und nahm Wohnsitz in den Gläubigen, in

jedem echt Bekehrten. Und dadurch sind wir in der Lage, sind wir fähig, eben

Gott würdig anzubeten. Und noch etwas: Der Herr Jesus sagt, die wahrhaftigen

Anbeter beten an 'in Geist und Wahrheit'. Das heißt: Wahre Anbetung ist nur

möglich, wenn wir den Heiligen Geist haben, der die Kraft ist zum Beten, wie

Epheser  6  Vers  18 sagt  und Judas  20.  Aber  'wahrhaftig'  bedeutet  oder  'in

Wahrheit'  bedeutet,  dass das Leben geordnet ist.  Wenn man Sünde stehen

lässt, kann man nicht anbeten, so wie Gott es will. Darum heißt es ja auch in

1. Korinther 11 vor dem Abendmahl, jeder muss sich selber prüfen. Und das

heißt also, wenn Dinge da sind, die nicht in Ordnung sind, das muss zuerst

geregelt  werden.  Und das  meint  der  Herr  Jesus  mit  'anbeten in  Geist  und

Wahrheit'. Und man könnte ja meinen, in Johannes 4 die samaritanische Frau

die habe vom Thema abgelenkt.  Der  Herr  hat  ihr  geoffenbart  als  Prophet:

5 Männer hast du gehabt und der, den du jetzt hast, ist nicht dein Mann. Also

fünfmal war sie verheiratet und dann lebte sie im Konkubinat. Da wurde es ihr

ziemlich schwül. Ein Fremder, der ihr genau sagt, was sie getan hat. Sie sagt

es ja auch später: Kommt, seht, einer, der mir alles gesagt hat, was ich irgend

getan habe. In einem Satz. Und dann sagt sie: Ich sehe, dass du ein Prophet

bist. Unsere Väter haben auf diesem Berg angebetet und ihr sagt – merkt man,

Themawechsel.  Ja,  aber  das  hat  sie  auch  wirklich  interessiert.  Was  ist  die

wahre Antwort auf diesen Streit, wo ist der Ort der Anbetung. Und der Herr

geht darauf ein und sagt: Es kommt die Stunde und ist jetzt. Die wahrhaftigen

Anbeter sind nicht mehr an Garizim – da oben bei Nablus heute – oder an Ost-

Jerusalem gebunden. Nein, denn es gilt ja nach Matthäus 18 Vers 20 'da, wo

zwei oder drei  zu meinem Namen hin versammelt sind, da bin ich in ihrer

Mitte'. So sagt es der Herr Jesus. Und darum kann es irgendwo sein, aber es

muss eben geistlich geschehen. Und der Herr Jesus bringt das Thema wieder

zurück und er sagt: Die wahrhaftigen Anbeter müssen anbeten in Geist und

Wahrheit. Und jetzt sind wir bei dem Problem der Frau zurück oder bei unseren

Problemen, ja,  das uns zeigt  eben: Wahre Anbetung ist nur so möglich, in

Geist und Wahrheit. Aber jetzt haben wir hier noch ein zweites:

- 11 -



16 Des Wohltuns aber und Mitteilens vergesst nicht, denn an solchen

Opfern  [und auch das heißt Schlachtopfer,  also an solchen Friedensopfern]

hat Gott Wohlgefallen.

Es geht also nicht nur um die Anbetung über die Lippen, sondern es gibt auch

das finanzielle Geben. Und zwar haben wir hier zwei Ausdrücke 'das Wohltun

und  Mitteilen'.  Ich  habe  auf  dem  Skript  vermerkt  'Wohltun'  ist  Griechisch

'eupoiia'.  Und dieses Wort bedeutet speziell  'Spenden für Menschen in Not,

denen wohltun'. In Markus 14 Vers 7 sagt der Herr Jesus in Bezug auf die

Armen,  dass  man  ihnen  wohltun  kann  und  benutzt  das  verwandte  Wort

'Griechisch …' – 'wohltun' ja, als Verb, als verbale Kette. Und da benutzt er

diesen  Ausdruck  eben  im Blick  auf  die  armen  Menschen,  denen  finanzielle

Unterstützung zu geben. Und dann das Wort 'Mitteilen' ist das griechische Wort

'koinonia'.  Das heißt wörtlich 'Gemeinschaft',  und zwar speziell  innere, tiefe

Gemeinschaft.  Und  dieses  Wort  wird  an  verschiedenen  Stellen  benutzt  für

'Unterstützung  von  Gläubigen'  speziell,  also  Gemeinschaft  haben  mit

Gläubigen, in dem man eben an ihren Bedürfnissen Anteil nimmt. Römer 15

Vers 26 dort ist dieses Wort 'Gemeinschaft' übersetzt mit 'Beisteuer'. Und zwar

geht  es dort  um Gläubige,  die unterstützt  werden sollten in Judäa.  Und in

2. Korinther 9 Vers 13 ist das übersetzt in der Elberfelder mit 'Mitteilung'. Das

ist das gleiche Wort  'koinonia'. Und auch da geht es um Unterstützung von

Gläubigen. Nicht einfach armen Menschen in der Welt, das ist ausgedrückt mit

'eupoiia', also auch Ungläubige, die in finanzieller Not sind und denen geholfen

wird. Aber 'koinonia' speziell gegenüber Gläubigen und die in Not sind (Römer

15  und  2.  Korinther  9).  Aber  in  Galater  6,6  da  haben  wir  das  Verb  dazu

'koinoneo'. Merkt man, das ist der gleiche Wortstamm  'koinonia/koinoneo' –

'unterstützen'.  Und  das  wird  dort  verwendet  für  Unterstützung  von

Verkündigern  in  Galater  6,6.  Also  solche,  die  einen  vollzeitlichen  oder

teilzeitlichen  Dienst  für  das  Werk  des  Herrn  tun,  die  auf  eine  gewisse

Unterstützung angewiesen sind,  dort  wird  das  gesagt,  die,  die  unterwiesen

werden,  sollen  das  so  machen.  Und in  Philipper  2  Vers  15  auch  das  Verb

'koinoneo', dort geht es darum, dass die Philipper-Gemeinde Paulus für seine

Missionsarbeit  eine  Gabe  überbracht  haben.  Und  das  wird  auch  eben  so

- 12 -



ausgedrückt  mit  'Anteilnehmen/Gemeinschaft  haben'.  Also  der  langen  Rede

kurzer Sinn, hier wird gesprochen 'das Wohltun', also das finanzielle Spenden

im Blick auf arme Menschen in dieser Welt, Ungläubige, und das Mittragen in

der Mission vergesst nicht, denn an solchen Opfern hat Gott Wohlgefallen. Also

auch das wird als ein Opfer vorgestellt. Und jetzt sehen wir, in der heutigen

Zeit gibt es ja eine riesige Bewegung in der Mission allgemein weltweit. Und

das ist eine Bewegung, die von Theologen gesteuert wurde schon seit Jahr-

zehnten, aber kaum einer hat's gemerkt. Und zwar eine totale Verschiebung

wird  angestrebt,  dass man sagt,  man hat  bisher  Mission nicht ganz richtig

verstanden. Aber jetzt wollen wir ganz anders vorgehen, und zwar soll Mission

Transformation  bewirken.  Sobald  man  hört  solche  Ausdrücke  wie

'Transformation'  in  Verbindung  mit  Mission,  da  müssen  grad  die  Ohren

hochstehen.  Denn  hier  wird  der  Schwerpunkt  verschoben,  dass  man  quasi

diese Welt durch die Mission besser machen will  und dass man quasi einen

wesentlichen  Auftrag  der  Mission  darin  sieht,  dass  die  Gesellschaft

umstrukturiert wird. Nun, der Herr Jesus hat von Anfang an die Gläubigen in

die  Welt  gesandt und nie  auf  diese Art,  dass man einfach das Evangelium

verkündigt und gleichzeitig können die Leute verhungern. Aber das haben die

Missionare  verstanden  durch  alle  Jahrhunderte  hindurch,  dass,  wenn  man

Menschen die frohe Botschaft bringt, dass man auch Anteil  nimmt an ihren

Nöten. Aber nicht mit dem Ziel, wir wollen eine bessere Welt aufbauen. Und ich

muss übrigens sagen, dies Transformation-Mission heute, die hat auch Ziele in

Zusammenarbeit mit der Uno, das zu erreichen. Und zwar ist die UNO gerade

auch an evangelikaler Mission sehr interessiert, nicht wegen des Evangeliums,

gar nicht. Aber weil die ja überall ihre Ableger haben. Das heißt, die Infra-

struktur ist bereits gegeben. Und darum ist die UNO interessiert, über diese

Ableger eine Zusammenarbeit zu haben. Aber das geht gar nicht, das ist ja

Zusammenarbeit mit der Welt. Ja. Und diese Verschiebung ist also etwas ganz

Gefährliches. Aber das ändert eben nichts daran, wenn ein Missionar in ein

Dorf kommt und die haben kein sauberes Wasser, dann ist das doch etwas

ganz Selbstverständliches, dass er sich sagt: Wir graben hier einen Brunnen

und schauen,  dass  die  Leute sauberes Wasser  haben,  und wir  bringen das

- 13 -



Evangelium. Also das Evangelium unterstützt durch Taten. Und das können wir

ganz klar biblisch belegen: Das Wohltun aber und Mitteilen vergesst nicht. Also

das Geld einsetzen in beide Stoßrichtungen. Und interessant ist, dass das also

gerade  zusammengefügt  ist,  die  Anbetung  (Vers  15)  und  dann  dass

missionarische  Geben.  Nun  ist  es  ja  interessant,  dass  wir  sehen  in  der

Apostelgeschichte schon, dass der erste Tag der Woche, der Auferstehungstag

des  Herrn  Jesus,  der  besondere  Tag  wurde  für  das  Brotbrechen.  Apostel-

geschichte 20 Vers 7:

4 Am ersten Tag der Woche aber, als wir versammelt waren, um Brot

zu brechen, 

Und in  1.  Korinther  16,  können wir  kurz  aufschlagen,  da  sagt  der  Apostel

Paulus im Blick auf Sammlung von Geldern, 1. Korinther 16 Vers 1:

1 Was aber die Sammlungen für die Heiligen betrifft: Wie ich für die

Gemeinden von Galatien angeordnet habe, so tut auch ihr. 2 An jedem

ersten Wochentag lege ein jeder von euch bei sich zurück und sammle

auf, je nachdem er Gedeihen hat, damit nicht dann, wenn ich komme,

Sammlungen stattfinden.

Also hier wird gesagt, dass die Gemeinde regelmäßig Geld sammeln soll für

missionarische Zwecke. Und zwar regelmäßig, nicht einfach dann, wenn ein

Missionar kommt und plötzlich wird da, und vielleicht noch unter dem Eindruck

von gewissen Emotionen, jetzt plötzlich gesammelt, ja. Nein, sondern nüchtern

jede  Woche.  Und  zwar  wann?  Immer  am ersten  Tag  der  Woche,  also  am

Auferstehungstag. An diesem Tag, der auch besonders geeignet ist für den

Gottesdienst. Darum wird dieser Tag in Offenbarung 1 Vers 10 genannt 'der

dem Herrn gehörige Tag'. Also das, was man im Italienischen als Domenica

bezeichnet und im Spanischen als Domingo, ist der Herrentag, der Tag des

Herrn,  der  erste  Tag  der  Woche,  der  Auferstehungstag.  Da  soll  eben

gesammelt werden. Und dann ist das eben absolut biblisch, wenn man eben

zusammenkommt  als  Gemeinde  zur  Anbetung  und  dann  eben  auch

Sammlungen  macht  als  Gemeinde  für  das  Werk  des  Herrn.  Also  dieser

Zusammenhang wird da deutlich in 1. Korinther 16 und da in Hebräer 13.

- 14 -



Jetzt gehen wir weiter zu Vers 17:

17 Gehorcht  euren Führern und seid fügsam; denn sie wachen über

eure Seelen (als solche, die Rechenschaft geben werden), damit sie

dies mit Freuden tun und nicht mit Seufzen; denn dies wäre euch nicht

nützlich.

Wir haben schon letztes Mal  in der letzten Betrachtung des Hebräerbriefes,

nämlich in Vers 7, diesen Ausdruck 'Führer' gefunden: 

7 Gedenkt eurer Führer, die das Wort Gottes zu euch geredet haben,

und,  den  Ausgang  ihres  Wandels  anschauend,  ahmt  ihren  Glauben

nach. 

Es kommt noch ein drittes Mal vor in diesem Kapitel, Vers 24:

24 Grüßt alle eure Führer und alle Heiligen. 

Wer sind diese Führer? Nun, wir haben das letztes Mal eben schon betrachtet,

es ist ein bisschen Wiederholung, was ich jetzt sage. Der Hebräerbrief wurde ja

nicht an eine örtliche Gemeinde geschrieben. In der örtlichen Gemeinde, sehen

wir im NT, geschieht die Führung über die Ältesten, die auch Aufseher genannt

werden. Später hat man aus dem Wort 'Aufseher' das Wort 'Bischof' gemacht.

Griechisch  'episkopos' – 'Aufseher' hat später das Wort 'Bischof' gegeben im

Deutschen. Aber man hat die Bedeutung verloren, denn die Aufseher werden in

der  Bibel  identisch gesehen mit  den Ältesten.  Also das sind Männer  in der

örtlichen Gemeinde, die eine besondere Führungsfunktion haben und auch die

Übersicht haben. Eben den einzelnen Geschwistern nachgehen, auch sehen, wo

Nöte sind, wo andere einfach so gedankenlos vorbei gehen und merken gar

nicht,  dass  da  Schwierigkeiten  sind  und  es  Unterstützung  braucht.  Aber

wichtig: Die Ältesten im NT sind immer begrenzt auf die örtliche Gemeinde und

sie werden auch immer in der Mehrzahl genannt. Aber der Ausdruck 'Führer'

wird  überörtlich  verwendet.  Und  zwar  müssen  wir  nochmals  aufschlagen

Apostelgeschichte 15. Da war ja diese Apostelbesprechung in Jerusalem. Und

als alles klar wurde, sollte das Ergebnis an die betroffene Gemeinde in Nord-

syrien nach Antiochia übermittelt werden. Und wer sollte das bringen? Nun, ich

lese 15 Vers 22, also Apostelgeschichte 15,22:

- 15 -



22 Dann schien es den Aposteln und den Ältesten samt der ganzen

Gemeinde gut, Männer aus sich zu erwählen und sie mit Paulus und

Barnabas nach Antiochia zu senden: Judas, genannt Barsabbas, und

Silas, Männer, die Führer unter den Brüdern waren.

Sehen  wir:  Judas,  Silas.  Und  die  haben  hier  einen  überörtlichen  Dienst

zwischen Jerusalem und Antiochia. Und die werden bezeichnet als Führer unter

den  Brüdern.  Und  jetzt  ist  auch  klar,  das  waren  keine  Apostel.  Judas,

Barsabbas,  Silas  waren  keine  Apostel,  aber  sie  waren  Führer  unter  den

Brüdern. Weiter wird in Vers 25 gesagt:

 25 Es schien uns gut, einmütig geworden, Männer auszuwählen und

sie mit unseren Geliebten, Barnabas und Paulus, zu euch zu senden,

26 mit  Männern,  die  ihr  Leben  hingegeben  haben  für  den  Namen

unseres  Herrn  Jesus  Christus.  26 Wir  haben  nun  Judas  und  Silas

gesandt, die auch selbst mündlich dasselbe berichten werden.

Also diese Männer, diese Führer, werden hier bezeichnet, sie haben ihr Leben

hingegeben für den Namen des Herrn Jesus. Und daraus folgt, also der Begriff

'Führer'  meint  jetzt  nicht  speziell  Älteste,  sondern  insbesondere  solche,  die

auch einen überörtlichen Dienst zwischen Gemeinden tun. Und die waren auch

nicht formell dazu eingesetzt, sondern das war eine moralische Autorität. Es

waren Männer, die ihr Leben ganz für den Namen des Herrn Jesus hingegeben

haben. Also eine moralische Autorität. Natürlich, die zwölf Apostel, die waren

auch Führer unter den Brüdern und überörtlich. Die waren ja nicht auf eine

örtliche  Gemeinde  beschränkt.  Und  auch  die  muss  man  unter  den  Begriff

'Führer' im Hebräerbrief verstehen. Und gerade, wenn über die Verstorbenen

gesprochen wird, 13 Vers 7 'gedenkt eurer Führer, die das Wort Gottes zu euch

geredet  haben,  und,  den  Ausgang  ihres  Wandels  anschauend,  ahmt  ihren

Glauben nach.' Die sind ans Ziel gekommen, die sind verstorben. Und zur Zeit

des Hebräerbriefes gab es unter den Aposteln eben dieses Phänomen, dass

einer schon verstorben war. Und dieser verstorbenen Führer soll man gedenken

und ihr Glaubensbeispiel – nicht ihren Charakter – aber ihr Glaubensbeispiel

nachahmen. Und jetzt in Vers 17 wird zu diesen Hebräern, die eben aus ganz

verschiedenen Gemeinden, Ortsgemeinden, stammten, weil der Hebräerbrief ja

- 16 -



ein Rundschreiben war, wird gesagt 'gehorcht euren Führern und seid fügsam'.

Das Prinzip gilt natürlich auch für die örtlichen Führer, nicht wahr, also für die

Ältesten in der Ortsgemeinde, aber auch eben überörtlich, wo eine moralische

Autorität da ist. Und dann ist das natürlich ein ganz interessantes Wort gerade

in einer so rebellischen Zeit, in der wir leben. Und mich dünkt, also in dem

vergangenen Jahr, das war ein Test Gottes. Und von Menschen, von denen man

nie gedacht hätte, dass die so rebellisch sein können, kam das ans Licht. Das

war ein Test. Gott hat uns getestet durch Corona. Und es ist unglaublich, wie

plötzlich da ein Widerstand gegen Regierungsautorität wach wurde, aber auch

gegen Autorität  in der Gemeinde, indem man plötzlich gedacht hat 'ich bin

nicht nur Schuhmacher, ich bin auch Virologe, wusste das nur nicht bis jetzt,

ja.  Nein,  ich  will  sagen,  plötzlich  sind  alle  möglichen  Leute  …  Ich  sage

'Schuhmacher', dabei kann man denken an das Wort 'Schuster, bleib bei deinen

Leisten'. Ja, also wenn man Schuhmacher ist und Schuhe flicken kann, ist man

nicht  automatisch  ein  Virologe  oder  ein  Arzt,  der  Übersicht  hat  über

Zusammenhänge. Aber da wurden manche zu Spezialisten, selbsternannt, und

lehnen sich auf gegen Autoritäten, weil sie's besser wissen. Und das macht's

ganz  schwierig.  Und  vor  allem,  weil  die  Bestimmungen,  die  sind  ja  eine

Mischung von Politik und von Wissenschaft und persönlichen Einschätzungen.

Es ist ein Durcheinander. Und wir wissen ganz genau, es gibt Spezialisten, die

sagen so, und es gibt Spezialisten, die sagen so. Das macht das Durcheinander

noch viel schlimmer. Aber gerade in der örtlichen Gemeinde muss man doch

einen Weg gehen, der gangbar ist und der auch verantwortbar ist mit dem

christlichen Gewissen und den Grundsätzen des Wortes Gottes. Und wenn dann

eben  Rebellion  ist  und  jeder  will  selber  entscheiden,  dann  haben  wir  das

Problem. Aber hier  sagt der Hebräerbrief  'gehorcht euren Führern und seid

fügsam', auch wenn man das ein bisschen anders sieht und denkt 'ja, also ist

das jetzt wirklich nötig, ist das eine richtige Einschätzung?' Ja, es geht ja um

Einschätzungen,  um ein  geistliches  Urteil,  wie  soll  man  in  dieser  Situation

handeln? Wir leben in einer Zeit, wo wir Leute brauchen, die es in der Armee

von David gab. 1. Chronika 12. Und zwar heißt es da von Männern aus dem

Stamm Issaschar, 1. Chronika 12,33:

- 17 -



33 Und von den Kindern Issaschar: Männer, die Einsicht hatten in die

Zeiten, um zu wissen, was Israel tun musste; ihre Häupter, 200; und

alle ihre Brüder folgten ihrem Befehl.

Die Elberfelder hat hier eine gute Fußnote, die alte und die CSV, bei 'Männer,

die Einsicht hatten in die Zeiten': D.h. ein richtiges Urteil in der Erwägung der

Zeitverhältnisse. Also wie müssen wir uns jetzt verhalten? Leben wir in einer

Christenverfolgung?  Nein,  wir  leben  in  einer  Gaststättenverfolgung,  wenn

schon, wenn man schon von Verfolgung sprechen will. Das Ganze war nicht

spezifisch  gegen  die  Christen  gerichtet.  Also  wie  sollen  wir  uns  geistlich

verhalten in dieser Situation, dass wir dem Wort Gottes entsprechen, dass wir

auch gesundheitlichen Überlegungen entsprechen usw.? Und das sind Abwä-

gungen.  Da  kann  man  nicht  sagen,  das  ist  jetzt  die  absolut  richtige

Entscheidung. Genauso wie niemand sagen kann, eine solche Maske das ist

das 'non plus ultra'. Nein, das ist eine Möglichkeit. Was könnte man tun, man

muss ja etwas tun? Und darum, die Regierung muss Entscheidungen fällen.

Aber wenn jeder im Volk die Entscheidung auch selber fällen will, dann haben

wir ein Chaos. Ich sage nicht Anarchie, aber Chaos. Und in der Gemeinde ganz

genau  gleich.  Und  darum ist  es  wichtig  'gehorcht  euren  Führern  und  seid

fügsam', dass man eben auch mit solchen geistlichen Überlegungen umgehen

kann,  wo  nicht  ein  Bibelvers  alles  deutlich  macht,  ja,  sondern  es  braucht

Kombination und es braucht eben geistliche Einsicht, um zu wissen, wie das

Volk Gottes handeln soll. Und dann wird weiter von ihnen gesagt:

17 … denn sie wachen über eure Seelen 

Und das griechische Wort ist ganz interessant 'agrypneo' heißt 'schlaflos sein'.

Das sind solche, die auch nachts manchmal, wenn sie nicht schlafen können,

über diese Dinge nachdenken: Wie sollen wir das machen in der Gemeinde?

Wie kann man das rüberbringen? Wie kann man das begründen? Usw. Und es

gibt einen wunderbaren Vers dazu in 1. Mose, wo Jakob seine Arbeit als Hirte

beschreibt, und zwar können wir kurz aufschlagen dazu 1. Mose 31 Vers 40.

Jakob, der bewährte Hirte sagt:

40 Es war mit mir so: Am Tag verzehrte mich die Hitze, und der Frost in

der Nacht, und mein Schlaf floh von meinen Augen.

- 18 -



Das ist ein guter Hirte. Am Tag leidet er unter der Hitze, nachts leidet er unter

der Kälte und ist dabei noch schlaflos. Alles zum Wohl der Schafe. Und hier

heißt es von diesen Führern, sie sind schlaflos 'wachen über eure Seelen'. Und

sie müssen einmal in einer besonderen Weise vor Gott Rechenschaft ablegen,

'als solche die Rechenschaft geben werden'. Dann wird gesagt:

17 … damit sie dies mit Freuden tun und nicht mit Seufzen; denn dies

wäre euch nicht nützlich.

Ich hab grad dieser Tage einen Artikel gelesen von jemandem, der sagt: Ich

bin kein Ältester in einer örtlichen Gemeinde und im Moment muss ich sagen,

hätte ich auch überhaupt keine Lust auf eine solche Arbeit. Wie? In 1. Timo-

theus 3 heißt es, Vers 1:

3 … Wenn jemand nach einem Aufseherdienst trachtet, so begehrt er

ein schönes Werk.

Und dann wird erklärt, was die geistlichen Voraussetzungen sind. Ja, ist das ein

schönes Werk. Aber der Schreiber wusste darum und erwähnt das auch. Aber

er sagt: Im Moment, wie das gegangen ist im vergangenen Jahr, also das war

so wie auf dem Jahrmarkt in Abschießbuden, ja, die Figuren. Etwa so wurden

manche Ältesten behandelt. Ja eben, 'damit sie dies mit Freuden tun und nicht

mit  Seufzen,  denn dies  wäre  euch nicht  nützlich'.  Das  schadet  der  ganzen

Gemeinde.

… und wir machen jetzt eine Pause bis halb.

Wir fahren weiter mit Hebräer 13 Vers 18: 

18 Betet für uns; denn wir sind überzeugt, dass wir ein gutes Gewissen

haben, da wir in allem ehrbar zu wandeln begehren.

Paulus hat den Wunsch, dass für ihn gebetet wird. Er war kein Übermensch,

obwohl  er  ein  ganz  besonderer  Apostel  war.  Und ich  habe auf  dem Skript

weitere Stellen aufgeführt: Römer 15 Vers 30, Epheser 6 Vers 19, Kolosser 4

Vers 3, wo Paulus auch um Fürbitte bittet. Und auch in 2. Korinther 8 Vers 21

sehen wir,  wie  wichtig  es  ihm war,  so  zu  leben,  dass  er  keinen  unnötigen

Anstoß gibt. Ich lese 2. Korinther 8 Vers 20:

20 wobei wir dies zu vermeiden suchen, dass uns jemand übel nach-

redet dieser reichen Gabe wegen, die von uns bedient wird;  21 denn

- 19 -



wir sind auf das bedacht, was ehrbar ist, nicht allein vor dem Herrn,

sondern auch vor den Menschen.

Also wir sehen, wie der Apostel Paulus gerade, wenn es um Geld ging, wie jetzt

an dieser Stelle,  genau wusste, wie gefährlich das ist. Und wir wissen, das

Thema 'Geld  und Geist'  in  2000  Jahre  Kirchengeschichte,  das  ist  ein  ganz

sensibles Thema. Und wenn auf diesem Gebiet etwas schief geht, das macht

unser  Zeugnis  völlig  kaputt.  Und darum hat  der  Apostel  Paulus  auch ganz

besonders  Vorsichtsmaßnahmen  ergriffen,  damit  nicht  irgendwie  auch  nur

ansatzweise ein Anlass gegeben werden kann, um übel über die Gemeinde zu

sprechen. Und sein Anliegen drückte aus, dass es nicht nur darum geht, vor

dem Herrn  ehrbar  zu  wandeln,  sondern  auch  vor  den  Menschen.  Also  wir

müssen in dem, wie wir handeln, auch uns überlegen: Sind wir damit wirklich

ein überzeugendes Zeugnis für die Welt oder machen wir es gerade dadurch

kaputt?  Und  gerade  auch  in  dem  vergangenen  Jahr,  da  gab  es  so  viele

Entscheidungen und Dinge, wo man sich überlegen musste: Wie können wir

auch gegenüber der Welt glaubwürdig dastehen? Wie können wir vermeiden,

dass  wir  nicht  irgendwie  Anlass  geben,  dass  am  Schluss  dann  über  uns

gelästert  wird  und  unser  Zeugnis?  Und  dieses  Anliegen  hatte  der  Apostel

Paulus und das ist uns hier gegeben als Vorbild, damit wir das nachahmen,

indem er jetzt auch hier sagt in Hebräer 13 'da wir in allem ehrbar zu wandeln

begehren'. Und dazu braucht er auch Gebetsunterstützung, dass der Herr ihm

da hilft. Denn so schnell kann es geschehen, dass wir uns irgendwie eben doch

nicht so gut entscheiden oder unnötig einen Anlass geben zur üblen Nachrede,

und darum brauchen wir so sehr das Gebet. Aber es gibt noch einen zweiten

Grund, warum er da um Fürbitte aufruft, Vers 19:

19 Ich bitte euch aber umso mehr, dies zu tun, damit ich euch desto

schneller wiedergegeben werde.

Und wir  müssen also  uns  vor  Augen halten,  er  war  in  dieser  zweijährigen

Gefangenschaft  in  Rom,  aber  jetzt  am  Ende  davon.  Und  am  Ende  dieser

Gefangenschaft hat er mehrere Briefe geschrieben: Epheserbrief, Kolosserbrief,

aber auch den Philipperbrief, den Philemonbrief und den Hebräerbrief. Also von

seinen 14 Briefen im NT, 5 entstanden in dieser Gefangenschaftszeit. Und da

- 20 -



sehen wir, wie der Herr eben in einer Zeit,  wo man denkt, alles ist runter-

gefahren, was ist der Sinn von diesen zwei Jahren so Halbgefangenschaft in

Rom? Er kann nicht herumreisen und trotzdem kann der Herr aus einer solchen

Zeit, wo man nicht reisen kann, eine Segenszeit machen. Da entstanden diese

Briefe.  Und  ich  möchte  lesen  aus  dem  Philipperbrief,  ich  hab  das  hier

aufgeführt im Skript, Philipper 1,13. Ich lese schon ab Vers 12:

12 Ich will aber, dass ihr wisst, Brüder, dass meine Umstände mehr zur

Förderung des Evangeliums geraten sind, 13 so dass meine Fesseln in

Christus offenbar geworden sind in dem ganzen Prätorium und allen

anderen, 14 und die meisten der Brüder, indem sie im Herrn Vertrauen

gewonnen haben durch meine Fesseln, viel mehr sich erkühnen, das

Wort Gottes zu reden ohne Furcht.

Also er sagt, da in Rom gefangen, ist da im römischen Prätorium in Rom, ist es

offenbar  geworden,  dass Paulus eigentlich unschuldig gefangen ist,  dass es

eben Fesseln in Christus sind, dass er gefangen ist wegen seines Zeugnisses

für Christus und nicht, weil er irgendetwas Unrechtes getan hätte. Das war also

schon mal eine ganz wichtige Entwicklung am Ende dieser zwei Jahre. Man

hatte  ständig  gewartet,  dass  führende  Priester  aus  Jerusalem,  die  ihn  ja

angeklagt haben, dass die nach Rom kommen würden, damit der Prozess vor

Nero stattfinden könnte. Denn Paulus hatte sich ja auf den Kaiser berufen, wie

wir in Apostelgeschichte lesen. Und darum musste er nach Rom gehen vor das

höchste Gericht. Und jetzt ist das also schon so klar geworden. Aber weiter

lesen wir in Philipper 1 Vers 26:

26 damit  euer  Rühmen  in  Christus  Jesus  meinethalben  überströme

durch meine Wiederkunft zu euch.

Also hier deutet er an: Ich werde bald wieder frei.  Ich werde nach Philippi

kommen, nach Griechenland von Italien. Und weiter in diesem Brief in Kapitel

2 Vers 24:

24 Ich  vertraue  aber  im  Herrn  darauf,  dass  auch  ich  selbst  bald

kommen werde.

Also auch da sagt er nochmals klar: Er hat Vertrauen, dass der Herr nun die

Situation in Rom so wendet, dass er frei wird und wieder reisen kann. Und

- 21 -



dann gehen wir noch weiter zum Philemonbrief. Diesen Brief hat er zusammen

mit dem Kolosserbrief nach Kolossä geschickt. Und das war ja ein Plädoyer für

einen  entlaufenen  Sklaven,  der  in  Rom  ins  Gefängnis  kam,  mit  Paulus

zusammentraf und durch Paulus zum Glauben kam. Und Paulus hat ihn dann

aufgerufen, dass er eben wieder zurückkehrt zu seinem Herrn. Und das war

Philemon in Kolossä. Jetzt lese ich Philemonbrief Vers 21 des Zusammenhangs

wegen:

21 Da ich deinem Gehorsam vertraue, so habe ich dir geschrieben, und

ich weiß, dass du auch mehr tun wirst, als ich sage.  22 Zugleich aber

bereite mir auch eine Herberge, denn ich hoffe, dass ich euch durch

eure Gebete werde geschenkt werden.

Also auch da drückt er die Erwartung aus, dass er nach Kolossä, das ist heutige

Türkei, Westtürkei, gehen wird. Von Italien bis nach Griechenland, Philippi, und

dann nach Kolossä in die Türkei.  Und das passt natürlich jetzt ganz genau

zusammen mit dem Hebräerbrief, wo Paulus eben sie bittet, sie sollen doch

eben besonders für ihn beten, damit er umso schneller in die Freiheit kommt

und die messianischen Juden in all den Ortschaften, an die er den Hebräerbrief

gerichtet hatte, im Prinzip wieder besuchen kann. Und natürlich, wenn wir da

so in Selbstverständlichkeit darüber reden, der Hebräerbrief ist von Paulus, da

gibt es ganz viele, die sagen: Das geht gar nicht, das stimmt doch überhaupt

nicht und wir wissen es einfach nicht. Und darum sagt man immer 'der Autor

des  Hebräerbriefes'  usw.  Ja  gut,  das  ist  ein  Problem im  Westen,  kirchen-

geschichtlich. Im Osten, also in der östlichen Christenheit, ist das seit  dem

ersten Jahrhundert immer klar gewesen, dass Paulus der Autor ist.  Und ich

habe  hier  ein  dickes  Buch von Karl  Jaroš  'Die  ältesten  griechischen Hand-

schriften des Neuen Testaments'. Und zwar sind da alle frühen Handschriften

des  Neuen  Testaments  und  dazu  gehören  eben  diese  frühen  sogenannten

Papyri  und  da  gehört  eben  auch  der  P47  dazu.  Das  ist  eine  Paulusbrief-

Handschrift, die heute noch zu 80 % erhalten ist. In der Literatur liest man oft,

um  200  geschrieben.  Aber  man  muss  wissen:  Diese  Handschrift  wurde

entdeckt  –  sie  stammt  aus  Ägypten  –  sie  wurde  entdeckt  in  den  1930er

Jahren. Und ein Gelehrter hat aufgrund von einem Blatt, hat er aufgrund der

- 22 -



Buchstabenformen geschlossen, dass ist ungefähr so 200 n. Chr. Und seither

steht das in der ganzen Literatur überall. Diese Handschrift von Paulus, also

der P46, stammt aus der Zeit von etwa 200. Aber vor Jahren hat ein Koreaner,

namens  Kim,  eine  ganz  neue  Untersuchung  gemacht,  und  zwar  sehr  sehr

gründlich, nicht nur aufgrund von einem Blatt. Nicht wahr, die Buchstaben, wie

man sie schreibt, die haben sich ständig verändert im Lauf der Zeit. Darum ein

Brief  von  einer  Großmutter  sieht  ganz  anders  aus,  als  wie  Leute  jetzt

schreiben, weil  sich das ständig ändert.  Und im Griechischen hat man eine

ganz genaue Auflistung erstellen können, wie die Buchstaben in dieser Zeit, in

dieser Zeit, in dieser Zeit ausgesehen haben. Und so kann man aufgrund der

Schriftform der Buchstaben, kann man herausfinden, wie alt ein Manuskript ist.

Und Kim kommt zum Schluss: zwischen 75 und 100 n. Chr. Das ist natürlich

eine Sensation. Denn der letzte Brief von Paulus, der 2. Timotheusbrief, der

wurde geschrieben im Jahr 67. Dann hätten wir also da eine Sammlung von

Paulusbriefen in Ägypten einige Jahre nachdem der 2. Timotheusbrief aus Rom

verfasst  worden  war,  zusammen  mit  all  den  Briefen,  die  gingen  nach

Griechenland, wie Philipperbrief, Korintherbrief, in die Türkei wie Epheserbrief,

Kolosserbrief,  und  alle  zusammengesammelt  in  Ägypten.  Das  wäre  eine

absolute Sensation. Und dieser Kim, der wurde natürlich massiv angegriffen,

aber hat das in einer sehr bekannten wissenschaftlich Zeitschrift hat er das

veröffentlicht, in 'Biblica'. Und dann aber später wurde er bestätigt und Karl

Jaroš, das ist ein österreichischer Professor, der hat ja eben diese Ausgabe

gemacht. Und er kommt zum gleichen Ergebnis: Das stammt aus dem ersten

Jahrhundert.  Und  der  langen  Rede  kurzer  Sinn:  In  dieser  Einordnung  der

Paulusbriefe ist der Hebräerbrief eingeordnet nach dem Römerbrief vor dem

1. Korintherbrief. Also in der Pause kann man das noch anschauen und sieht

dann auch, in welcher Reihenfolge dieser Hebräerbrief da eingefügt ist. Das

heißt:  Im  ersten  Jahrhundert  war  das  völlig  klar  in  Ägypten,  dass  der

Hebräerbrief  von  Paulus  stammt.  Und  allgemein  auch  in  den  weiteren

Jahrhunderten war das in dem östlichen Bereich der Christenheit, war das klar.

Im  Westen,  lateinisch  geprägten,  der  Osten  war  griechisch  geprägten,  im

lateinisch geprägten Westen sagt man: Wir wissen nicht, wer der Autor ist.

- 23 -



Aber da haben wir ein Zeugnis zurück bis ins erste Jahrhundert. Und jetzt eben

– ich habe das nur angedeutet – der 2. Petrusbrief wurde ja auch an Hebräer

geschrieben.  Schlagen wir  auf  2.  Petrus 3,  Vers  1.  Da wird  mal  klar,  dass

Petrus den zweiten Brief an die gleichen Juden in der Diaspora schickte wie den

ersten Brief, nämlich er sagt dort:

1 Diesen zweiten Brief, Geliebte, schreibe ich euch bereits, in welchen

beiden ich durch Erinnerung eure lautere Gesinnung aufwecke,

Und dann sagt er in Vers 14:

14 Deshalb,  Geliebte,  da ihr  dies  erwartet,  so  befleißigt  euch,  ohne

Flecken und untadelig von ihm befunden zu werden in Frieden. 15 Und

erachtet die Langmut unseres Herrn für Errettung, so wie auch unser

geliebter  Bruder  Paulus  nach  der  ihm  gegebenen  Weisheit  euch

geschrieben hat, 

Ja, jetzt ist klar, also 'euch', diesen Juden in der Diaspora, den verschiedensten

Provinzen  Pontus,  Galatien,  Kappadozien,  Asia  hat  Paulus  einen  Brief

geschrieben. Und Thema ist auch klar 'erachtet die Langmut unseres Herrn für

Errettung,  so wie auch unser  geliebter  Bruder Paulus'  geschrieben hat.  Die

Langmut, also die Geduld des Herrn, ist eine Gelegenheit, dass man errettet

werden kann. Nun, im Hebräerbrief haben wir doch in den früheren Kapiteln

ständig diesen Aufruf gehabt 'heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet

eure Herzen nicht'. Und der Hebräerbrief macht klar: Man muss annehmen,

dass unter diesen Hebräern, unter diesen messianischen Juden, solche sind,

die nur äußerlich zum Glauben gekommen sind, aber die sich nicht wirklich

bekehrt haben. Und solche waren in der Gefahr, eines Tages endgültig sich vom

Christentum  abzusagen,  um  dann  noch  größere  Feinde  zu  werden  des

Glaubens  als  vorher.  Und  darum  haben  wir  all  diese  Warnungen  im

Hebräerbrief vor Abfall. Aber es wird gezeigt: Der Herr ist geduldig und heute

noch gibt es die Möglichkeit umzukehren. Aber man muss aufpassen, wenn

sich nicht wirklich bekehrt, kann es sein, dass das Herz verhärtet wird und man

schließlich sich gar nicht mehr umkehren kann. Und darum passt es genau

'achtet die Langmut unseres Herrn für Errettung' als Chance für die Errettung,

wie auch unser geliebter Bruder Paulus geschrieben hat. Aber dann fügt Petrus

- 24 -



noch  hinzu  'nach  der  ihm gegebenen  Weisheit  euch  geschrieben  hat'.  Und

wenn wir  zurückdenken, was wir da alles gefunden haben im Hebräerbrief:

diese  Argumentationen  mit  dem AT,  so  verblüffende  Argumentationen,  und

Zusammenhänge, die man einfach so nicht erwartet hätte. Der Hebräerbrief ist

gerade ein besonderes Beispiel dafür, welche Weisheit der Apostel Paulus im

Wort  Gottes  bekommen  hatte.  Und  das  streicht  Petrus  hier  heraus.  Jetzt

könnte jemand sagen: Schön, ich glaube, dass Paulus einen Brief an Juden

geschrieben hat, einen Rundbrief. Aber vielleicht ist das ein Brief, der eben nur

für damals war und nicht für alle Zeiten und darum auch nicht erhalten ist im

NT. Wäre doch eine Möglichkeit. Aber jetzt lesen wir weiter

15 … euch geschrieben hat,  16 wie auch in allen Briefen, wenn er in

ihnen von diesen Dingen redet, von denen einige schwer zu verstehen

sind, die die Unwissenden und Unbefestigten verdrehen, wie auch die

übrigen Schriften, zu ihrem eigenen Verderben.

Jetzt  spricht Petrus nicht nur über einen Brief,  sondern überhaupt über die

Briefe von Paulus und sagt, dass die oft schwer zu verstehen sind. Schön, ist

das nicht entlastend? Wenn jemand gefunden hat, der Hebräerbrief war schon

schwierig, dann darf er wissen, der Apostel Petrus fand ihn auch schwierig,

also  muss  man  überhaupt  keine  Komplexe  haben.  Aber  dann  sagt  Petrus

weiter, Unwissende und Unbefestigte, die verdrehen die Paulusbriefe zu ihrem

eigenen Verderben. Sie schaden sich selber. Aber er sagt weiter 'wie auch die

übrigen Schriften'. Und der Ausdruck 'die Schriften' meint immer Bücher, die

eben zur Bibel gehören, also heilige Schriften, vom Heiligen Geist inspirierte

Schriften. Damit wird also klar, dass dieser Hebräerbrief bzw. dieser Brief, der

da in Vers 15 erwähnt wird an Hebräer, gehört zu den Schriften. So. Und jetzt,

könnte es der 1. und 2. Korintherbrief sein? Nein, die waren nicht speziell an

Juden geschrieben, sondern an eine örtliche Gemeinde. Ja, und wie ist es mit

Römerbrief? Rom. Wie ist es mit den anderen Briefen? Ja, so viele sind an

örtliche  Gemeinden  geschrieben.  Da  gibt  es  auch  die  persönlichen  Briefe

1. Timotheus, 2. Timotheus, Titus. Es gibt keinen Brief unter den 13 Paulus-

briefen, die dieses Kriterium erfüllen würde. Aber der Hebräerbrief erfüllt es.

Das passt genau. Und damit haben wir also nicht nur äußere Argumente, dass

- 25 -



Paulus der Autor ist, sondern eben auch innere Argumente, der 2. Petrusbrief

macht das klar. Und jetzt sehen wir aber auch, wie intern im NT das schön

zusammenpasst. Da bittet er um Fürbitte, damit er bald frei wird. Genauso wie

es  Paulus  im  Philipperbrief  tut  und  von  dieser  bevorstehenden  Freilassung

spricht im Philemonbrief. Es passt einfach schön zusammen. 

Und dann kommt ein Schlusssegen Vers 20:

20 Der  Gott  des  Friedens  aber,  der  aus  den  Toten  wiederbrachte

unseren Herrn Jesus, den großen Hirten der Schafe, in dem Blut des

ewigen  Bundes,  21 vollende  euch  in  jedem  guten  Werk,  damit  ihr

seinen Willen tut,  in euch bewirkend,  was vor ihm wohlgefällig ist,

durch  Jesus  Christus,  dem  die  Herrlichkeit  sei  von  Ewigkeit  zu

Ewigkeit! Amen.

Ein Segensgebet am Schluss. Und – ist das nicht wunderbar – nach all diesen

Stellen, wo eben dringend darauf hingewiesen werden musste, es besteht die

Gefahr,  dass  einige  der  Hebräer  nicht  wiedergeboren  sind,  nur  äußerlich

Gläubige wurden, und sie werden gewarnt und gewarnt und jetzt sind all diese

Warnungen platziert worden und jetzt kommt dieser wunderbare Segen. Der

Gott des Friedens soll  in euch bewirken, dass ihr ganz zur Ehre Gottes als

Christen leben könnt. Und der Name Gottes 'der Gott des Friedens' kommt

siebenmal vor. Ich habe hier alle Stellen aufgeführt auf dem Blatt: 

Römer 15,33; 16,20, 1. Korinther 14,33; 2. Korinther 13,11; Philipper 4,9;

1. Thessalonicher 5,23. Das sind die 6 Stellen in den Paulusbriefen und dann

noch  eine  im  Hebräerbrief.  Ja.  Der  ist  auch  von  Paulus.  Dann  haben  wir

siebenmal 'der Gott des Friedens' in den Paulusbriefen, also der Gott, der uns

eben  innerlich  völlig  zur  Ruhe  bringt.  Nicht  wahr,  manche  sind  durch  den

Hebräerbrief beunruhigt worden und bis zur Klinik. Also in der Seelsorge, ich

könnte einiges erzählen: Leute, die bis in die Klinik gekommen sind, weil sie

dachten: „Ich bin einer von diesen Abgefallenen, ich kann nicht mehr zurück.“

Und  ich  habe  gefragt:  „Ja,  hast  du  deine  Schuld  bekannt,  bereut?“  „Ja,

natürlich,  ständig.“  „Ja,  aber  weißt  du,  in  Hebräer  6  heißt  es,  diese

Abgefallenen, das sind solche, die können nicht Buße tun, die können gar nicht

bereuen. Hast du bereut?“ „Ja, natürlich.“ „Ja, dann gehörst du nicht zu dieser

- 26 -



Klasse.“ Ganz einfach. Und es ist dann schön, wenn man erlebt, wenn jemand

dann aus der Klinik kommt. Ja, man braucht gar nicht in die Klinik zu kommen,

soweit sollte es gar nicht kommen. Man muss das Wort Gottes richtig teilen,

sagt 2. Timotheus 2 und auch auf die richtigen Personengruppen anwenden.

Und das geht gar nicht. Das sind gerade oft solche Kinder Gottes, die ein sehr

feines Gewissen haben, die dann: „Vielleicht habe ich. Ich weiß nicht mehr

ganz  genau,  vielleicht  habe  ich  da  diese  Gedanken  gehabt.“  Was?  Der

Hebräerbrief will zeigen, dass solche gerade zur Ruhe kommen sollen in dem

Herrn Jesus, weil Gott ist der Gott des Friedens, der uns innerlich auch eben

völlig zur Ruhe bringen will in dem Werk des Herrn Jesus. Und dann heißt es

'der  Gott  des  Friedens  aber,  der  aus  den  Toten  wiederbrachte'.  Und  die

Elberfelder weist darauf hin in der Fußnote: Eigentlich der Wiederbringer aus

den  Toten.  Nicht  wahr,  ich  habe  schon  oft  in  meinen  Vorträgen  darauf

hingewiesen,  es  lohnt  sich  beim  Bibelstudium  die  Namen  Gottes  in  einer

besonderen Farbe anzustreichen. Das bringt einen solchen Reichtum. Hunderte

von Namen für Gott den Vater, für den Sohn und für Gott den Heiligen Geist.

Und hier haben wir z.B. 'der Gott des Friedens'. Und ein weiterer Name 'der

Wiederbringer  aus  den  Toten'.  Und  das  ist  eine  ganz  charakteristische

Bezeichnung Gottes. Denn wir müssen daran denken: Nur Gott kann aus dem

Tod Leben geben und nur Gott kann Leben erschaffen. Das ist ganz wichtig. In

der Biologie,  in der Genetik, kann man an den Genen von Bakterien Dinge

verändern,  aber  Leben schaffen,  aus Nichtleben Leben schaffen,  hat  keiner

geschafft. Warum? Weil nur Gott aus Nichtleben Leben schaffen kann. Er ist

eben 'der Wiederbringer aus den Toten'. Und darum ist es auch, so wichtig,

den Kontrast zu sehen zu 2. Mose: Die Zauberer in Ägypten, die konnten große

Zeichen und Wunder tun, Übernatürliches. Sie konnten Frösche vermehren. Ja,

das geht auch. Also Vermehrung kann man auch machen in der Biologie. Aber

dann  sollten  sie  aus  Staub  Stechmücken  bzw.  Läuse  produzieren.  Und  da

sagten sie 'das ist Gottes Finger'. Sie konnten es nicht. Warum? Weil eben der

Satan selbst kann nicht Leben bewirken. Darum hab ich auf dem Blatt verwie-

sen auf 2. Mose 8,14 bis 15. Das ist ein ganz wichtiges Prinzip. Und Gott ist

also der Gott, der den Herrn Jesus aus den Toten wiederbrachte. Und der Herr

- 27 -



Jesus wird hier genannt 'unser Herr Jesus, der große Hirte der Schafe'. Also

wenn  wir  schon  am  Anstreichen  sind,  da  kommt  ja  ein  Name  nach  dem

anderen. Und der Herr Jesus wird hier genannt 'der große Hirte der Schafe'. In

Johannes 10 da nennt er sich 'den guten Hirten', Johannes 10 Vers 11:

11 … der gute Hirte lässt sein Leben für die Schafe.

Und Petrus nennt den Herrn Jesus in 1. Petrus 5 Vers 4: wenn der Erzhirte

[oder  der  Oberhirte]  geoffenbart  wird,  dann  werdet  ihr  die  Krone  der

Herrlichkeit bekommen. Also der Herr Jesus wird genannt 'der gute Hirte', 'der

Oberhirte' und hier 'der große Hirte der Schafe'. Und ich habe auf dem Skript

hingewiesen, es gibt eine wunderschöne Trilogie, also eine Dreierabfolge in den

Psalmen: Psalm 22, 23, 24. Psalm 22 das ist der Psalm, wo der Herr Jesus am

Kreuz beschrieben wird  und seine  Leiden.  Das  ist  der  gute  Hirte,  der  sein

Leben lässt für die Schafe. Und Psalm 23, wer kennt ihn nicht auswendig: Der

Herr  ist  mein  Hirte,  mir  wird  nichts  mangeln.  Er  weidet  mich  usw.  Das

beschreibt den großen Hirten der Schafe. So wie der Herr Jesus, der auferstan-

den ist aus den Toten, ja, jetzt die Gläubigen führt als der große Hirte der

Schafe.  Psalm  24  ist  ein  prophetischer  Psalm,  der  noch  auf  die  Zukunft

hinweist.  Da heißt  es:  Die  Tore  Jerusalems,  die  Tore  der  Urzeit  sollen ihre

Häupter  erheben,  damit  einziehe der  König  der  Herrlichkeit.  Wer  ist  dieser

König  der  Herrlichkeit?  Der  Herr  der  Heerscharen,  er  ist  der  König  der

Herrlichkeit. Also da geht es um das Kommen des Herrn Jesus in Herrlichkeit.

Genau wie in 1. Petrus 5, da geht es um die Wiederkunft Christi in Macht und

Herrlichkeit  und  dann  wird  der  Lohn  den  Gläubigen  verteilt  werden  in

Verbindung  mit  unterschiedlichen  Aufgaben  der  Regierung  im 1000jährigen

Friedensreich.  Also wenn der  Oberhirte  geoffenbart  wird,  sagt  Petrus,  dann

wird er eben kommen in Herrlichkeit. Das entspricht Psalm 24. Also Psalm 22:

Ich bin der gute Hirte; Psalm 23: der große Hirte der Schafe; Psalm 24: der

Ober- oder der Erzhirte. 

Und noch ein Detail. Es heißt hier 'der Gott des Friedens, der aus den Toten

wiederbrachte unseren Herrn Jesus, den großen Hirten der Schafe'. Paulus hat

den Hebräerbrief auf Griechisch geschrieben. Und die Bibel der Apostel im NT

war ja die bereits bestehende Bibelübersetzung aus Alexandria, aus Ägypten,

- 28 -



die Septuaginta. Ich hab hier die Septuaginta, das ist diese Übersetzung aus

dem dritten Jahrhundert vor Christus, von Juden hergestellt in Ägypten. Und

das  war  eigentlich  die  Vorbereitung,  damit  dann  das  Evangelium über  das

jüdische Volk hinaus sofort zu den Heidenvölker gebracht werden konnte. Weil

vor  2000  Jahre  im  römischen  Reich  war  die  Weltsprache  nicht  Lateinisch

sondern Griechisch. Rund um das Mittelmeerbecken kam man mit Griechisch

durch, außer ganz im Westen, Spanien. Dort musste man unbedingt Lateinisch

predigen. Aber Paulus konnte den Römerbrief nach Italien schicken, und zwar

auf Griechisch. Die haben das verstanden. Das war Zweitsprache. Und so war

also die Septuaginta eine wichtige Vorbereitung des Evangeliums, dass die als

Übersetzung da war. Und im NT sehen wir, haben die Schreiber die Septuaginta

oft  benutzt,  wenn sie  aus  dem AT zitieren oder  auch nur  in  Anspielungen.

Merkt man, dass ist ja genau der Wortlaut aus dieser Stelle und aus dieser

Stelle.  Und  darum,  das  Studium der  Septuaginta  hilft  sehr,  um das  NT  in

Details  noch besser zu verstehen.  Und jetzt  gerade hier  habe ich auf  dem

Skript hingeschrieben, dass es da eine Anspielung gibt auf Jesaja 63 Vers 11 –

gemäß dem Text der Septuaginta. Und dort geht es um Mose, der genannt

wird 'der Hirte der Schafe'. Und in der Septuaginta heißt es:

11 Wo ist er, der aus dem Land [andere Handschriften haben aus dem Meer,

aus dem Land oder aus dem Meer] den Hirten der Schafe aufsteigen ließ?

Das ist genau eine Anspielung auf diese Stelle, wenn es heißt 'der Gott des

Friedens, der Wiederbringer aus den Toten', wo eben gesprochen wird in Jesaja

63 über Mose, der aus dem Roten Meer heraufgebracht wurde. Und jetzt ist

klar: Mose war ein Hinweis auf den Messias. Und so wie Mose aus dem Roten

Meer, in dem die Ägypter umkamen – das ist ein Bild des Todes – kam Mose

aber aus dem Meeresbecken des Roten Meeres kam er herauf und das schattet

eigentlich vor die Auferstehung des Herrn Jesus. Und darauf wird also hier

angespielt.  Und was  auch  noch  interessant  ist,  wenn man die  Septuaginta

weiterliest, da kommen Wörter vor, die grad im weiteren Text hier auch wieder

kommen. Also man merkt das, die Stelle hat hier einen Einfluss gehabt auf

Paulus für den ganzen Abschnitt hier, dieses Gebet 20 bis 21. 

- 29 -



Ja, also Mose aus dem Roten Meer ist  ein prophetischer Hinweis  auf Jesus

Christus, der aus dem Tot herauf kam, er der große Hirte der Schafe 

20 … in dem Blut des ewigen Bundes.

Der Herr Jesus hat bei der Einsetzung des Abendmahls erklärt: Dieser Kelch ist

der neue Bund in meinem Blut. Und dieses Blut wird jetzt hier wieder erwähnt

und  der  Bund  auch,  aber  wird  genannt  'der  ewige  Bund'.  Und  das  ist

interessant aus dem Grund: Der neue Bund sollte nicht später wieder einmal

abgelöst werden von einem anderen. Der alte Bund vom Sinai, von dem steht

in  Jeremia 31,31,  dass  Gott  diesen alten Bund eben auf  die  Seite  tut  und

ersetzt durch einen neuen Bund, den er mit Israel schließen wird, mit dem

zwölfstämmigen Volk Israel, mit dem Haus Juda und mit dem Haus Israel. Und

dieser Bund soll  ewig sein.  Warum betone ich das so? Ich weiß nicht,  wer

damals in der Schule Lessing lesen musste, diesen Aufklärungsautor. Und es ist

auch der Mann, der 'Nathan der Weise' geschrieben hat, um zu sagen: Man

kann nicht wissen, welche Religion die richtige ist,  alle Religionen sind sich

gleich.  Das  ist  grad,  was  man ständig  erzählt  und  wieder  repetiert  in  den

Schulen heute, ja. Und dieser Lessing hat auch gesagt: Ja, wer sagt, dass der

neue Bund im NT, dass das der letzte Bund ist? Gott kann auch nachher wieder

einen neuen Bund machen und quasi es ist gar nicht abgeschlossen. Tut mir

leid, dieser liberale Mann hat die Bibel nicht verstanden, denn die Bibel spricht

über den neuen Bund als einen ewigen Bund, der nicht wieder durch etwas

Besseres abgelöst werden muss, weil er vollkommen ist durch das Blut des

Herrn Jesus. Darum wird hier gesagt 'im dem Blut des ewigen Bundes'. Und

dieser Gott des Friedens 'vollende euch in jedem guten Werk'. Also er sagt den

Hebräern: Nach all den Ermahnungen, die ich gegeben habe, jetzt ist wichtig:

ganz durchdringen und dann wirklich sehen, wie der Herr in einem Prozess

durch das ganze Leben hindurch uns immer geistlich weiterbringt, so dass wir

fähig sind zu all dem, was Gott in unserem Leben bewirken möchte. Das sind

die guten Werke. Und 'damit ihr seinen Willen tut', nicht Eigenwillen, sondern

'seinen Willen'.

21 … in euch das bewirkend, was vor ihm wohlgefällig ist, durch Jesus

Christus, 

- 30 -



Das  ist  das  Geheimnis  des  christlichen  Glaubens.  Es  ist  eigentlich  so:  Wir

wären zu nichts fähig. Wir sind eigentlich so wie Handschuhe. Ein Handschuh,

der ist schlaff, ja, der kann nichts. Auch wenn er Finger hat, er kann nichts.

Aber wenn die Hand in den Handschuh reingeht, dann kann der Handschuh

Großes. Und das ist das Geheimnis 'Christus in euch' Kolosser 1 am Schluss.

Und hier wird gesagt 'in euch das bewirkend, was vor ihm wohlgefällig ist,

durch Jesus Christus'. Nicht aus unserer Kraft, sondern Christus in uns kann

uns, die wir wie Handschuhe sind, benutzen, um das zu tun, was vor Gott

wohlgefällig ist. Und dann endet es mit der Anbetung:

21 … dem die Herrlichkeit sei von Ewigkeit zu Ewigkeit! Amen.

Und schließlich ein kleiner Nachtrag. Paulus sagt:

22 Ich bitte euch aber, Brüder, ertragt das Wort der Ermahnung; denn

ich habe euch auch mit kurzen Worten geschrieben. 

Jetzt würde man sagen: Aber Hebräerbrief 13 Kapitel und er sagt, es war ein

kurzer Brief. Also wenn er das geschrieben hätte beim 1. Timotheusbrief 6,

2. Timotheus 4 Kapitel, Titus 3 Kapitel, ja versteht man das. Aber jetzt grad

beim Hebräerbrief, das ist ja einer der langen Briefe. Epheser nur 6, Kolosser

4.  Mit  kurzen  Worten.  Aber  die  Antwort  ist  ganz  einfach  und  eine  schöne

Antwort. Hier in diesem Brief durfte Paulus so viel über die Herrlichkeit des

Herrn Jesus schreiben und das war für ihn so kurzweilig, dass er da bei den

letzten Worten sagen muss 'ich habe euch mit kurzen Worten geschrieben'.

Weil das Thema so wunderbar ist. Und es ist ja auch auffällig, in diesem Brief

erwähnt er seinen Namen 'Paulus' nirgends, in anderen Briefen schon. Ja aber,

Paulus ist eigentlich ein bescheidener Name. Früher hieß er 'Saulus' und das

heißt 'der Begehrte' und dann nannte er sich 'Paulus', 'der Geringe/der Kleine'.

Also wenn er sich schon nennen würde,  wäre das schon ein Ausdruck von

Bescheidenheit. Aber sogar seinen bescheidenen Namen lässt er weg: Warum?

Weil der Brief eben die Herrlichkeit des Herrn Jesus in einer ganz besonderen

Weise herausstreichen sollte. Und darum beginnt er gleich im ersten Satz:

1 Nachdem  Gott  vielfältig  und  auf  vielerlei  Weise  ehemals  zu  den

Vätern geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tage zu

uns geredet im Sohn.

- 31 -



Er spricht über den Sohn und seine Herrlichkeit. Dann kommen sieben Herr-

lichkeiten  des  Herrn  Jesus  und  die  werden  dann  unterstrichen  mit  sieben

Zitaten  aus  dem AT.  Also  so  etwas  Erhabenes  wie  dieser  Brief,  nur  schon

beginnend.  Auch das  Griechisch in  diesem Brief  ist  sehr  gewählt,  ein  ganz

schönes Griechisch, stark geprägt durch die Septuaginta. Aber eben er nennt

seinen Namen nicht, weil der Herr Jesus soll da in ganz besonderer Weise im

Vordergrund stehen. Und er sagt auch nie 'Apostel'. Warum? Weil Paulus gar

kein Apostel war für die Juden. Er war Apostel für die Heidenvölker. Die zwölf

Apostel waren Apostel für die Juden, entsprechend den zwölf Stämmen Israels,

darum zwölf. Aber Paulus hat nicht nur den Heiden gedient, sondern auch den

Juden.  Und  darum  war  es  ihm  ein  ganz  besonderes  Anliegen,  diesen

Hebräerbrief zu schreiben. Aber er stellt sich nicht vor mit seiner apostolischen

Autorität,  weil  er  eben hier  als  Lehrer  auftritt.  Und darum haben wir  aber

gesehen in diesem Brief, immer wieder sagt er 'lasst uns', 'lasst uns', 'lasst

uns'.  Das  ist  nicht  der  Apostel,  der  befiehlt,  wie  man  das  z.B.  im

1. Korintherbrief so exemplarisch zeigen könnte, sondern er ist der Lehrer, der

sagt 'lasst uns', schließt sich ein und macht sich und allen anderen Mut. Und so

wurde dieses Wort 'Ermahnung'  oder 'Tröstung',  denn dieses Wort bedeutet

'ermahnen und trösten', das wurde für ihn so kurzweilig 'mit kurzen Worten

geschrieben'.

Und dann sagt er:

23 Wisst, dass unser Bruder Timotheus freigelassen ist, mit dem, wenn

er bald kommt, ich euch sehen werde.

Also er hat schon einen Fortschritt gemacht. In Philipper 1,1 und Philemon 1,1,

also auch Gefangenschaftsbriefe, dort wird Timotheus noch erwähnt bei Paulus.

Nicht wahr, das passt alles. Auch Timotheus war in Rom. Und jetzt sagt er, er

ist  freigekommen.  Sind  wir  also  schon  einen  Schritt  weiter.  Und  das  war

nochmals die Bestätigung für Paulus: Und nächstens werde ich auch freigelas-

sen werden. Und dann konnte Paulus wieder herumreisen. Und das war sehr

wichtig, denn dadurch ist es uns möglich, gewisse Brief einzuordnen. Ich hab

das  auf  dem Skript  noch  bei  Vers  19  bemerkt:  Danach  konnte  er  wieder

herumreisen. Vgl. 1. Timotheusbrief. Der 1. Timotheusbrief, da sagt Paulus zu

- 32 -



Timotheus,  den  hab  ich  in  Ephesus  gelassen  und  bin  weitergereist  nach

Mazedonien. Und den 1. Timotheusbrief kann man nicht in die vier Missions-

reisen in der Apostelgeschichte einordnen. Aber, wenn man weiß, dass Paulus

wieder  frei  wurde  und  dann  wieder  reisen  konnte,  dann  kann  man  den

1. Timotheusbrief einordnen. Und der Titusbrief, da wird Titus angewiesen, auf

Kreta  Älteste  einzusetzen  in  den Gemeinden.  Und Paulus  sagt  in  Kapitel  3

Vers 12: er werde in Nikopolis überwintern. Wann war Paulus auf Nikopolis in

der Apostelgeschichte? Man kann es nicht einordnen. Aber das ist eben von

den weiteren Reisen nach der Freilassung von den 2 Jahren Rom geschehen.

Und so kann man diese Briefe alle wunderbar einordnen. Und wenn wir daran

denken, in Römer 15,23 + 28 hat Paulus noch den Wunsch ausgedrückt, er

möchte eigentlich einmal nach Rom kommen – er dachte nicht als Gefangener

– aber er drückt den Wunsch aus: Ich möchte euch in Rom besuchen und dann

über euch weitergehen nach Spanien. Und die Frage ist, ist der Wunsch auch

noch wahr geworden, nach Spanien zu gehen. Nun, ich habe hier ein Buch mit

frühchristlichen Schriften aus dem 1. und 2. Jahrhundert, also von Schriften,

die verfasst worden sind, aber nicht zum NT gehören. Zum NT konnten nur

Schriften gehören, die von einem Apostel verfasst worden waren, wie z.B. die

zwölf Apostel und des Apostel Paulus oder von einem Propheten, der von den

Aposteln als Prophet anerkannt war. Und darum, das Markusevangelium wurde

verfasst, obwohl er kein Apostel war, von einem Propheten, der inspiriert war

durch  den  Heiligen  Geist.  Lukas  war  auch  kein  Apostel,  aber  ein  Prophet.

Jakobusbrief Bruder des Herrn, Judasbrief Bruder des Herrn, oder Halbbruder

des  Herrn.  Das  waren auch Propheten,  aber  keine Apostel.  Und Epheser  2

Vers 20 sagt, dass die Gemeinde aufgebaut ist auf dem Fundament der Apostel

und Propheten.  Das  war  das  Kriterium:  Ein  Buch muss  von einem Apostel

geschrieben worden sein oder  von einem Propheten,  der  durch die  Apostel

anerkannt war. Und darum gibt es nur diese 27 Bücher. Aber ich habe hier

erwähnt: Der Clemensbrief, der erste Clemensbrief, um 96 n. Chr. verfasst,

damals lebte noch der Apostel Johannes, er starb ja erst im Jahr 100. Also eine

Schrift aus dem 1. Jahrhundert, ich habe gerade hier den Text auf Griechisch

und auch auf Deutsch, und zwar ist das ein Brief von der Gemeinde in Rom an

- 33 -



die Gemeinde in Korinth. Er wird Clemensbrief genannt, weil zu der Zeit, ein

leitender Bischof in Rom war ein gewisser Clemens. Aber Clemens wird gar nie

erwähnt in diesem Buch. Es wird einfach am Anfang gesagt, die Gemeinde in

Rom schreibt der Gemeinde in Korinth. Und zwar gab es damals eine Spaltung

in der Gemeinde. Junge Leute haben eine Partei gebildet und haben sich gegen

die führenden Brüder erhoben. Und die Römer haben davon gehört und haben

dann  einen  Brief  geschrieben,  damit  diese  Spaltung  wieder  in  Ordnung

kommen würde. Ja und da wird argumentiert mit dem wunderbaren Beispiel

von  Paulus  und  da  wird  gesagt  in  5,6:  „Siebenmal  in  Ketten,  vertrieben,

gesteinigt, Herold im Osten wie im Westen, empfing er den echten Ruhm für

seinen Glauben. Er lehrte die ganze Welt Gerechtigkeit, kam bis an die Grenze

des Westens und legte vor den Machthabern Zeugnis ab. So schied er aus der

Welt und gelangte an den heiligen Ort, das größte Beispiel der Geduld.“ Er kam

bis an die äußerste Grenze des Westens. Das ist Spanien. Also er kam wirklich

noch bis dahin. Er hat eigentlich alles besucht von der Türkei über ehemaliges

Jugoslawien,  ja,  Illyrien wird erwähnt,  und dann eben Griechenland, Italien

und schließlich bis nach Spanien. In dieser Zwischenzeit, bis er schließlich dann

wieder verhaftet  wurde und dann kam er in die Todeszelle in Rom und da

schrieb er noch den 2. Timotheusbrief, wurde von Nero dann enthauptet, und

dort  sagt  er:  Ich  habe  den  guten  Kampf  gekämpft  und  die  Krone  der

Gerechtigkeit liegt bereit. Und er wusste um sein Abscheiden. Aber hier ist es

noch anders. Er sagt: Ich werde euch wieder sehen. Und schließlich Vers 24:

24 Grüßt alle eure Führer und alle Heiligen. Es grüßen euch die von

Italien. 

Jetzt ist klar, der Hebräerbrief wurde in Italien geschrieben. Es passen einfach

alle Puzzleteile zusammen.

 25 Die Gnade sei mit euch allen! Amen.

Und damit wird dieser wortgewaltige Brief beschlossen. Es geht nicht um den

Apostel und seine Person. Es geht alles um den Herrn Jesus. Und es geht eben

um seine Gnade.  Die wird all  diesen Hebräern gewünscht,  obwohl  er  ernst

ermahnen  musste,  dass  die,  die  nicht  klar  bekehrt  waren,  dass  die  noch

durchdringen müssen. Aber das ist jetzt nicht mehr das Thema am Schluss.

- 34 -



Hier geht es nur noch um das normale Christenleben und um die Gnade, die

wir brauchen Tag für Tag. Wollen wir hier schließen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 35 -


