
Der Hebräerbrief – 13,1 – 14 – ID R190.13

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

10.04.2021

ID R190.13

Guten Tag. Ich begrüße alle herzlich zu diesem Bibelstudientag. Wir kommen

heute zum letzten Kapitel des Hebräerbriefes. Und ich lese gleich zu Beginn die

Verse 1 – 8:

1 Die Bruderliebe bleibe.  2 Die Gastfreundschaft vergesst nicht, denn

durch diese haben einige ohne ihr Wissen Engel beherbergt. 3 Gedenkt

der  Gefangenen,  als  Mitgefangene;  derer,  die  Ungemach leiden,  als

solche, die auch selbst im Leib sind. 4 Die Ehe sei geehrt in allem und

das Ehebett unbefleckt; denn Hurer und Ehebrecher wird Gott richten.

5 Der  Wandel  sei  ohne  Geldliebe;  begnügt  euch  mit  dem,  was

vorhanden ist, denn er hat gesagt: „Ich will dich nicht versäumen und

dich nicht verlassen“; 6 so dass wir kühn sagen können: „Der Herr ist

mein Helfer, und ich will mich nicht fürchten; was wird mir ein Mensch

tun?“  7 Gedenkt eurer Führer, die das Wort Gottes zu euch geredet

haben,  und,  den  Ausgang  ihres  Wandels  anschauend,  ahmt  ihren

Glauben nach.  8 Jesus Christus ist derselbe gestern und heute und in

Ewigkeit.

Zunächst einmal  bis hierhin.  Für die,  die über den Livestream zugeschaltet

sind,  die  können  da  unten  links  in  der  Erweiterung  können  sie  den  Link

anklicken und das Skript runterladen. Das ist sehr wichtig, um gut folgen zu

können. 

- 1 -



Jetzt  wo  wir  am  Ende  des  Hebräerbriefes  stehen,  wollen  wir  nochmals

zurückdenken und den Aufbau des Hebräerbriefes ganz kurz anschauen. Wir

haben  gesehen,  es  gibt  3  Hauptteile  in  diesem  Brief.  Der  erste  kann

überschrieben werden mit 'die Erhabenheit des Messias'. Das sind die Kapitel 1

bis 7. Da wird die erhabene Größe des Messias Jesus vorgestellt als wahrer

Gott  von Ewigkeit  her und als wahrer Mensch und der,  der alle übersteigt:

Engel, die Erzväter, alle. Und nachdem diese Erhabenheit so deutlich 7 Kapitel

lang vorgestellt worden ist, wird zweitens in den Kapitel 8 und 9 bis Kapitel 10

Vers 18 'die Erhabenheit des messianischen Bundes' vorgestellt.  Also dieser

erhabene Messias sollte in diese Welt kommen und einen neuen Bund stiften in

seinem Blut.  Das  wird  in  diesem zweiten Teil  behandelt.  Und dann kommt

drittens  'die  Erhabenheit  des  messianischen  Glaubensweges'.  Alle  die,  die

diesem  wunderbaren  Messias  Jesus  angehören  und  die  Segnungen  seines

Bundes in Anspruch genommen haben, die sind jetzt auf einem Weg ans Ziel.

Er, der Messias, ist schon am Ziel. Er ist über diese Erde gegangen. Er ist auf

Golgatha gestorben, auferstanden und in die himmlische Herrlichkeit zurück-

gegangen. Aber die, die ihm angehören, die sind jetzt noch in dieser Welt auf

dem Weg. Und dieser erhabene Glaubensweg wird im letzten Teil vorgestellt,

ab 10 Vers 19 bis zum Schluss. Und diesen dritten Teil können wir nochmals

unterteilen in drei Abschnitte. Zuerst wird eigentlich behandel 'Jesus und der

neue Weg ins himmlische Heiligtum'. Kapitel 10 Vers 19 bis 21 zeigt, dass der

Herr Jesus den Zugang zu Gott ins himmlische Allerheiligste geöffnet hat. Und

dann kommt – wie üblich – wieder  ein  Einschub.  Wir  hatten schon in  den

ersten  zwei  Teilen  gesehen,  immer  wieder,  nachdem  ein  lehrmäßiger  Teil

abgeschlossen ist, kommt eine praktische Anwendung mit Warnung. Und zwar

wird  immer  wieder  gewarnt  vor  Abfall,  dass  also  solche,  die  nur  Namens-

christen sind, dass die in einer ganz gefährlichen Position sind. Die können

schließlich  zu  dem  Punkt  kommen,  wo  sie  alles,  was  sie  so  äußerlich

angenommen haben, verwerfen definitiv und verlorengehen. Und die werden

immer wieder in diesen Einschüben gewarnt vor Abfall. Und insgesamt können

wir  also  sechs  solche  Einschübe  unterscheiden.  Ich  habe  jetzt  die  in  den

Hauptteilen eins und zwei hier nicht mehr aufgeführt. Das hatte ich ja gemacht

- 2 -



bei  den  früheren  Skripten  ganz  am  Anfang.  Aber  jetzt  in  unserem

Zusammenhang wichtig, der Einschub vier 'Warnung vor Abfall, der bessere

und bleibende Besitz' wird behandelt in 10,23 bis 35. Und dann kommt wieder

ein lehrmäßiger Teil 'Jesus, der Anfänger und Vollender des Glaubens und der

Weg hinter ihm her'. Und da wird dieser Weg durch diese Welt gezeigt hin bis

zum Ziel. Das ist Kapitel 11 die Glaubenshelden des Alten Testaments, die wir

ausführlich angeschaut haben. Bis hin Kapitel 12 Vers 11 geht dieser Teil, wo

uns schließlich der Herr Jesus vorgestellt wird als 'der Anfänger und Vollender

des Glaubens', der uns vorausgegangen ist, ans Ziel gekommen ist und wir

schauen jetzt mit den Augen des Glaubens auf ihn und rennen in der Rennbahn

auf diesem Weg hinter ihm her. Und dann kommt wieder ein Einschub. Das ist

Einschub fünf 'Warnung vor Abfall'  und da wird die Verbundenheit mit dem

himmlischen Jerusalem vorgestellt und es wird gewarnt, dass die bekennenden

Messias Gläubigen Juden, die Hebräer, dass sie aufpassen müssen, dass sie

nicht Esau gleichen. Denn Esau, der wusste alles, aber schließlich hat er eben

doch keinen Raum für die Buße gefunden. Er wollte zwar Segen, aber er wollte

nicht umkehren. Und immer, wenn ein Mensch Buße tun kann, dann ist das ein

Beweis, dass Gott ihn zieht. Da muss einer nie Angst haben und denken: 'Oh,

ich  gehöre  vielleicht  zu  diesen  Abgefallenen,  die  nicht  mehr  zurückkehren

können'.  Nein,  wenn jemand Reue zeigt  über seine persönliche Schuld und

umkehrt, dann ist das immer, weil der Heilige Geist das bewirkt. Ein Mensch

kann nicht von sich aus Buße tun. Es braucht den Zug von Gott. Allerdings,

diesen Zug erfahren alle Menschen, nicht nur eine ausgewählte Reihe aus der

Menschheit.  Sondern  Gott  zieht  alle.  Aber,  wenn  man  diesem  Zug  nicht

nachgibt, sondern widersteht bis zum Schluss, geht man schließlich verloren.

Und eben, wenn jemand merkt 'ich werde gezogen', dann kann er wissen, er

gehört  garantiert  nicht  zu  denen,  die  im  Hebräerbrief  Kapitel  6  und  10

vorgestellt werden als solche, die nicht zur Buße hinkommen können. Ja, die

können eben nicht Buße tun und die wollen das auch gar nicht. Die haben den

Herrn definitiv verworfen. Aber wer Buße hat, der ist eben nicht wie Esau, der

keinen Raum für die Buße fand, aber er  hätte zwar mit Tränen den Segen

gesucht.  Das  wollte  er,  aber  nicht  die  Umkehr.  Nun,  das  wird  in  diesem

- 3 -



Einschub da gezeigt in unserer Verbundenheit mit dem himmlischen Jerusalem

und  die  Warnung  im  Zusammenhang  mit  Esau.  Und  dann  kommt  drittens

'Jesus und der Weg hinaus aus dem Lager'. Das wird uns heute beschäftigen,

nämlich Kapitel 13,7 bis 17. Und dann kommt noch ein Schlussteil, den hab ich

jetzt bezeichnet Einschub sechs, das ist einfach der Abschluss dann, Schluss-

ermahnung 'Jesus der große Hirte der Schafe'. Und er wird vorgestellt als der,

der eben bewirken kann, dass man nicht abfällt, sondern das Ziel erreicht.

Jetzt merken wir gleich, die ersten Verse, die wir in Hebräer 13,1 – 6 gelesen

haben, die gehören noch zu dem Einschub von vorher. Und der Zusammen-

hang ist ganz einfach zu ermitteln, man muss nur noch den Schluss lesen aus

Kapitel 12. Ich lese ab Vers 28:

28 Deshalb, da wir ein unerschütterliches Reich empfangen, lasst uns

Gnade  haben,  durch  die  wir  Gott  wohlgefällig  dienen  mögen  mit

Frömmigkeit und Furcht. 

Also hier wird aufgerufen zu einer völligen Hingabe an den Herrn, um Gott zu

dienen. Die Elberfelder erklärt bei 'Gott wohlgefällig dienen' in der Fußnote:

oder man kann auch übersetzen 'wohlgefällig Gottesdienst ausüben'. Und hier

ist  Gottesdienst  in  ganz  breitem  Maß  gemeint:  nicht  nur  das  Zusammen-

kommen der  Gläubigen,  um Gott  durch Anbetung zu dienen,  sondern ganz

praktisch auch im Alltag. Und in dem Zusammenhang müssen wir jetzt sehen

all  diese Ermahnungen in Kapitel  13 Vers 1, wo wir  ganz konkrete Befehle

haben:  Die  Bruderliebe  bleibe.  Das  ist  ein  Befehl,  ein  Imperativ.  Die

Gastfreundschaft vergesst nicht. Vers 3: Gedenkt der Gefangenen. Das sind

ganz konkrete Anweisungen, wie wir eben Gott wohlgefällig dienen können.

Und noch etwas möchte ich herausstreichen. Wenn wir sehen, der Hebräerbrief

ist  also  aufgebaut  aus  Lehre  und  dann  praktische  Anwendung,  Lehre,

praktische Anwendung usw., dann muss man sagen, die Lehre ist gerade in

diesem Brief sehr hoch. Also was wir da gefunden haben, das war wirklich

schwerste Kost. Und das wird auch von Petrus bezeugt. Ich habe das ganz am

Anfang, als wir den Hebräerbrief begannen zu studieren, erwähnt,  aber ich

möchte darauf nochmals zurückkommen, das ist also Repetition. In 2. Petrus 3

schreibt Petrus aus der Todeszelle in Rom seinen letzten Brief. Und in diesem

- 4 -



Brief verweist er auf die Briefe des Apostels Paulus. Und man muss bedenken,

der 1. und 2. Petrusbrief wurden an Juden geschrieben. In 1. Petrus 1 am

Anfang heißt es 'an die, die in der Zerstreuung sind von Pontus' usw., werden

verschiedene Provinzen aufgezählt. Zerstreuung ist im Griechischen 'diaspora'.

Das ist der Fachausdruck für Juden, die im Ausland leben. Und wir sehen in

2. Petrus 3 Vers 1, dass Petrus den zweiten Brief an die gleichen Empfänger

schrieb. Also daraus wird klar: Die Petrusbriefe waren an Juden geschrieben,

an Hebräer,  und zwar solche, die an ganz verschiedenen Orten in der Welt

zerstreut lebten. Und diese Briefe waren also nicht an eine örtliche Gemeinde

gerichtet,  sondern gewissermaßen ein Rundschreiben.  Und jetzt  kommt der

Punkt, 2. Petrus 3 Vers 15: 

15 Und erachtet die Langmut unseres Herrn für Errettung, so wie auch

unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit euch

geschrieben hat,

Also  hier  geht  hervor,  der  geliebte  Bruder  Paulus  hat  Juden,  die  in  der

Zerstreuung leben, einen Brief geschrieben. Man fragt sich: Ja, was ist das für

ein  Brief?  Ja,  aber  hier  wird  schon mal  ein  Hinweis  gegeben 'erachtet  die

Langmut unseres Herrn für Errettung'. Also betrachtet die Tatsache, dass Gott

wartet,  geduldig wartet,  dass ist  eine Chance, um errettet  zu werden, und

darüber  habe  Paulus  einen  Brief  geschrieben.  Nun,  wie  oft  haben  wir  im

Hebräerbrief  gelesen  'heute,  wenn  ihr  seine  Stimme  hört,  verhärtet  eure

Herzen nicht'. Unter den Messias Gläubigen Juden waren offensichtlich solche,

die  noch  nicht  wirklich  durchgedrungen  waren,  sondern  die  Wahrheit  des

Evangeliums so äußerlich aufgenommen haben. Und die werden gewarnt und

es wird gesagt 'heute müsst ihr jetzt voll durchdringen', 'heute, wenn ihr seine

Stimme hört'.  Ihr dürft das nicht hinausschieben, jetzt plötzlich kann es zu

spät  sein,  dass  die  Gnadenzeit  vorbei  ist  und  ihr  euch  verhärtet.  Und der

Hebräerbrief  macht  also  genau  dieses  Thema  klar:  Achtet  die  Geduld,  die

Langmut  des  Herrn  auf  Gelegenheit,  um wirklich  errettet  zu  werden.  Und

darüber  hat  also  Paulus  einen  Brief  geschrieben.  Das  passt  genau  zum

Hebräerbrief. Nun wird aber weiter gesagt in Vers 16. 2. Petrus 3 Vers 16:

- 5 -



16 wie auch in allen Briefen, wenn er in ihnen von diesen Dingen redet, 

Also jetzt wird nicht nur dieser eine Brief an Juden erwähnt, sondern überhaupt

die  Briefe  des  Paulus.  Und  auch  dort  hat  er  über  die  Geduld  des  Herrn

geschrieben, aber eben in diesem einen Brief ganz speziell. Und weiter wird

gesagt:

16 … von denen einige schwer zu verstehen sind, 

Ja also, wenn wir den Hebräerbrief schwierig gefunden haben, müssen wir uns

nicht  schämen,  wenn  sogar  der  Apostel  Petrus  sagt,  dass  einige  von  den

Briefen des Paulus, die sind schwer zu verstehen. Aber jetzt aufgepasst:

16 …die die Unwissenden und Unbefestigten verdrehen, 

Das ist eine Gefahr, dass Leute die Paulusbriefe verdrehen und nicht verstehen,

wie sie wirklich gemeint sind. Und dann sagt er:

16 …wie auch die übrigen Schriften, zu ihrem eigenen Verderben.

Das ist immer für einen selbst ganz schlecht, wenn man die Briefe von Paulus

verdreht. Aber hier wird jetzt gesagt, sie verdrehen die Paulusbriefe 'wie auch

die übrigen Schriften'. Und der Ausdruck 'die Schriften' ist im NT und auch im

damaligen Judentum ein Begriff für die Bücher, die zur Bibel gehören. Jetzt

wird klar: Also dieser Brief an Juden ist ein Brief, der zu den Heiligen Schriften

gehört. Da hätte ja jemand sagen können: Vielleicht erwähnt Petrus hier einen

Brief an Juden als Rundschreiben, der einfach nicht erhalten ist, der für damals

eine Bedeutung hatte, aber nicht für immer erhalten werden sollte. Aber hier

wird  klar:  Nein,  er  spricht  von  diesem Brief  und  den  anderen  Briefen  des

Paulus und sagt, sie werden verdreht, 'wie auch die übrigen Schriften'. Also

wird dieser Brief zu den Heiligen Schriften gezählt. Und wo haben wir ihn im

NT? Es gibt nur einen einzigen, der in Frage kommt, der als Rundschreiben an

Juden gerichtet ist. Das kann nicht der 1. Korintherbrief sein, das kann nicht

der 2. Korintherbrief sein, auch nicht Galater, Epheser, Philipper, Kolosser, geht

alles  nicht.  Der  Hebräerbrief.  Und  damit  ist  auch  die  Frage  nach  der

Autorschaft des Hebräerbriefes geklärt. Der ist von Paulus geschrieben. Und

gerade in diesem Brief sehen wir in besonderer Weise die Weisheit des Paulus.

Ja, Petrus sagt ja 'wie auch unser geliebter Bruder Paulus euch geschrieben,

nach der ihm gegebenen Weisheit'. Und diese Weisheit und diese Erkenntnis in

- 6 -



den Zusammenhängen des Alten Testaments, die sehen wir einfach gerade im

Hebräerbrief  in  einer  ganz außergewöhnlichen Weise.  Also  ganz interessant

dieses Zeugnis innerhalb des Neuen Testaments über den Hebräerbrief. Und

was da auch noch schön ist, dass dieser Petrus in der Todeszelle sagt 'unser

geliebter Bruder Paulus'.  Es gab einen Moment, wo er sehr Mühe hatte mit

Paulus. Wenn man denkt Galater 2, das war ein ganz entscheidender Moment,

wo Paulus die Wahrheit des Evangeliums verteidigen musste und er hat Petrus

öffentlich vor allen in Antiochia zurechtgewiesen. Das war absolut hart  und

trotzdem sehen wir,  Petrus  hat  das  akzeptiert.  Und er  schreibt  da noch in

seinem letzten Brief 'unser geliebter Bruder Paulus' und anerkennt auch seine

Weisheit, dass seine Briefe halt oft schwer zu verstehen sind usw. Das ist doch

wunderbar, das so zu sehen.

Ja,  wieso wird denn in unserem Umfeld immer wieder  gesagt 'ja,  niemand

weiß, wer den Hebräerbrief geschrieben hat'? Das kommt daher: Kirchenge-

schichtlich ist das weströmische Reich nicht das Gleiche wie das oströmische

Reich.  Im weströmischen  Reich  war  ja  Lateinisch  die  offizielle  Sprache,  im

oströmischen Reich Griechisch. Und darum war man im weströmischen Reich,

da war man dann eben schon sehr früh angewiesen auf Übersetzungen des

griechischen Neuen Testaments auf Lateinisch und auch andere Sprachen. Aber

im Osten konnte man Jahrhunderte lang den Text im originalen Wortlaut lesen

und verstehen. Und im Westreich hat sich das entwickelt 'wir wissen nicht, wer

den Hebräerbrief geschrieben hat'. Aber im Ostreich war das bis in die frühe

Christenheit zurück war das klar, das ist Paulus. Nicht wahr, die Schweiz gehört

dort  auch  zum Gebiet,  das  weströmisch  war  und  hier  ist  die  Tradition  so

verbreitet 'wir wissen nicht, wer den Hebräerbrief geschrieben hat'. Aber das

ist  ganz  wichtig,  das  zu  wissen,  denn  nur  Bibelbücher  konnten  akzeptiert

werden, von denen man ganz genau nachweisen konnte, dass sie von einem

der zwölf Apostel geschrieben worden waren. Die waren für Israel, für die zwölf

Stämme, oder von dem Apostel Paulus, der als Apostel für die Heidenvölker

eingesetzt war, oder von einem Propheten, der von diesen Aposteln anerkannt

war  als  Prophet.  Das  sind  z.B.  Markus,  Lukas,  waren  keine  Apostel,  aber

neutestamentliche Propheten, Judas, der den Judasbrief geschrieben hat, der

- 7 -



Bruder des Herrn, und Jakobus, der den Jakobusbrief geschrieben hat, Bruder

des Herrn. Nur diese konnten anerkannt werden, denn in Epheser 2 Vers 20

wird gesagt, dass die Gemeinde aufgebaut ist auf das Fundament der Apostel

und  Propheten.  Also  nur  das  ist  Fundament,  nur  darauf  können  wir  uns

abstützen. Und darum war das sehr wichtig, das zu wissen bei jedem Buch,

wer hat das geschrieben. Und das musste ganz klar nachweisbar sein. Und das

war  eben beim Hebräerbrief  auch  so,  dass  man in  der  frühen Christenheit

nachweisen konnte: Der stammt von Paulus.

Und jetzt noch etwas ganz Interessantes. Ich habe hier ein Buch mit den älte-

sten griechischen Handschriften des Neuen Testaments. Da werden alle Papyri

hier zusammengefasst und die gehen ja zurück bis ins 2. Jahrhundert n. Chr.

und gewisse werden von verschiedenen Gelehrten sogar aufs 1. Jahrhundert

datiert. Und dazu gehört u.a. der P46. 'P'  heißt 'Papyrus'.  P46 das ist eine

Handschrift, die umfasste alle Paulusbriefe. Davon sind noch 80 % des Textes

erhalten. Und ein Koreaner namens Kim hatte die nochmals ganz gründlich

bearbeitet  und  kam vor  Jahren  ganz  klar  zum Ergebnis:  Diese  Handschrift

wurde nicht,  wie  üblich  gesagt  wird,  um 200 n.  Chr.  geschrieben,  sondern

zwischen 75 und 100 n. Chr. Also eine der frühesten Handschriften, die wir

haben, mit 80 % aller Paulusbriefe. Und jetzt ist das Interessante, man kann

das vielleicht einmal in der Pause anschauen: Da habe ich den Römerbrief und

gleich nach dem Römerbrief kommt der Hebräerbrief und dann 1. Korinther,

2. Korinther. Also diese Christen in Ägypten – denn diese Handschrift kommt

aus Ägypten, aus dem oströmischen Reich, aber eben Nordafrika, Ägypten, wo

man  eben  auch  Griechisch  sprach,  –  und  das  war  für  sie  ganz  klar:  Der

Hebräerbrief ist von Paulus und nach dem Römerbrief vor dem 1. Korinther

wurde das eingereiht. Das ist ein sehr interessantes Argument.

Ja, aber jetzt wollen wir wirklich konkret zum Text übergehen. In den Versen 1

bis 6 finden wir sieben verschiedene Arten von Liebe. Und von diesen sieben

sind vier positiv und drei negativ. Also es gibt gute Liebe und es gibt auch

schlechte Liebe, sündige Liebe. Die erste Liebe ist: 

1 Die Bruderliebe bleibe. 

Das  griechische  Wort  hier  ist  'philadelphia'; 'phil' heißt  eben  'Liebe',  und

- 8 -



'adelphos' – 'Bruder';  'philadelphia' ist die Liebe zum Bruder. Ja, als man vor

langer Zeit  in Amerika diese Siedlung gegründet hat,  die eben Philadelphia

heißt, hat man das ganz bewusst gegründet, ja. Das war nicht einfach so ein

schöner  Name,  sondern  da  wusste  man  noch,  woher  das  kommt.  Das  ist

Bruderliebe, also Liebe zu denen, die auch erlöst sind und diesen wunderbaren

Messias  kennen  aus  dem Hebräerbrief.  Und  das  zeigt  uns,  eben  erhabene

Lehre, das bleibt  nicht einfach da oben,  sondern diese erhabene Lehre hat

Auswirkungen im praktischen Leben. Und das ist so wichtig, dass man eben,

wie  der  Hebräerbrief  das  zeigt,  ein  Gleichgewicht  hat  zwischen  erhabener

Lehre und praktischer  Anwendung.  Erhabene Lehre,  praktische Anwendung.

Und  das  zieht  eben  das  Praktische  aus  dem  Gewöhnlichen  des  Alltags  zu

himmlischen Höhen hinauf. Also als Zusammenfassung kann man sagen: Aus

all diesen wunderbaren und oft komplizierten Belehrungen des Hebräerbriefes

folgt, das wir ganz konkret die Miterlösten lieben. Die Bruderliebe bleibe, das

ist ein Befehl. Und dann: 

2 Die Gastfreundschaft vergesst nicht, 

Und  ich  habe  das  auf  dem  Skript  hier  angegeben,  das  Wort  für

'Gastfreundschaft' im Griechischen heißt hier  'philoxenia'; 'xenox' das ist 'der

Fremde'. Wieder 'phil' da vorne, das heißt eben 'Liebe'; 'philadelphia' und jetzt

'philoxenia',  wörtlich 'Liebe zu Fremden'. Und die alten Griechen haben das

benutzt,  um auszudrücken 'Gastfreundschaft',  in  dem man Fremde bei  sich

aufnimmt. Und das Wort hat sich aber entwickelt, vor 2000 Jahren zur Zeit des

Neuen Testamentes verwendete auch 'philoxenia', wenn man Leute einlud, die

man schon kennt, das ist auch  'philoxenia'. Aber an dieser Stelle klingt die

ursprüngliche Bedeutung des Wortes eben immer noch mit. Und das sehen wir

daran: Die  'philoxenia' vergesst nicht, denn durch diese haben gewisse ohne

ihr Wissen Engel beherbergt. Und das ist natürlich eine Anspielung auf 1. Mose

18.  Da  kamen 3  Männer.  Abraham dachte,  das  sind  Wanderer,  die  da  auf

Weltreise  sind  oder  eben  auf  großer  Reise  sind,  und  hat  sie  gebeten,  sie

möchten doch bitte ihm diese Ehre erweisen, dass er sie einladen darf. Und

dann hat er seine Frau angewiesen, etwas bereit zu machen, ja, wie das so

manche Männer machen, aber dann hat er selber ein Kalb zubereitet. Also der

- 9 -



hat nicht einfach nur die Frau arbeiten lassen, sondern hat selber ein Kalb

zubereitet und hat dann eben diesen dreien das Essen gegeben. Und es stellt

sich heraus, zwei davon waren Engel und die dritte Person war Gott selbst, in

Menschengestalt erschienen. Wie das immer wieder im AT zu sehen ist, dass

der Sohn Gottes, der ewige Sohn Gottes, in Menschengestalt  erscheint und

erstaunlicherweise kann dann Gott gesehen werden. 1. Mose 16, Hagar sagt,

als der Engel des Herrn, das heißt der Gesandte des Herrn, von dem aber im

gleichen Kapitel gesagt wird, er ist der Herr, also Jahwe, der Ewige, dann sagt

sie: Du bist ein Gott, der sich schauen lässt. Eben, weil Gott, der dreieine Gott,

sich sichtbar macht und das geschieht immer durch den Sohn. Darum sagt der

Herr Jesus: Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben; niemand kommt

zum Vater als nur durch mich. Weil der dreieine Gott sich immer durch den

Sohn zeigt,. Es gibt keine andere Möglichkeit zu Gott zu kommen. Und da stellt

sich aber heraus, die dritte Person da auf Besuch, war nicht ein geschaffener

Engel, sondern der Herr selbst. Aber eben zwei waren Engel und später gehen

diese zwei Engel, der Herr nicht, zu Lot nach Sodom und auch er nimmt diese

Gäste, diese Fremden, bei sich auf. Und darum sagt hier Paulus: Denn durch

diese,  durch  die  Liebe  zu  Fremden,  haben  gewisse  ohne  ihr  Wissen  Engel

beherbergt.  Dann möchte ich  noch eine Stelle  zeigen,  wo  'philoxenia' noch

vorkommt, z.B. in 1. Petrus 4 Vers 9:

9 Seid gastfrei gegeneinander ohne Murren.

Und da ist eben auch diese Begrifflichkeit von Liebe zu Fremden. Aber hier ist

allgemeiner, dass eben diese Gastfreundschaft auch gegenüber denen, die man

kennt,  den Gläubigen,  zum Ausdruck kommt.  Ja,  jetzt  haben wir  also zwei

Arten von Liebe: die Bruderliebe, die Liebe zu Fremden.

Und jetzt kommt Vers 3:

3 Gedenkt der Gefangenen,

Wir haben schon gesehen in Hebräer 10, dass manche der Hebräer, die mit

dem Brief angeschrieben sind, dass die Verfolgung erlitten haben. Es kam zwar

noch nicht zum Martyrium, also bis zum Tod, sagt Kapitel 12 'ihr habt noch

nicht gegen diese Sünde ankämpfend bis zum Blut widerstanden'. So steht das

in Kapitel 12. Das heißt, keiner musste bisher sterben, aber sie wurden ihrer

- 10 -



Güter beraubt – wegen ihres Glaubens. Und jetzt wird ganz allgemein gesagt

in diesem Rundschreiben:

3 Gedenkt der Gefangenen, als Mitgefangene; 

Hier geht es um die Liebe zu den verfolgten Gläubigen, dass man die nicht

vergisst.  Und  wir  wissen,  in  so  vielen  Ländern  dieser  Welt  unter  kommu-

nistischer Herrschaft und heute ganz besonders von der Ausdehnung her in

islamischen  Ländern,  werden  Christen  verfolgt.  Und  wie  soll  man  an  sie

denken?

3 Gedenkt der Gefangenen, als Mitgefangene; 

Also dass man sich vorstellt, ich wäre jetzt bei ihnen im selben Gefängnis, wie

wär mir  dann zumute.  So muss  man sich in  die  Situation hineinversetzen,

damit man dieses Mitgefühl für die verfolgten Christen auch wirklich empfindet.

Und dann wird gleich noch hinzugefügt:

3 … derer, die Ungemach leiden, als solche, die auch selbst im Leib

sind.

Und was hier mit 'Ungemach' übersetzt ist, das ist das Verb  'kakucheomei'.

Und das heißt 'misshandelt werden/gequält werden/gefoltert werden'. Ja, bei

der Verfolgung geht es oft nicht nur einfach um Gefangenschaft, das ist schon

schlimm genug, aber da geht es eben bis hin zur Folterung und quälen. Und

wie  sollen  wir  da  mitfühlen?  Wir  müssen  einfach  irgendwie  daran  zurück-

denken, wie zerbrechlich unser Körper ist und wie wenig es braucht und wir

liegen vollkommen flach und können nicht mehr. Z.B. nur ein kleiner Virus und

das reicht. Und wenn man zurückdenkt an solche Situationen, wo man eben

körperlich  ganz  schwach  war  und  Schmerzen  hatte,  eben  wie  zerbrechlich

unser Körper ist, und so muss man an die gefolterten Christen denken, indem

man sich so hineinversetzt als solche, die auch selbst im Leib sind, die genau

wissen, was Leiden eben bedeuten und wie das einen auch … Die Freude geht

verloren. Man kann so schnell hoffnungslos werden, ja. Eben weil der Leib, der

unter Schmerzen leidet,  auch die Seele so in Mitleidenschaft  zieht.  Und so

sollen wir an sie denken. Das ist also die dritte Art von Liebe für die verfolgten

Christen. Und dann kommt:

4 Die Ehe sei geehrt in allem

- 11 -



Jetzt geht es um die eheliche Liebe. Gott hat den Plan eingesetzt in 1. Mose 1

und 2: ein Mann und eine Frau und die sollen ein Fleisch werden. Und diese

Liebe von Mann und Frau, das ist die Liebe nach Gottes Gedanken und sie soll

ein ganzes Leben dauern, bis der Tod scheidet. Und jetzt wird hier gesagt 'die

Ehe sei geehrt in allem'. Man kann übersetzen vom Griechischen her 'unter

allen' oder 'in allem', also in allen Aspekten, in allen Hinsichten. Und das ist die

Übersetzung,  die  man  unbedingt  wählen  sollte.  Es  ist  nämlich  ein  ganz

wichtiger Befehl, der gegen den Zeitgeist geht. Denn schon damals begann

eine Irrlehrerbewegung in der Christenheit sich immer mehr auszubreiten, das

war  die  Bewegung  der  Gnostiker.  Und  wir  können  grad  aufschlagen

1. Timotheus 6. Da schreibt Paulus etwa 2 Jahre nach dem Hebräerbrief an

Timotheus 6 Vers 20:

20 O Timotheus, bewahre das anvertraute Gut, indem du dich von den

ungöttlichen,  leeren Geschwätzen und Widersprüchen der  fälschlich

sogenannten Gnosis  [das  heißt Kenntnis] wegwendest,  21 zu  der  sich

bekennend etliche von dem Glauben abgeirrt sind. Die Gnade sei mit

dir! Amen.

Also noch ein letztes Vermächtnis in diesem Brief: Bewahre das anvertraute

Gut. Also halte an der gesunden biblischen Lehre fest. Aber es gibt eben einige

Gläubige, die sind ungöttlichen leeren Geschwätzen und auch Widersprüchen,

–  also  dagegen  reden,  gegen  die  richtige  Lehre  reden,  das  meint  Wider-

sprüche, – nachgefolgt und die gehören eben zu dieser fälschlich sogenannten

Kenntnis.  Die  haben  sich  stolz  genannt  Gnostiker,  wir  haben  eine  höhere

Erkenntnis.  Und  die  haben  geglaubt,  dass  alle  Materie  eigentlich  etwas

Minderwertiges sei und dass also auch der Körper etwas Minderwertiges sei,

nur  das  Geistige,  das  ist,  das  ist  von  Bedeutung.  Und  aus  dieser  Irrlehre

entstand dann folgender Schluss: Jesus Christus ist auch nicht ein richtiger

Mensch geworden,  denn dann hätte  er  ja  einen  Körper  mit  echter  Materie

angenommen und Materie ist minderwertig, ist schlecht. Also kann das nicht

sein. Und darum schrieb dann Johannes den 1. Johannesbrief und zeigt, dass

Antichristen die bekennen nicht 'Jesus Christus im Fleisch gekommen'.  Also

dass Jesus Christus existierte und dann kam er und wurde ein Mensch. Und

- 12 -



diese Gnostiker haben übrigens auch die Gottheit des Herrn Jesus geleugnet.

Die haben ihn betrachtet als so einen Ausfluss aus der Gottheit heraus und

haben damit seine ewige Gottheit in Frage gestellt. Und das waren eben diese

Gnostiker, die im 1. Johannesbrief Antichristen genannt werden. Und die haben

auch gesagt: Ja, der Körper ist etwas Minderwertiges und darum ist eigentlich

auch die Sexualität in der Ehe etwas Minderwertiges, etwas Niedriges. Und so

begann dieser Gedanke sich einzuschleichen in die Christenheit. Nicht wahr,

wenn  Leute  den  Christen  vorwerfen,  wir  seien  körperfeindlich,  muss  man

sagen, das stimmt jetzt überhaupt gar nicht, weil das ist gar nicht etwas aus

der Bibel. Das kommt aus der Sekte der Gnostiker, die sich ab dem 1. Jahrhun-

dert und dann noch viel mehr im 2. Jahrhundert, 3. Jahrhundert ausgebreitet

hat.  Das  hat  übrigens  dazu  geführt,  im  2.  Jahrhundert  bereits,  dass  man

gesagt hat: Ja, eigentlich sollte in der Gemeinde jemand, der in der Nacht vor

dem  Sonntagabendmahl  Beischlaf  hatte  mit  seiner  Frau,  der  sollte  das

Abendmahl nicht austeilen, weil das eben etwas Minderwertiges ist. Aha. Und

dann kam schon bald die Idee auf: Und eigentlich wäre es auch besser, wenn

solche, die das Abendmahl austeilen, gar nie heiraten. Und so kam das Zölibat

auf. Und so kam schließlich auch das Eremitentum auf und das war so populär,

so dem Zeitgeist damals entsprechend. Man ging in die Wüste hinaus, lebte

allein und bezahlte auch nicht mehr diese immer höher werdenden Steuern im

römischen Reich.  Ja,  das  waren die  Hippies  von damals.  Die Eremiten  das

waren die Hippies. Die gingen in die Wüste und das waren so viele. Da haben

sie  begonnen,  sich  zusammenzuschließen  zu  Klöstern.  So  entstand  das

Klosterwesen im 2. und 3. Jahrhundert, alles aus dem Gedanken heraus, dass

eben die Sexualität in der Ehe etwas Minderwertiges sei. Und hier sagt der

Apostel 'die Ehe sei geehrt in allem'. Das heißt in allen ihren Aspekten, es gibt

nichts  Niedriges.  Die  Sexualität  ist  von  Gott  gewollt.  Und  das  wird  im

Schöpfungsbericht  klar  gesagt  1.  Mose  2  Vers  24:  Deshalb  wird  ein  Mann

seinen Vater und seine Mutter verlassen und seiner Frau anhangen, wörtlich

'dabaq' – 'ankleben' und die zwei werden ein Fleisch sein. Und das Hohelied

beschreibt ja die jung Verheirateten, die Frau wird immer noch Braut genannt,

aber  es  ist  die  jung  verheiratete  Frau.  Und  das  Hohelied  ist  ein  ganzes

- 13 -



Bibelbuch, das eben die eheliche Liebe und gerade auch die Sexualität, aber

nicht derb ausgedrückt, sondern blumig und in orientalisch blumiger Sprache

wird das ausgedrückt, aber es wird als Werk Gottes gepriesen. Und man kann

sagen: Das Hohelied ist eine Illustration für Hebräer 13 Vers 4: Die Ehe sei

geehrt in allem. Aber es geht natürlich nicht nur um die Sexualität. Die Ehe

umfasst so viele Bereiche und alle sind von Wert. Ja, es gibt manchmal das

Problem, dass gewisse Eheleute sich zu wenig Zeit nehmen und denken, ja, ich

muss und mein Beruf und so und dann nimmt man sich keine Zeit füreinander.

Ja, aber da hat man auch wieder einen Aspekt der Ehe vernachlässigt. Und so

gibt es noch viele andere Bereiche. Und die Belehrung ist hier: Die Ehe sei

geehrt  in  allem,  in  allen  ihren  Aspekten.  Und  auch  da  muss  es  ein

Gleichgewicht geben.  Und wenn das stimmt,  dann wird das Eheleben eben

etwas Glückliches. Und dann wird hinzugefügt:

4 ... und das Ehebett unbefleckt; 

Das Wort hier  übersetzt  mit  Ehebett  'koite' im Griechischen bedeutet  'Bett'

oder auch 'Beischlaf', also man kann sagen auch 'Geschlechtsverkehr'. Und da

wird aber gesagt, dass der Geschlechtsverkehr unbefleckt ist. Das heißt, nichts

Unreines darf da hineinkommen. Und was könnte da reinkommen? Nun, es

geht gleich weiter:

4 ... denn Hurer und Ehebrecher wird Gott richten.

Für  'Hurer'  steht  das  Wort  'pornos'.  Im  NT  kommt  dann  auch  das  Wort

'porneia' sehr oft vor. Es wird übersetzt mit 'Hurerei'. Aber ich muss erklären,

'porneia' bedeutet jeglichen Geschlechtsverkehr außerhalb der Ehe. Und auch

da  alle  Formen  von  Geschlechtsverkehr  außerhalb  der  Ehe  werden  unter

diesem  Begriff  zusammengefasst.  Also  nicht  nur  bezahlte  Liebe,  sondern

jeglicher  Geschlechtsverkehr.  Und  dann  'Ehebrecher  wird  Gott  richten'.

Ehebruch mit Sexualität neben der Ehe, das wird hier bezeichnet mit Ehebruch.

Übrigens, das Wort  'porneia' bezeichnet auch Ehebruch, denn das ist ja auch

Geschlechtsverkehr  außerhalb  der  Ehe.  Aber  z.B.  zwei  Unverheiratete,  die

Geschlechtsverkehr haben, das ist auch 'porneia' nach der Bibel. Und Galater 5

sagt 'die solches tun, werden das Reich Gottes nicht ererben'. Und so wird also

hier ganz allgemein gewarnt, denn Hurer und Ehebrecher wird Gott richten.

- 14 -



Und dieses Richten muss man nicht nur sehen in der Ewigkeit, sondern auch

schon hier  auf  Erden.  Und wirklich,  wenn man konfrontiert  ist  auch in der

Seelsorge  mit  diesen  Dingen,  sieht  man,  wie  das  Menschen  ganz  kaputt

machen kann und wirklich  auch  seelisch  zu  einem Zusammenbruch  führen

kann. Also da kann man schon sehr sehr traurige Dinge erleben und sehen und

beobachten.  Es ist  eine Bestätigung 'denn Hurer und Ehebrecher wird Gott

richten'. Das hat auch hier auf der Erde schon Konsequenzen. Also da haben

wir  2  Arten  von  unerlaubter  Liebe:  Hurer,  also  eine  unerlaubte  Beziehung

außerhalb der Ehe, und Ehebruch, unerlaubte Beziehung neben der Ehe.

Und dann geht es weiter in Vers 5:

5 Der Wandel sei ohne Geldliebe; 

 Und da habe ich auf dem Skript aufgeführt, das Wort hier heißt 'philargyria'.

Jetzt hatten wir 'philadelphia',  'philoxenia' und hier 'philargyria'. Das ist Liebe

zum Geld oder zum Silber. Ich habe dazu geschrieben: Eine weitere sündige

Art von Liebe ist die Geldliebe. Und hier erklärt der Apostel: Begnügt euch mit

dem, was vorhanden ist.  Also Genügsamkeit,  das bedeutet  Dankbarkeit  für

das, was man hat, ist ein Schutz gegen diese Sünde, denn Geldliebe entsteht

bei einer Unzufriedenheit. Man möchte das noch und das und das haben und

das  führt  eben  zur  Geldliebe.  Und  das  wird  dann  noch  unterstrichen,  das

'begnügen':

5 … denn er hat gesagt: „Ich will dich nicht versäumen und dich nicht

verlassen“; 

Jetzt haben wir hier ein Zitat aus dem AT. Und diese Formulierung, dass Gott

verspricht, nicht zu versäumen und nicht zu verlassen, finden wir in 5. Mose

31,8 an Josua gerichtet. Und in 5. Mose 31,6, also 2 Verse davor, wird das

Gleiche  verheißen  gegenüber  Israel,  gegenüber  dem  Volk  Israel.  Und  in

1. Chronika  28,20  gegenüber  Salomo,  also  in  ganz  unterschiedlichen

Situationen. Und das Schöne ist jetzt: Hier wird im NT diese Zusage Gottes aus

dem Alten direkt übernommen. Das heißt, jetzt könnte jemand sagen, also wer

das ganz genau und es gescheit sagen will, exegetisch vorgehen, also nach

Regeln der Auslegung, dann muss man sagen, also 5. Mose 31,6 bezieht sich

auf  Israel,  nicht  auf  uns,  31,8  bezieht  sich  auf  Josua  und 1.  Chronika  28

- 15 -



bezieht sich auf Salomo. Das kann man nicht einfach auf uns übertragen. Aber

hier wird es in der vollen Kraft auf uns übertragen. Na gut, könnte jemand

sagen, aber dann mach ich das auch mit Versen im AT, wo Gott Israel verheißt,

wenn sie treu sind gegenüber dem Wort, werden sie nie krank werden. Können

wir das? Ja, manche machen das ja. Aber vollkommen zu Unrecht. Warum?

Weil  Israel  ist  ein  irdisches Volk Gottes im Kontrast  zur Gemeinde,  die ein

himmlisches  Volk  Gottes  ist.  Israel  hat  grundsätzlich  irdische  Verheißungen

bekommen und irdischen Segen, und die Gemeinde grundsätzlich himmlischen

Segen. Und darum kann man die irdischen Verheißungen Israels nicht einfach

auf die Gemeinde übertragen. Das gibt ein totales Chaos. Ja gut, könnte jetzt

jemand sagen: Mal wendest du das auf uns an und mal nicht. Ja, genau. Und

wann soll man und wann soll man nicht. Nun, das NT macht klar, was eben

sowohl  für  Israel  als  auch  für  die  Gemeinde  gilt  grundsätzlich.  Und  diese

Verheißung, dass Gott zu uns hält und dass er uns das gibt, was wir brauchen,

das finden wir auch im NT für die Gemeinde. Und darum können wir eben,

wenn  wir  alttestamentliche  Geschichten  lesen,  mit  dem  Licht  des  Neuen

Testamentes erkennen: Das können wir direkt auf uns übertragen, aber das

z.B.  nicht.  Denn das NT macht  klar,  die  Verheißung,  immer gesund durchs

Leben gehen zu können, ist nicht eine Verheißung, die die Gemeinde hat. Und

wenn  es  einer  doch  hat?  Ja,  dann  ist  das  ein  Supplement,  also  ein

Zusatzgeschenk, aber ohne dass man sich auf eine Verheißung berufen könnte.

Das ist ganz wichtig. Denn Römer 8 sagt: Wir haben die Erlösung des Leibes

noch nicht und wir seufzen in diesem Leib und wir erwarten die Erlösung des

Leibes in der Zukunft,  wenn Jesus Christus wiederkommt. Also ist es  eben

etwas, das wir akzeptieren müssen, wenn wir durch Krankheit gehen müssen.

Aber, wir haben die Zusage, dass Gott uns mit dem Nötigen versorgt, darum

sagt hier der Text: Begnügt euch mit dem, was vorhanden ist, 

5 … denn er hat gesagt: „Ich will dich nicht versäumen und dich nicht

verlassen“; 

Und  dieses  alttestamentliche  Wort  können  wir  in  der  vollen  Kraft  auf  uns

beziehen, so, wie wenn das eben nicht zu Josua, sondern zu uns gesagt wird,

nicht zu Israel, sondern zu uns. Und dann wird gleich noch hinzugefügt:

- 16 -



6 so dass wir kühn sagen können: [nochmals ein Zitat, diesmal aus Psalm

118 Vers 6] „Der Herr ist mein Helfer, und ich will mich nicht fürchten;

was wird mir ein Mensch tun?“

Also  wir  können  kühn  solche  alttestamentlichen  Worte  aus  den  Psalmen

nehmen und richtig anwenden auf uns, so dass es uns Mut macht, den Weg

voranzugehen. Er hat verheißen, aber ich will mich mit dem, was ich habe,

begnügen.  Und  so  wird  man  vor  Geldliebe  bewahrt.  Übrigens  'versäumen'

muss ich noch erklären, 'ich will dich nicht versäumen', das griechische Wort

'aniemi' heißt 'losmachen/lösen/aufgeben'. Also Gott sagt: Ich will mich nicht

von dir ablösen,  sondern ich bin fest  mit  dir  verbunden. Und das ist seine

Zusage, dass er uns auch, was eben das Nötige zum Leben anbetrifft, dass wir

durchkommen werden. 

Ja und jetzt kommt ab Vers 7 eben nach diesem Einschub, der so mit prakti-

schen Belehrungen geendet hat, kommt jetzt das neue Thema 'Jesus und der

Weg hinaus aus dem Lager'. Und da fahren wir weiter nach 10 Minuten Pause.

Wir  fahren  jetzt  weiter  in  Hebräer  13.  Ich  fasse  nochmals  zusammen  die

sieben Arten von Liebe in den Versen 1 bis 6 sind diese: vier sind positiv, drei

sind sündig. Die Bruderliebe Vers 1 und die Liebe zu Fremden Vers 2, dann die

Liebe zu den verfolgten Christen Vers 3 und dann Vers 4 die Liebe zwischen

Mann  und  Frau  in  der  Ehe.  Und  dann  die  unerlaubte  Liebe  zwischen  zwei

Unverheirateten, Hurer, und die unerlaubte Liebe neben der Ehe, Ehebrecher,

und schließlich die Geldliebe.

Jetzt kommen wir zu Vers 7 ff:

7 Gedenkt eurer Führer, die das Wort Gottes zu euch geredet haben,

und,  den  Ausgang  ihres  Wandels  anschauend,  ahmt  ihren  Glauben

nach.

Wer sind diese Führer? Es ist nicht das Wort für Älteste. Denn wenn im NT

diese  Ordnung,  die  Gott  eingesetzt  hat,  dass  Brüder  in  einer  örtlichen

Gemeinde führen als Älteste, die werden genannt 'presbyteros'. Das heißt 'ein

relativ Alter'. Auf Deutsch hat man übersetzt mit dem Superlativ 'Ältester' und

dann wären das vielleicht die 90jährigen in der Gemeinde. Aber es steht nicht

so, sondern 'Älterer'. Das heißt ein relativ Alter. Und 1. Timotheus 3 spricht

- 17 -



eben über diesen Ältestendienst und macht klar, das soll nicht ein Junger im

Glauben sein.  Geht gar nicht,  also relativ Alter. Und die werden dann auch

genannt Aufseher 'episkopos'. Das sind also solche, die eine Übersicht haben in

der Gemeinde. Die wissen, wer kommt da, welche Bedürfnisse sind da, Nöte.

Darum  werden  sie  auch  Aufseher  genannt.  Aber  wir  sehen  ganz  klar  in

Apostelgeschichte 20, da ruft Paulus die Ältesten von Ephesus herüber nach

Milet,  um  ihnen  ein  Abschlusswort  weiterzugeben.  Und  diese  Ältesten

'presbyteros' genannt, die werden im Text genannt: Gott hat euch eingesetzt,

also  der  Heilige  Geist  hat  euch eingesetzt,  als  Aufseher.  Daraus  folgt,  also

Ältester  und  Aufseher  ist  dasselbe  und die  werden immer  in  der  Mehrzahl

genannt und immer nur auf die örtliche Gemeinde bezogen. Aber jetzt haben

wir hier ein überörtliches Schreiben und Paulus sagt 'gedenkt eurer Führer, die

das Wort Gottes zu euch geredet haben'. Und dieser Ausdruck 'Führer' kommt

auch vor in Apostelgeschichte 15. Und da ging es um lehrmäßige Probleme in

der Gemeinde in Antiochia und dann musste das Problem zu den Aposteln nach

Jerusalem gebracht werden, dass die das anschauen und klären könnten. Und

schließlich  wurde  die  Sache  auch  völlig  klargestellt.  Die  Irrlehre  wurde

widerlegt, die klare Lehre wurde vorgestellt und dann sollte das von Jerusalem

wieder übermittelt werden nach Antiochia. Und in dem Zusammenhang liest

man in Apostelgeschichte 15,22:

22 Dann  [nachdem alles  geklärt  war] schien es  den Aposteln  und den

Ältesten samt der ganzen Gemeinde gut, Männer aus sich zu erwählen

und sie mit Paulus und Barnabas nach Antiochien zu senden: Judas,

genannt Barsabbas, und Silas, Männer, die Führer unter den Brüdern

waren.

Und es ist klar, dieser Judas Barsabbas, das war nicht einer der Apostel, aber

er hatte eine führende Stellung unter den Gläubigen, und zwar überörtlich.

Aber  nicht  eine  formelle  Autorität,  sondern  eine  geistliche,  eine  moralische

Autorität, und ebenso Silas, Männer, die Führer unter den Brüdern waren. Und

sie werden weiter beschrieben in Vers 25:

25 es schien uns gut, einmütig geworden, Männer auszuwählen und sie

mit unseren Geliebten, Barnabas und Paulus, zu euch zu senden, 26 mit

- 18 -



Männern,  die  ihr  Leben  hingegeben  haben  für  den  Namen  unseres

Herrn Jesus Christus.  27 Wir haben nun Judas und Silas gesandt, die

auch selbst mündlich dasselbe berichten werden. 28 Denn es hat dem

Heiligen Geist und uns gut geschienen, keine größere Last auf euch zu

legen als diese notwendigen Stücke usw. 

Also, diese Führer werden hier auch weiter beschrieben 'Männer, die ihr Leben

hingegeben haben für den Namen unseres Herrn Jesus Christus'. Das gibt eben

diese geistliche moralische Autorität. Das sind keine kleinen Päpste. Und der

Herr Jesus selber hat ja in Matthäus 23 die Jünger gewarnt,  und zwar die

Apostel, dass sie niemanden eben als 'Vater', als geistlicher Vater, ansprechen

sollten. Ja. Papst 'il Papa' auf Italienisch heißt ja 'Vater'. Das ist genau das. Das

geht gar nicht. Aber die Schrift macht klar, es gibt solche, die ein geistliches

Format haben und damit auch überörtlich in den Gemeinden dienen und die

werden genannt 'Führer'.  Und jetzt wird in Hebräer 13 dreimal dieses Wort

'Führer' verwendet. Wie gehabt Vers 7:

7 Gedenkt eurer Führer, 

Und weiter Vers 17:

17 Gehorcht euren Führern und seid fügsam; 

Und schließlich Vers 24:

24 Grüßt alle eure Führer und alle Heiligen. Es grüßen euch die von

Italien.

Jetzt sehen wir, unter diesen Führern gibt es aber zwei Gruppen: Solche, die

waren damals,  als  der Hebräerbrief  geschrieben wurde im Jahr 62 aus der

Gefangenschaft des Paulus in Rom, die waren damals schon verstorben. Und

natürlich zu diesen Führern gehören nicht nur eben Leute wie Silas und Judas,

die  wir  gefunden  haben,  sondern  auch  die  Apostel  hatten  natürlich  diesen

überörtlichen Dienst. Und wenn wir z.B. denken an den Apostel Jakobus, der in

Apostelgeschichte 12 – und das war Jahre vor dem Hebräerbrief – der wurde ja

ermordet, also enthauptet.  Und so waren eben solche Führer damals schon

nicht mehr unter den Gläubigen. Und jetzt wird hier gesagt:

7 Gedenkt eurer Führer, die das Wort Gottes zu euch geredet haben, und,

den Ausgang ihres Wandels anschauend, ahmt ihren Glauben nach.

- 19 -



Also hier geht es jetzt um verstorbene Führer. Sie waren Säulen, sie waren

Vorbilder, an denen man sich orientieren konnte. Und dann kam der Tag, wo

der Herr sie weggenommen hat. Und das kann manchmal ganz ganz schwierig

sein, manchmal sogar für manche Gläubige destabilisierend. Wenn die nämlich

wirklich durch ihr Beispiel und durch ihre Hingabe an den Herrn und für die

Wahrheit des Wortes eben für Klarheit, Sicherheit, Gewissheit gesorgt haben

und plötzlich sind sie nicht mehr da. Nun, was bleibt: ihrer zu gedenken. Die

haben das Wort Gottes verkündigt und jetzt, was soll man machen? Man soll

auf  den  Schluss  ihres  Lebens  schauen.  Und  den  Ausgang  ihres  Wandels

anschauend und sehen, wie die bis zum Ende dem Herrn treu geblieben sind.

Nicht wahr, es gibt manche – ich hab das schon erlebt – die haben sich bekehrt

und eine ganz schnelle geistliche Entwicklung erlebt und dann abgestürzt. Das

ist so schlimm. Und das erlebt man immer wieder. Und auch solche, die länger

und dann plötzlich doch einen Sturz erlebt haben. Und hier wird betont 'den

Ausgang ihres Wandels anschauend'. Ich hab hier auf dem Skript diese Stelle

hingeschrieben aus Prediger 7 Vers 8:

8 Besser das Ende einer Sache als ihr Anfang;

Ja, es ist so wichtig, dass eben das Ende des Glaubensweges vorbildlich und

gut endet.  Es kann sein,  dass am Anfang Probleme waren, aber dann eine

Umkehr, eine richtige Ausrichtung und ganz besonders wichtig ist, dass das

Ende gut ist: 'Besser das Ende einer Sache als ihr Anfang'. Und jetzt noch

etwas  Wichtiges,  hier  sagt  Paulus  nicht  'den  Ausgang  ihres  Wandels

anschauend, ahmt sie nach'. Und zwar wäre das etwas Verheerendes, denn

Gott hat uns alle geschaffen als Unikate, als Prototypen. Es gibt uns wirklich

nur einmal und das wollte Gott so, weil jeder in seiner Individualität hat auch

eine  andere  Ausstrahlung.  Darum  werden  ja  die  Gläubigen  symbolisch

dargestellt in 2. Mose 28 mit den Edelsteinen auf dem Brustschild des Hohen-

priesters, das er auf dem Herzen tragen musste. Es sind zwölf verschiedene

Edelsteine und auf jedem steht ein Name der zwölf Söhne Jakobs. Das heißt:

Jeder Edelstein widerspiegelt das Licht des Leuchters, wenn der Hohepriester

ins Heiligtum hineinging und da beim siebenarmigen Leuchter war, auf eine

andere Art  das Licht aus.  Und so sind wir  alle in Gottes Augen als  Erlöste

- 20 -



Edelsteine, aber mit einer anderen Ausstrahlung. Und darum ist es so wichtig,

dass wir nicht einander kopieren. Und manchmal erwischt man sich, dass man

plötzlich  beginnt,  gleich  zu sprechen wie der  und der.  Ja,  ein  bisschen die

gleiche Art von Betonung, so, ja. Ich könnte da verschiedene nachahmen und

dar würde man gleich wissen, ach, das ist der Benedikt Peters oder das ist der

und der. Aber das soll man nicht. Gut, wenn das unbewusst geschieht, ist das

auch nicht schlimm. Aber eben, es wird hier gesagt 'den Glauben nachahmen',

diese selbe Hingabe, Treue dem Herrn. Eben, wie wir gelesen haben 'Männer,

die ihr Leben hingegeben haben für den Namen des Herrn Jesus. Und das ist

wichtig, dass wir also nicht kopieren, nicht imitieren die Art, aber die Treue, die

Hingabe, den Glauben. Und das hilft übrigens auch gegen Eifersucht. Wenn

man sich nämlich bewusst ist, dass der Herr jedem eine Gabe gegeben hat,

jedem eine individuelle Ausstrahlungskraft, so dass der eine spricht diese Leute

an und der andere jene. Ich meine, ich merke bei gewissen Leuten, da habe

ich keine Chance, an die heranzukommen. Aber ich bin so glücklich, dass ich

weiß, es gibt Leute, die kommen bei denen ran. Ich sage jetzt nicht, welche

das sind. Aber eben der Herr braucht die Verschiedenen und ihre Art zu sein,

zu  sprechen,  zu  leben  und  diese  Vielfalt  braucht  es.  Was  wir  nachahmen

müssen, ist der Glaube. Und dazu noch ein Vers aus Sprüche 10. Der ist auf

den ersten Blick gar nicht einfach zu verstehen. Sprüche 10 Vers 7:

7 Das Andenken an den Gerechten ist zum Segen, aber der Name der

Gottlosen verwest. 

Da geht es um Gläubige, die ein gerechtes Leben geführt haben, die verstor-

ben sind. Jetzt wird hier gesagt, das Andenken, 'denn gedenkt eurer Führer',

das Andenken an diese Gerechten ist zum Segen. Wie geht das? Übrigens, das

steht ganz typischer Weise auf jüdischen Grabsteinen, ja. Ein 'Hebräisch …' und

dann wird der Name und die Lebenszeit angegeben. Ja, und was heißt das?

'Hebräisch …' - 'sein Andenken zum Segen'. Das ist genau das, was wir hier

haben 'das Andenken an den Gerechten ist zum Segen'. Und zwar bedeutet

das: Wenn man an diese Person und ihr Leben und ihre Hingabe an den Herrn

denkt, dann ermutigt das einen, auch diesen, einen solchen Weg zu gehen und

dann wird das Beispiel einem zum Segen. Das ist gemeint 'sein Andenken zum

- 21 -



Segen' 'Hebräisch …'. Und das ist genau das Ziel von Hebräer 13 Vers 7 'ahmt

ihren Glauben nach' und dann ist ihr Beispiel zum Segen. Und dann kommt

eine Ermutigung. Wie gesagt, es kann manchmal wirklich dazu führen, dass

man denkt: Wie geht es weiter, wenn diese Säule nicht mehr da ist, ja, die

wirklich  noch  sich  gestemmt  hat  gegen  Abfall  und  Niedergang  unter  den

Gläubigen? Ich möchte dazu noch einen Vers lesen aus Psalm 11, um das noch

ein bisschen in der Dramatik aufzuheizen. Psalm 11 Vers 3:

3 Wenn  die  Grundpfeiler  umgerissen  werden,  was  tut  dann  der

Gerechte?

Die Grundpfeiler, das sind also Säulen von Wahrheiten, die standen vollkom-

men fest, ja. Und so, wenn man grade denkt an die Landschaft der Gemeinden

heute, Dinge, die vor 50 Jahren unter den Gläubigen in allen Kreisen völlig klar

waren, die standen da wie Säulen, die sind heute umgerissen. Und da muss

man sich  heute  fragen:  Ja,  wenn  die  Säulen,  die  Grundpfeiler,  umgerissen

werden, was tut dann der Gerechte, wie reagiert er in einer solchen Situation,

wo plötzlich Dinge aufgeweicht und in Frage gestellt werden, die früher klar

waren.  Ja,  und  jetzt  nächste  Frage:  Und  was  macht  man,  wenn  solche

Gerechte, die da gekämpft haben, plötzlich gehen müssen? Das ist die Frage.

Und das ist so, ja, so enttäuschend, jetzt sind die gegangen. Aber dann kommt

Vers 8, Hebräer 13 Vers 8:

8 Jesus Christus ist derselbe gestern und heute und in Ewigkeit.

Der Herr Jesus bleibt. Führer kommen und sie gehen. Führer kommen und sie

gehen. Und wir können uns nicht an Menschen klammern. Aber wir sollen ihre

Hilfe und ihr Beispiel dankbar annehmen, ohne dass wir uns an sie binden.

Sondern ihr Anliegen ist es ja, dass wir mit dem Herrn verbunden werden.

Aber man könnte dann umgekehrt nicht sagen: Ja, diese Führer braucht es

nicht. Natürlich braucht es sie. Aber man soll sich nicht an sie binden. Und

darum steht da groß dieser Satz:

8 Jesus Christus ist derselbe gestern und heute und in Ewigkeit.

Nicht wahr, das sieht man vielleicht oft an Wänden, in Häusern aufgehängt so

für sich. Der Satz ist für sich schon allein wunderbar. Der Herr Jesus ändert

sich  nicht.  Er  ist  immer  derselbe.  Auf  ihn  können  wir  uns  zu  jederzeit

- 22 -



verlassen. Aber der Zusammenhang ist eben interessant, es geht darum, dass

Führer gegangen sind. Und wenn dann die Frage aufkommt: Und jetzt, wie soll

es weitergehen? Wir haben den Herrn Jesus und der ändert sich nicht. 

Und  was  hier  so  umschrieben  ist,  ist  eigentlich  nichts  anderes,  als  die

Umschreibung  des  Namens  'Jahwe'.  Der  Eigenname  Gottes  im  AT  auf

Hebräisch. Der kommt fast 7000 x vor, gegen 7000 x. Und  'Jahwe' bedeutet

'der Seiende'. Das heißt 'der Unwandelbare', der, der immer derselbe ist. Und

darum hat Gott selber in 2. Mose 3 – also eigentlich war es der Engel des

Herrn, der Mose erschienen ist im Feuerdornbusch – er hat gesagt: Ich bin, der

ich bin. Und dieser Satz ist eigentlich die Auslegung von dem Namen 'Jahwe'.

Man schreib  'JHWH'.  Und  'HWH' ist  die  Wurzel,  die  bedeutet  'sein'.  Und  'J'

vorne da ist einfach ein Kennzeichen für eine Gruppe von Substantiven. Das ist

ein  Hauptwort  ein  Substantiv,  das  zurückgeht  auf  die  Wurzel  'sein'.  Und

'Jahwe' das ist der, der ist, der nie begonnen hat, nicht geworden ist. Er ist.

Und jetzt ist es so: Im Hebräischen ist das Verbalsystem ganz anders als im

Deutschen. Da wird grundsätzlich unterschieden, Verbformen drücken aus, ob

etwas fortdauernd ist oder ob etwas punktuell zu sehen ist. Und 'Hebräisch …'

– 'ich bin', das ist die Form 'fortdauernd'. Im modernen Hebräischen ist das

eindeutig die Zukunftsform. 'Hebräisch …', wenn ich das heute sage in Israel,

dann versteht man 'ich werde sein'. Aber im Althebräischen ist das alles ein

bisschen  komplizierter,  noch  reicher.  Und  da  kann  es  auch  bedeuten,

'Hebräisch  …' kann  auch  bedeuten  'ich  war'  (fortdauernd).  Es  kann  auch

bedeuten 'ich bin' und so hat man es übersetzt 'ich bin, der ich bin' 'Hebräisch

…'. Aber eigentlich sind im Deutschen neun Möglichkeiten korrekt, um das zu

übersetzen, nämlich: 'Ich bin, der ich bin'. Aber man könnte auch übersetzen:

'Ich bin, der ich sein werde'. Oder: 'Ich bin, der ich war.' Aber man könnte

auch übersetzen: 'Ich war, der ich war.' 'Ich war, der ich bin.' 'Ich war, der ich

sein werde.' Oder: 'Ich werde sein, der ich sein werde.' 'Ich werde sein, der ich

bin.' 'Ich werde sein, der ich war.' Und dann wird klar: Er ist der, der sich nie

ändert. Und interessant eben 2. Mose 3 das ist der Engel des Herrn. Und Engel

'mal'ak' im Hebräischen heißt 'der, der gesandt ist'. Also der, der von Jahwe

gesandt ist, sagt: Ich bin, der ich bin. Eine eigene Identität: Ich bin, der ich

- 23 -



bin. Aber er ist gesandt von Jahwe, der selber eben auch 'Ich bin, der ich bin'

ist. Da sehen wir, dass es in der Gottheit mehr als eine Person gibt. Und dort

ist es ganz besonders auf den Sohn Gottes bezogen. Und jetzt verstehen wir

auch, wenn in der Offenbarung Kapitel 4 Gott angebetet wird in Offenbarung 4

Vers 9:

9 Und  wenn  die  lebendigen  Wesen  Herrlichkeit  und  Ehre  und

Danksagung geben werden dem, der auf dem Thron sitzt, der da lebt

von Ewigkeit zu Ewigkeit, 10 dann werden die vierundzwanzig Ältesten

niederfallen vor dem, der auf dem Thron sitzt, und den anbeten, der da

lebt von Ewigkeit zu Ewigkeit, und werden ihre Kronen niederwerfen

vor dem Thron

Und noch ein bisschen vorher in Vers 8 am Schluss heißt es, dass die Engel im

Himmel anbeten, die Cherubim um den Thron Gottes her:

8 … Heilig, heilig, heilig, Herr, Gott, Allmächtiger, der da war und der

da ist und der da kommt!

Das  ist  die  Umschreibung  von  'Jahwe':  also  der  da  lebt  von  Ewigkeit  zu

Ewigkeit  (Vers  10)  das  umschreibt  den  Namen  'Jahwe':  Von  Ewigkeit  zu

Ewigkeit. Immer, immer, immer. Ohne Anfang, ohne Ende. Und eben Vers 8:

der da war, der da ist, der da kommt. Ja. Und hier lernen wir aus Hebräer 13

Vers 8: Der Herr Jesus ist dieser Jahwe. Jesus Christus ist derselbe gestern

und  heute  und  in  Ewigkeit.  Er  konnte  zu  den  führenden  Juden  sagen  in

Jerusalem, ich möchte noch hinweisen auf Johannes 8. Sie sagten: Du bist ja

nicht mal 50 Jahre alt und du tust so, wie wenn du Abraham, der vor 2000

Jahren gelebt hat, gekannt hättest. Und dann sagt der Herr Jesus in Johannes

8 in Vers 58:

58 Jesus  sprach  zu  ihnen:  Wahrlich,  wahrlich,  ich  sage  euch:  Ehe

Abraham wurde, bin ich.

Interessant,  Abraham kam ins  Dasein,  aus  1.  Mose 11 kann man mit  der

strikten  Chronologie  durchrechnen,  das  war  im Jahr  2111  v.  Chr.  in  Ur  in

Chaldäa. Vorher gab es ihn nicht. Dann wurde er empfangen im Mutterleib und

von da an gab es ihn. Und der Herr Jesus sagt: Ehe Abraham wurde, bin ich.

Ja, aber so haben wir nicht Deutsch gelernt. Ja, das wäre, in jedem Aufsatz

- 24 -



wird das angestrichen, nicht wahr. Da muss man sagen 'war ich', ja. Aber das

NT ist  eben nicht auf  Deutsch geschrieben,  das ist  kein deutscher Aufsatz,

sondern ist Griechisch und das ist eben gerade eine besondere Aussage 'ehe

Abraham wurde, bin ich'. Damals war ich schon 'Hebräisch …' - 'ich bin'. Und

man versteht, dann haben die führenden Juden Steine aufgehoben, um ihn zu

töten. Die betrachten das als Gotteslästerung, wenn ein Mensch sagt, dass er

'Hebräisch …' ist.  Aber er  war,  er  war nämlich genau derselbe, der ihm im

Dornbusch  erschienen  ist  und  gesagt  hat  'ich  bin,  der  ich  bin'.  Und  Mose

musste zu den Kindern Israel gehen und sagen 'ich bin hat mich gesandt'. Ja,

also soviel zu 'Jesus Christus ist derselbe gestern und heute und in Ewigkeit'. 

Dann kommt eine Ermahnung Vers 9:

9 Lasst euch nicht fortreißen durch mancherlei und fremde Lehren;

Ja, diese Führer haben eine gewisse Stabilität gegeben unter den Gläubigen,

aber nur für eine gewisse Zeit, und dann mussten sie auch gehen. Aber der

Herr Jesus ist immer da und er gibt immer Stabilität. Und das ist wichtig, weil

die  Gefahr  besteht,  dass  die  Gläubigen plötzlich  irgendwelche  neue  Lehren

auffangen. Da, dort, heute ganz besonders im Internet. Also das Internet ist

eine der gefährlichsten Gruben, um irgendwelche Irrlehren zu finden. Und so

ist es also ganz wichtig, hier wird gewarnt 'lasst euch nicht fortreißen' und

solche falschen, neuen Lehren, die man früher in der Gemeinde nie gehört hat,

ja, und plötzlich meint man: Ha, jetzt hab ich etwas ganz Neues entdeckt. Das

muss ich den Leuten bringen in meiner Gemeinde. Das wollen wir gar nicht.

Und diese Dinge können einen richtig dynamisch mitreißen. Darum steht hier

'lasst euch nicht fortreißen durch mancherlei und fremde Lehren'. 'Mancherlei'

bedeutet: Es gibt so viele unterschiedliche Lehren, die falsch sind. Also wirklich

für jeden Geschmack, für jeden Typ von Menschen gibt es etwas, mindestens

etwas. Und dann sagt Paulus noch 'und fremde Lehren'. Sie sind fremd, sie

gehören nicht zum Wort Gottes, die gehören nicht zur Wahrheit. Und vielleicht

kann man manchmal gar nicht genau etwas durchschauen, aber man merkt,

das ist fremd. Und wie sagt der Herr Jesus in Johannes 10: Meine Schafe hören

meine Stimme und sie  folgen mir.  Und er  sagt:  Einem Fremden folgen sie

nicht. Und so ist es wichtig, Gläubige, die das Leben aus Gott haben und der

- 25 -



Heilige Geist in ihnen wohnt, die werden gewarnt, auch wenn sie vielleicht gar

noch nicht so weit sind, dass sie anhand der Schrift  eine Lehre widerlegen

könnten. Aber sie merken: Das ist nicht die Stimme des guten Hirten. Und

Schafe, die müssen nicht alle falschen Hirten kennen mit Namen. Nein, der

gute Hirte kennt alle seine Schafe mit Namen. Aber die Schafe müssen nicht

alle falschen Hirten kennen mit Namen, aber sie müssen einfach wissen: Diese

Stimme, das ist die Stimme des guten Hirten. Und vor einem Fremden müssen

sie fliehen. Und darum werden die hier so gewarnt. Und dann wird gesagt:

9 … denn es ist gut, dass das Herz durch Gnade befestigt wird, 

Wichtig ist, dass die Gläubigen eine Festigkeit des Glaubens bekommen. Und

manche  fühlen  sich  manchmal  richtig  stolz,  wenn  sie  so  typisch

Studentenmanier mit diesen Gedankengebäuden spielen und mit jenen und so

und wenn sie dann konfrontiert werden mit Gläubigen, die sagen 'also das geht

gar  nicht'.  'Ach  du  erträgst  das  nicht.  Wir  können  da  mit  allen  möglichen

Systemen  und  Gedankengängen  können  wir'  …  Ja.  Und  dann  muss  man

schauen ihren weiteren Weg, wie sie von der Wahrheit wegkommen. Das ist

Selbstüberschätzung. Aber es ist so wichtig, dass man eben befestigt wird im

Glauben. Und ich habe auf dem Skript noch vermerkt, das ist auf der zweiten

Seite, zu Vers 9. Beachte: Die richtige Lehre wird stets in der Einzahl genannt.

Ich  habe  eine  Reihe  von  Bibelstellen  aufgeführt,  es  gäbe  ja  noch  mehr:

1. Timotheus 1 Vers 10; 4 Vers 6; 6,1 Vers 3. 2. Timotheus 3 Vers 10; 4,2;

Titus 1 Vers 9; 2 Vers 1; Vers 7, Vers 10 und 2. Johannes 9. Und es wird

immer  gesprochen über  'die  Lehre',  nicht  über  'die  Lehren'.  Also  die  Bibel

spricht nie über die verschiedenen Lehren des Wortes Gottes, sondern immer

über 'die Lehre'. Aber jetzt könnten wir weitere Stellen durchgehen, ich habe

das aufgeführt hier auf dem Skript. Falsche Lehren werden immer wieder in

der Mehrzahl genannt, z.B. Markus 7,7 (Lehren der Menschen); Kolosser 2,22;

1. Timotheus 1 Vers 3: da wird Timotheus ermahnt, er soll in Ephesus dafür

sorgen, dass nicht 'andere Lehren' gelehrt werden. Er musste also hinstehen

und sagen: Nein, das wollen wir nicht. Das wird nicht gelehrt in der Gemeinde

hier in Ephesus. 1. Timotheus 4 Vers 1 und jetzt eben hier in Hebräer 13,9

'mancherlei  und  fremde Lehren'.  Warum diese  Mehrzahl,  warum ist  die  so

- 26 -



typisch? Ja, weil es eine verwirrende Vielzahl von Auslegungen und Meinungen

gibt, die falsch sind. Und dann sagt aber der Apostel etwas ganz Interessantes

zu Juden:

9 … es ist gut, dass das Herz durch Gnade befestigt wird, nicht durch

Speisen, von denen die keinen Nutzen hatten, die darin wandelten.

Das ist eine Anspielung auf die Kaschrut-Gesetze in 3. Mose 11. Gott hat Israel

ganz klar gesagt, welche Tiere darf man essen und welche nicht, welche sind

'kascher',  also  rein,  im  Deutschen  sagt  man  dann  'koscher',  hebräisch

'kascher', und welche sind eben unrein. Und das hat Gott so gegeben. Aber das

sind Gebote, die hatten eine bestimmte Bedeutung für die gesunde Diät für

Israel, ganz klar. Aber diese Gebote hatten alle eine geistliche Bedeutung, die

wiesen  auf  etwas  Höheres  hin.  Aber  in  sich  waren  sie  dann  nicht  bessere

Menschen, wenn sie nur koschere Fische, also keinen Katzenfisch aus dem See

Genezareth z.B., gegessen hatten oder wenn sie nie Schweinefleisch gegessen

hatten.  Denn das  Schwein,  das  wird  ja  ausdrücklich  erwähnt  als  unrein  in

3. Mose 11, ist ja eigentlich ein gutes Geschöpf Gottes. 1. Timotheus 4 sagt,

dass  alle  Geschöpfe  Gottes  in  sich  gut  sind.  Aber  Gott  hat  das  Schwein

geschaffen,  damit  es  symbolisch  etwas  Böses  illustriert,  nämlich  einen

Menschen, der so aus dem Dreck, aus dem Sumpf des Lebens herauskommt.

Parallele: Ein Schwein wird gewaschen. Und dann, nach einer gewissen Zeit,

das Schwein kehrt zurück und wird sich wieder im Dreck genüsslich drehen

und wälzen.  Und so ist  das Schwein eben ein  Bild  für  Menschen,  die zwar

äußerlich von der Sünde wegkommen können, aber dann wieder zurückgehen.

Aber  das  Schwein  ist  nicht  an sich  etwas Schlechtes,  sondern  es  illustriert

etwas Schlechtes. Und so gilt das für alle unreinen Tiere in 3. Mose 11. Und

wenn man das studiert, was die Bedeutung all  dieser Tiere, der reinen und

unreinen Tiere, ist, dann kann man so viel lernen. Nur noch ein Beispiel. Ein

Tier  heißt  dort  'atalleph' im  Hebräischen.  Das  ist  die  Fledermaus.  Und die

Fledermaus die wird dort aufgeführt mit den Vögeln in 3. Mose 11. Aber ich

hab wirklich schon erlebt, dass einer das Argument gebracht hat, wie die Bibel

völlig falsch ist, die Fledermäuse werden zu den Vögeln gerechnet. Das war

über Email,  hab ich dann zurückgeschrieben: Der Begriff  'Vögel'  –  'oph' im

- 27 -



Hebräischen meint eigentlich das, was geflügelt ist. Es ist also ein Begriff, der

weiter gefasst ist als nur Vögel, die Federn haben, ja. Sondern 'Flugtiere' kann

man auch übersetzen – 'oph'. Im modernen Hebräischen ist 'oph' ganz speziell

'Hühnchen', ja. Also wenn man im Restaurant ist, die Leute gehen ja wieder

aus in Israel, und dann möchte man Hühnchen 'Hebräisch …'. Aber in 3. Mose

11 – 'oph' sind 'Flugtiere'. Und dazu gehören eine ganze Reihe von Vögeln und

eben auch die Fledermaus. Aber wenn man sich das so überlegt, was ist die

Fledermaus? Ist das eine Maus? Nein. Ja, ist sie ein Vogel? Nein, sicher nicht,

haben wir ja gerade besprochen, kein Vogel. Was ist es? Ganz einfach, was wir

im Deutschen  nennen  würden  'weder  Fisch  noch  Vogel'.  Und es  gibt  doch

Leute, da fragt man sich: Sind die gläubig? Und dann fragt man jemand: Ist

diese Person bekehrt? Ja,  also schon gläubig,  aber ich weiß jetzt  nicht,  ob

bekehrt.  Es  ist  nicht  klar.  Und  diese  Person,  wenn  sie  mit  Nichtchristen

zusammen ist, spricht sie und lacht sie wie Nichtchristen. Und wenn sie mit

Christen zusammen ist, dann lacht sie nicht bei blöden Witzen und bei lustigen

Sachen lacht sie mit. Und genau gleich. Man kommt nicht raus, was ist die?

Weder Vogel noch Maus, Fledermaus. Und da wird gesagt: unrein. Aber die

Fledermäuse sind nicht in sich unrein, sondern die sind nur ein Symbol, das

Gott  in  die  Schöpfung hineingegeben hat,  um uns zu belehren.  Ein  großer

Dichter der deutschen Literatur hat einmal gesagt: Alles Sichtbare ist ein Bild

für das Unsichtbare. Korrekt, stimmt. Überall haben wir Belehrungen. Und jetzt

erklärt der Apostel Paulus, eben diese koscheren Speisen, die befestigen das

Herz nicht, ja, die geben nicht Festigkeit in einer Zeit, wo alles in Frage gestellt

wird und wo man mit vielen falschen Lehren konfrontiert wird. Aber das ist

wichtig,  dass wir  das Eigentliche, den Inhalt  des Glaubens erfassen und so

Festigkeit  bekommen. Das kann man nicht  bekommen, indem man einfach

irgendwelche äußeren Regeln  befolgt,  wie das im Judentum normal  ist  und

eben auch von Gott so angeordnet war für dieses Volk, nicht für die anderen

Völker, nur für Israel. Aber hier wird klar gesagt, wo der begrenzte Nutzen ist.

Für das Geistliche hilft das äußerliche Einhalten von Kaschrut-Geboten nichts.

Aber es ist wichtig, dass alle Hebräer befestigt werden. 

Dann sagt er in Vers 10:

- 28 -



10 Wir haben einen Altar, von dem zu essen die kein Recht haben, die

der Hütte dienen.

Wir haben einen Altar? Wo? Nun, auf  dem Skript  habe ich hingewiesen, in

1. Korinther 10 Vers 21 wird übers Abendmahl gesprochen, über den Kelch und

das Brot. Und dort finden wir den Ausdruck 'der Tisch des Herrn'. Jetzt muss

man wissen, in Maleachi 1 Vers 7 und 12 wird der Ausdruck 'der Tisch des

Herrn' verwendet für den Brandopferaltar im Tempel. Der Brandopferaltar war

der Tisch des Herrn, denn dort konnte man Friedensopfer bringen. Und das

waren  Opfer  nach  3.  Mose  3.  Da  durfte  ein  Teil  für  Gott  auf  dem  Altar

verbrannt werden und ein Teil durfte der Opfernde essen. Und er durfte auch

andere einladen und die durften auch davon essen. So war das Friedensopfer

das Opfer der Gemeinschaft, wo man das Gleiche teilte mit Gott und auch mit

anderen Menschen. Und so hat man Gemeinschaft mit Gott und Gemeinschaft

mit anderen Menschen aus dem Volk Gottes. Und darum wird in Maleachi der

Altar genannt 'der Tisch des Herrn'.  Nicht wahr, der Tisch in der Familie ist

etwas ganz Wichtiges. Es hat vor vielen Jahren in Amerika begonnen, dass

viele Familien nicht mehr zusammen aßen, sondern eben Fast Food begann 'in'

zu werden. Und jeder nimmt so sein Stück und dann der geht in sein Zimmer

und schaut Fernsehen und die anderen machen das. Aber der Tisch in der

Familie ist ganz ganz Wesentlich für die Gemeinschaft. Da geht es nicht nur um

Kalorienaufnahme,  sondern  da  geht  es  eben  um  sprechen,  austauschen,

Gemeinschaft  haben.  Und  'der  Tisch  des  Herrn'  ist  also  der  Ausdruck  der

Gemeinschaft und das nach 1. Korinther 10 insbesondere im Zusammenhang

mit  dem Abendmahl,  wo man zum Ausdruck  bringt  die  Verbundenheit  des

Herzens mit dem Herrn Jesus, dem Erlöser, mit dem Vater, der ihn gegeben hat

und das Abendmahl ist nicht etwas Privates, sondern das gehört in die örtliche

Gemeinde.  Darum wird  das  Abendmahl  in  den  Briefen  im 1.  Korintherbrief

behandelt und das war der Brief speziell für die örtliche Gemeinde und da hat

man Gemeinschaft mit den Geschwistern. Und jetzt sagt hier Paulus:

10 Wir haben einen Altar, von dem zu essen die kein Recht haben, die

der Hütte dienen.

- 29 -



Wir  haben  gesehen,  im  Hebräerbrief  wird  sehr  oft  über  die  Stiftshütte

geschrieben und die Stiftshütte ist der Ausdruck für den zweiten Tempel  in

Jerusalem.  Das  hängt  damit  zusammen,  dass  Gott  alle  Tempel  in  der

Geschichte als ein Haus sieht. Das erste war die Stiftshütte, dann der erste

Tempel, der Salomo-Tempel, dann der zweite Tempel und es kommt noch ein

dritter Tempel. Und Gott nennt die verschiedenen Tempel in Haggai 2 'mein

Haus'.  Vergangenheit,  Gegenwart  und Zukunft:  mein Haus.  Und so ist  also

auch, die Stiftshütte wird gesehen als Einheit mit dem Tempel in Jerusalem.

Aber  warum  spricht  der  Hebräerbrief  über  die  Hütte  und  nicht  über  den

Tempel? Das hat einen besonderen Grund. Weil  in diesem Brief werden die

Gläubigen  gesehen  auf  dem  Weg.  Das  ist  ja  grade  der  dritte  Teil  'die

Erhabenheit des messianischen Glaubensweges'. Wir sind auf dem Weg durch

diese  Welt.  Und wir  haben gesehen damals  in  Hebräer  3,  unser  Weg wird

verglichen mit der Wüstenwanderung Israels. Also unser Weg durchs Leben ist

ein Weg durch die Wüste. Das ist eine Wüstenwanderung. Und während der

Wüstenwanderung hatte Israel einen Tempel, die Stiftshütte, die Hütte. Und

jetzt wird hier gesagt, die, die der Hütte dienen, also die, die aus dem Stamm

Levi  sind,  nachweisen  können,  dass  sie  Nachkommen  sind  von  Aaron  und

seinen Söhnen, nur die durften im zweiten Tempel Opfer bringen. Und das war

ja immer noch aktiv.  Im Hebräerbrief  Kapitel  10 haben wir  gesehen: Jeder

Priester steht täglich da, oft dieselben Schlachtopfer darzubringen. Da wird in

der Gegenwartsform gesprochen über den Opferdienst. Der war noch intakt bis

ins Jahr 70. Aber da sind wir im Jahr 62. Und jetzt erklärt Paulus: Diejenigen,

die  das  Recht  haben  nach  dem  AT,  Priesterdienst  im  zweiten  Tempel

auszuüben,  die  sogar  reingehen  durften  ins  Heilige,  von  den  Schaubroten

essen durften, nur sie, die anderen nicht, die auf dem Räucheraltar räuchern

durften und der Hohepriester sogar einmal im Jahr ins Allerheiligste hinein-

gehen, die haben kein Anrecht, am Abendmahl teilzunehmen. Das ist nur für

Gläubige.  Das  Abendmahl  ist  nicht  für  Ungläubige.  Und  darum  wird  klar

gesagt. Auch wenn die ein Recht haben, im Tempel zu dienen, wenn sie nicht

bekehrt sind und an den Herrn Jesus als Messias glauben, dann dürfen die

nicht teilnehmen am Abendmahl. Da kann man nicht einfach teilhaben, wenn

- 30 -



man will. Er sagt, die haben kein Recht, keine Autorität, um da teilzunehmen.

Und dann wird aber noch etwas Weiteres erklärt:

11 Denn von den Tieren,  deren Blut  für  die Sünde in  das Heiligtum

hineingetragen  wird  durch  den  Hohenpriester,  werden  die  Leiber

außerhalb des Lagers verbrannt.

Jetzt kommt wieder das Thema vom Jom Kippur, dem großen Versöhnungstag.

Das hatten wir ja schon sehr ausführlich in Hebräer 9 + 10. Da ging's ganz

speziell um den Jom Kippur, den großen Versöhnungstag, wo der Hohepriester

einmal ins Allerheiligste hineingehen durfte. Und das wird auch beschrieben in

3. Mose 16. Und da gab es zwei Sündopfer: ein Stier für die Familie von Aaron,

für die Priester, und es gab ein Sündopfer, eine Ziege, die geschlachtet werden

musste und das Blut davon musste von dem Hohenpriester in das Allerheiligste

gebracht  werden.  Es  waren  zwei  Sündopfer.  Und  von  diesen  Sündopfern

musste  der  Körper,  also  das  Fleisch,  außerhalb  von  Jerusalem  verbrannt

werden. Wir können ganz kurz aufschlagen 3. Mose 16, ich geb einfach die

Stelle dort genau an, Vers 27:

27 Und den Stier des Sündopfers und den Bock des Sündopfers, deren

Blut hineingebracht worden ist, um Sühnung zu tun im Heiligtum, soll

man  hinausschaffen  außerhalb  des  Lagers  und  ihre  Häute  und  ihr

Fleisch und ihren Mist mit Feuer verbrennen.

Diese Opfer durften nicht auf den Altar kommen, sondern es gab zur Zeit der

Stiftshütte außerhalb des Lagers Israels in der Wüste einen bestimmten Platz,

wo man dann diese Sündopfer verbrannte. Und die Rabbiner haben in ihren

Schriften  Jerusalem  zur  Zeit  des  Neuen  Testaments  bezeichnet  als  'ha

machaneh' – 'das Lager'. Also der Ausdruck von der Wüstenwanderung, das

Lager  Israel  mit  all  den  Zelten  rund  um  die  Stiftshütte,  das  haben  sie

übertragen auf Jerusalem. Das ist das Lager. Und der Tempel entspricht dann

der Stiftshütte. Ja, und so hat man also außerhalb des Lagers verbrannt und in

Jerusalem hat man immer diese Sündopfer an einer ganz bestimmten Stelle

außerhalb  der  Stadt,  außerhalb  der  Mauern,  verbrannt.  Warum?  Weil  es

Sündopfer  waren.  Diese  Opfer  sollten  die  Sünde Israels  sühnen.  Auf  ihnen

lastete quasi das Böse Israels. Und Gott ist ein heiliger Gott und er kann mit

- 31 -



Sünde gar  nichts  zu  tun  haben.  Und darum mussten  diese  Sündopfer  aus

seiner Gegenwart hinaus getan werden und draußen verbrannt werden, weil

Gott  mit  Sünde keine  Gemeinschaft  haben kann.  Jetzt  versteht  man auch,

warum der Herr Jesus von Gott verlassen worden ist in den drei Stunden der

Finsternis. Auch er, der Vollkommene, der Heilige, der nie aufgehört hat, der

Heilige zu sein, mit unseren Sünden, mit fremder Schuld beladen wurde, wie

das 1. Petrus 2 sagt, dann musste sich Gott von ihm abwenden. Und darum

hat der Herr geschrien. Und dieser Satz ist der einzige Satz in der Bibel, der in

allen  drei  Bibelsprachen  vorkommt,  nämlich  Hebräisch  (Psalm 22)  'Eli,  Eli,

lama ...' und dann im NT auf Griechisch '…' – 'mein Gott, mein Gott, warum

hast du mich verlassen? Und dann noch auf Aramäisch 'Eli, Eli, lama ...'. In der

deutschen Bibel steht 'sabachthani', ja. Aber warum? Weil im Griechischen gibt

es keinen 'sch'-Laut, dann schreibt man das als 's'. Und das '…' hat man eben

nicht ausgesprochen '…', sondern '…', so ein c/k hinten '…'. Der einzige Satz in

allen 3 Bibelsprachen. Warum? Weil er so wesentlich ist. Der Herr Jesus war

bereit,  in  die  Gottesferne  zu  gehen  am  Kreuz  als  Mensch,  als  Gott  ihn

geschlagen hatte für unsere Sünden. Aber jetzt hier wird erklärt V 12:

12 Darum hat auch Jesus, damit er durch sein eigenes Blut das Volk

heiligte, außerhalb des Tores gelitten.

So war's ja. Der Herr Jesus wurde aus dem Tempel hinaus getan, nachdem er

in der königlichen Säulenhalle vom Sanhedrin zum Tod verurteilt worden war.

Und dann wurde er zu Pilatus gebracht und schließlich aus der Stadt hinaus in

dem ausgedienten Steinbruch Golgatha wurde er hingerichtet, außerhalb der

Stadtmauern. Genau wie da: Er hat außerhalb des Tores gelitten. Warum 'des

Tores', es gab doch mehrere Tore in Jerusalem? Ja, aber das Tor ganz in der

Nähe von Golgatha, das war das Gennat-Tor, das man bei den Ausgrabungen in

der Altstadt in der Folge des 6-Tage-Krieges mit gefunden hat. Also wir können

genau dahin gehen, ich kann das zeigen, und wenn man da vorne steht, daran

denkt: Für mich gingst du nach Golgatha. Da ging der Herr hinaus und er hat

außerhalb  'des  Tores',  außerhalb  des  Gennat-Tores  gelitten.  Nicht  wahr,  in

Johannes 19 lesen wir, dass dort, wo der Herr Jesus gekreuzigt wurde, da war

ein Garten und da war auch das Grab von Joseph von Arimathia. Und Maria

- 32 -



Magdalena meinte ja,  als  sie den Auferstandenen sah, das sei  der Gärtner.

Warum?  Es  gab  dort  bei  diesem  ausgedienten  Steinbruch  einen  Garten,

draußen vor dem Gennat-Tor, dem Gartentor. Das ist dieses Tor 'außerhalb des

Tores gelitten'. Und jetzt wird gesagt:

13 Deshalb lasst uns zu ihm hinausgehen, außerhalb des Lagers, seine

Schmach tragend.

Das war eine Bombe, das kann ich sagen, als das zum ersten Mal unter den

Hebräern in all den Gemeinden vorgelesen wurde. Denn bis dahin war es ganz

normal, alle jüdischen Gläubigen – das sieht man ja in der Apostelgeschichte –

die gingen weiterhin in die Synagoge und sie gingen auch in die Gemeinde.

Darum im Jakobusbrief  Kapitel  2  wird  gesprochen über  den Besuch  in  der

Synagoge  und  wie  man  sich  da  gegenüber  Armen  in  der  Synagoge  eben

verhalten soll. Wenn ein Armer kommt, nicht einfach sagen: Dort hinten hat's

noch Platz. Wenn ein Reicher kommt: Ja, da ist noch Platz, ja. Und in Kapitel 5

wird über die Gemeinde gesprochen über die Ältesten der Ekklesia. Das war so

ein  Nebeneinander.  Und  wir  sehen  in  der  Apostelgeschichte:  Paulus  hat

Timotheus beschnitten, weil er ein Jude war. Die Nichtjuden die wurden nicht

beschnitten. Auf keinen Fall, durfte man nicht. Aber die, die aus dem Judentum

kamen,  die  haben  weiterhin  im  Judentum  gelebt.  Und  wir  sehen  auch  in

Apostelgeschichte 21, wie Paulus bereit war, Opfer von gläubigen Brüdern zu

übernehmen, die Kosten. Und dann gingen die in den Tempel usw. War alles

kein Problem. Das war eine Übergangszeit. Und jetzt mit Hebräer 13 kommt

der Punkt: Ihr müsst das Judentum verlassen. In einem System, in dem der

Messias keinen Platz hat, da können wir nicht bleiben. Da wo er verworfen ist,

da  müssen  wir  auch  gehen.  Jetzt  merken  wir  aber  etwas  anderes.  Zuerst

haben wir ja gesehen, die Sündopfer müssen hinaus getan werden, weil sie

eben mit Sünde beladen sind, ja. Und jetzt wird hier gezeigt: Aber wir müssen

hinaus gehen außerhalb des Lagers, weil wir in diesem System, das so sündig

geworden ist, dass der Messias keinen Platz hatte, sondern verworfen wurde,

da können wir auch nicht mehr sein. Merkt man, jetzt wird das Ganze grad

umgedreht. Außerhalb des Lagers, weil man eben nicht mehr im Lager drin

sein kann. Und das erinnert  uns an die Geschichte mit dem goldenen Kalb

- 33 -



2. Mose 32. Und was ist dort geschehen? Mose kam dann vom Berg herunter.

Er zerschlägt die Tafeln der Gebote, weil  Israel  das Wort Gottes gebrochen

hatte. Und dann nahm Mose sein Zelt und ging außerhalb des Lagers. Und da

war ein junger Mann, der sagte sich: Da geh ich auch hin. Können wir das kurz

aufschlagen. 2. Mose 32 da beginnt die Geschichte mit dem goldenen Kalb und

wir lesen in 2. Mose 33 Vers 7:

7 Und  Mose  nahm  das  Zelt  und  schlug  es  sich  auf  außerhalb  des

Lagers, fern vom Lager, und nannte es: Zelt der Zusammenkunft. Und

es geschah, ein jeder, der den HERRN suchte, ging hinaus zu dem Zelt

der Zusammenkunft, das außerhalb des Lagers war. 8 Und es geschah,

wenn Mose zu dem Zelt hinausging, so erhob sich das ganze Volk, und

sie  standen,  ein  jeder  am Eingang  seines  Zeltes;  und  sie  schauten

Mose nach, bis er in das Zelt trat. 9 Und es geschah, wenn Mose in das

Zelt trat, so stieg die Wolkensäule hernieder und stand am Eingang

des Zeltes; und der HERR redete mit Mose. 10 Und das ganze Volk sah

die Wolkensäule am Eingang des Zeltes stehen; und das ganze Volk

erhob sich, und sie warfen sich nieder, ein jeder am Eingang seines

Zeltes. 11 Und der HERR redete mit Mose von Angesicht zu Angesicht,

wie  ein  Mann  mit  seinem  Freund  redet;  und  er  kehrte  zum  Lager

zurück. Sein Diener aber, Josua, der Sohn Nuns, ein Jüngling, wich

nicht aus dem Innern des Zeltes.

Das ist doch sensationell. Das ist Absonderung. Und zwar war das Lager Israels

so unrein durch das Verwerfen Gottes mit Götzendienst, dass Mose sagte: Ich

kann nicht mehr in diesem Lager sein. Ich muss hinaus, außerhalb des Lagers.

Und Gott hat diese Absonderung bestätigt. Nicht wahr, in Sprüche 18 lesen wir:

1 Wer sich absondert, trachtet nach einem Gelüste;

Ja, es gibt Spaltungen unter den Gläubigen, die sind unberechtigt, die kommen

aus verborgenen Begierden heraus. Und das wird in Sprüche 18 genannt. Und

die Pharisäer die hießen ja 'Abgesonderte'. Pharisäer - '…' auf Hebräisch heißt

'abgesondert'. Aber das war eine Absonderung nicht zum Herrn hin und die ist

wertlos. Eine Absonderung muss sein eine Absonderung zum Herrn, weg vom

Bösen, zum Herrn. Und Mose hat das so gemacht. Er ging hinaus und der Herr

- 34 -



hat das bestätigt. Die Wolkensäule, die Schechina, kam und stellte sich weg

von der Stiftshütte auf das Zelt von Mose. Und alle, die den Herrn suchten, die

gingen dorthin. Und so wird das genau zum Bild, was hier gefordert wird von

den Hebräern:  Ihr  müsst jetzt  das offizielle  Judentum verlassen.  Ihr  könnt

nicht  mehr  teilhaben.  Der  Herr  war  draußen  und  das  ist  die  Anspielung.

Genauso  wie  Mose  eben  hinausging  außerhalb  des  Lagers  und  diese

Absonderung wurde bestätigt. Und dann wird gesagt:

14 Denn wir haben hier keine bleibende Stadt, sondern die zukünftige

suchen wir.

Ja, 8 Jahre nach diesem Wort wurde Jerusalem dem Erdboden gleichgemacht

durch die Römer und auch der zweite Tempel. Und noch bevor das geschah,

sagt  er:  Jetzt  müsst  ihr  hinausgehen.  Diese  Stadt  Jerusalem  ist  nicht  die

bleibende  Stadt.  Sie  wird  vergehen.  Aber,  sagt  Paulus  gewissermaßen  in

Kapitel 12, habe ich euch gezeigt: Wir sind verbunden mit dem himmlischen

Jerusalem. Darum sagt er hier 'sondern die zukünftige suchen wir'. Und jetzt,

so  abgesondert  von  einem  System,  das  den  Herrn  verworfen  hat,  war

Gottesdienst möglich:

15 Durch ihn nun lasst uns Gott stets ein Opfer des Lobes darbringen,

das  ist  die  Frucht  der  Lippen,  die  seinen  Namen bekennen.  16 Das

Wohltun aber und Mitteilen vergesst nicht, denn an solchen Opfern hat

Gott Wohlgefallen.

Da werden wir nächstes Mal weiterfahren. Sind wir also nicht fertig geworden.

Macht nichts. Und das wäre schade gewesen, wenn man einfach über diese

Details hinweg geht. Aber hier wird also klar: Durch Absonderung, die wird von

dem Herrn bestätigt durch seine Gegenwart. Und so hatten die Gläubigen eben

den Auftrag, Matthäus 18 Vers 20 zu verwirklichen, wo der Herr Jesus sagt:

20 Denn wo zwei oder drei versammelt sind zu meinem Namen hin, da

bin ich in ihrer Mitte.

Und dieser Grundsatz ist natürlich übertragbar auf alle möglichen Kirchen in

der Kirchengeschichte, wo man sieht, da ist der Herr verworfen. Also wenn

eine Kirche nicht mehr lehrt, dass der Mensch allein durch Glauben an Jesus

Christus errettet wird, dann muss man hinausgehen. Wenn eine Kirche lehrt,

- 35 -



die Bibel ist nicht Gottes Wort, dann muss man hinausgehen. Denn da ist der

Herr verworfen, da können wir nicht drin bleiben. Und natürlich ist dieser Weg

hinaus, das ist ein Weg der Schmach. Und das haben manche sehr, sehr bitter

schon  erlebt,  dass  sie  sogar  im  eigenen  Dorf  von  den  Leuten  gemieden

wurden, weil sie nicht mehr in dem System bleiben konnten. Aber das Schöne

ist: Der Herr bekennt sich zu denen, die sich zu ihm bekennen.

Ja, da wollen wir dann nächstes Mal weiterfahren.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 36 -


