
Der Hebräerbrief – 12,1 – 29 – ID R190.12

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

13.02.2021

ID R190.12

Ich begrüße Sie herzlich zu unserem Bibelstudium heute mit Hebräer 12 ab

Vers 1. Ganz wichtig: Für dieses Studium brauchen wir das hier ausgeteilte

Skript. Und für die,  die über den Livestream zugeschaltet sind, die müssen

jetzt einfach unten am Bild so ein bisschen auf der rechten Seite den Link

anklicken, dann kann man das Skript downloaden und kann alles viel besser

mitverfolgen als einfach nur so mit zuhören. Heute Hebräer 12. Und das baut

ja auf auf diesem wunderbaren Kapitel Hebräer 11 über die Glaubenshelden

und auch Glaubensheldinnen des Alten Testaments. Ein wunderbares Gemälde,

eine  herrliche  Darstellung  dieses  Glaubens  in  früheren  Zeiten.  Wir  haben

gesehen  mit  Beispielen  'die  Grundsätze  des  Glaubens'  und  dann  auch  'die

Energie' und auch 'das Ausharren des Glaubens'. So quer vom Anfang bis zum

Schluss des Alten Testaments und – wir haben gesehen – sogar noch rüber in

die Zeit der sogenannten 400 stummen Jahre zwischen dem letzten Propheten

des  Alten  Testaments  und  dem  Beginn  des  Neuen  Testaments.  Sogar  aus

dieser  Zeit  hat  hier  der  Hebräerbrief  sogar  noch  ermutigende  Glaubens-

zeugnisse  aus  der  jüdischen  Überlieferung,  die  geschichtlich  verbürgt  sind,

übernommen. Und nun kommen wir also zu Kapitel 12:

1 Deshalb nun, da wir eine so große Wolke von Zeugen um uns haben,

lasst  auch  uns,  indem wir  jede  Bürde  und  die  leicht  umstrickende

Sünde ablegen, mit Ausharren laufen den vor uns liegenden Wettlauf,

2 hinschauend auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens,

- 1 -



der, die Schande nicht achtend, für die vor ihm liegende Freude das

Kreuz erduldete und sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones Gottes.

3 Denn betrachtet den, der so großen Widerspruch von den Sündern

gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren

Seelen ermattet. 

'Deshalb',  das  knüpft  an  an  diese  wunderbare  Beschreibung  der

Glaubenshelden im AT.  Und ich  habe auf  dem Skript  zu  Vers  1  ganz  kurz

notiert: Die Gläubigen des Alten Testaments sitzen als riesige Schar in den

Zuschauerrängen der Arena. Das ist das Bild, das hier in Vers 1 verwendet wird

'deshalb nun, da wir eine so große Wolke von Zeugen um uns haben'. Also die

Glaubenshelden und Glaubensheldinnen des Alten Testaments werden gesehen

als eine riesige Schar, die in der Arena in den Zuschauerrängen sitzen. Sie sind

den Weg des Glaubens gegangen bis zu dem Ziel, aber wir sind jetzt noch drin.

Darum  werden  wir  gesehen  unten  in  der  Rennbahn.  Also  nochmals:  Die

Gläubigen  des  Alten  Testaments  sitzen  als  riesige  Schar  in  den

Zuschauerrängen  der  Arena  und  sind  uns  Gläubigen  der  Gnadenzeit  eine

Ermutigung,  um in  der  Rennbahn  zu  laufen.  Wenn  sie  es  schon  geschafft

haben, wie viel mehr wir, die wir das vollkommene Beispiel des Herrn Jesus vor

Augen haben dürfen. Das hatten ja die alttestamentlich Gläubigen eben nicht.

Sie wussten, der Messias kommt, aber wir haben z.B. die vier Evangelien, eine

wunderbare vierfache Porträtierung des Sohnes Gottes hier auf Erden, wie er

als Mensch durch all die Schwierigkeiten des Lebens hindurchgegangen ist. Wir

können  auf  ihn  schauen  in  dieser  Art.  Das  hatten  die  alttestamentlich

Gläubigen nicht und trotzdem haben sie das Ziel erreicht. Also wie viel mehr

wir.  Wenn  sie  es  schon  geschafft  haben,  wie  viel  mehr  wir,  die  wir  das

vollkommene  Beispiel  des  Herrn  Jesus  vor  Augen  haben  dürfen.  Aber

aufgepasst: Beim Laufen darf man keine Belastung mit sich tragen.  Darum

sagt hier Paulus, der Autor des Hebräerbriefes, 'indem wir jede Bürde ablegen'.

Bürden sind also Sorgen, unnötige Dinge, die man sich aufbürdet und die das

Eilen … Laufen bedeutet ja,  das ist für Schweizer nicht so klar, eben eilen,

rennen, nicht nur einfach so spazieren in der Rennbahn. Laufen den vor uns

liegenden Wettlauf. Und es ist keine Sünde, wenn wir Sorgen haben. Das ist

- 2 -



ganz normal. Aber wir werden ermutigt in der Bibel, wenn wir Sorgen haben,

sie auf den Herrn zu werfen. Ich lese 1. Petrus 5, und zwar in den Versen 6

und 7.

6 So demütigt euch nun unter die mächtige Hand Gottes, damit er euch

erhöhe zur rechten Zeit,  7 indem ihr all  eure Sorgen auf ihn werft;

denn er ist besorgt für euch.

Also wir müssen unsere Sorgen – wir kommen zurück – immer wieder neu auf

den Herrn werfen. Und Frage: Es gibt auch Sorgen, die sind so schwer, dass

wir gar nicht in der Lage sind, sie zu werfen. Was machen wir dann? Ganz

einfach: Dann tritt ein anderer Paragraph aus der Bibel in Kraft. Psalm 37, und

zwar heißt es in dem bekannten Vers 5:

5 Befiehl  dem Herrn deinen Weg und vertraue auf  ihn und er  wird

handeln.

Dieses 'befiehl' ist natürlich so vertraut, weil auch durch die Lieder-Dichtung

'Befiehl du deine Wege und was dein Herze kränkt der allerbesten Pflege des,

der  den  Himmel  lenkt.'  Aber  schauen  wir  in  der  Elberfelder,  die  ich  hier

verwende, die Elberfelder CSV Hückeswagen oder auch die alte Elberfelder hat

da eine Fußnote 'befiehl  dem' und da wird erklärt:  wörtlich 'wälze auf  den

Herrn'. Also im Hebräischen steht wirklich wälzen, so wie man einen schweren

Stein,  den man nicht werfen kann,  eben wälzt.  Aber eben,  wenn wir  nicht

werfen können, dann müssen wir wälzen. Aber wichtig ist: Mit Bürden kann

man  nicht  in  der  Rennbahn  erfolgreich  sein.  Und  darum  wird  hier  gesagt

'indem wir jede Bürde' – es gibt also ganz verschiedene Arten von Sorgen und

Belastungen und Bürden. Aber es kommt nicht darauf an, welcher Typ – jede

ablegen. Und dann wird auch gesagt:

1 … und die leicht umstrickende Sünde

Und darum auf dem Skript: Man muss auch aufpassen, dass nichts zwischen

die Beine gerät, das uns zu Fall bringen könnte. Wie gesagt, Sorgen sind nicht

Sünde,  aber  Sünde ist  Sünde.  Und mit  'Sünde'  ist  gemeint,  was hier  eben

einen  leicht  umstricken  kann.  Und  wenn  da  so  etwas  zwischen  die  Beine

kommt, dann ist eben die sportliche Bestleistung die ist vorbei. Das können wir

vergessen. Zwei Warnungen. Wir sollen laufen

- 3 -



1 … den vor uns liegenden Wettlauf,  [und jetzt kommt Vers 2:] 2 hin-

schauend auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens,

Auf  dem  Manuskript  hab  ich  erklärt:  Der  Herr  Jesus  ist  uns  mit  seinem

vollkommenen  Beispiel  vorausgegangen.  Das  meint  der  Ausdruck  'Anfänger

des Glaubens'. Das griechische Wort, das hier verwendet wird im Grundtext,

bezeichnet jemanden, der in einer Sache den ersten Schritt tut und anderen

vorausgeht. So wird das schon in der Fußnote der alten Elberfelder erklärt und

auch CSV Hückeswagen Ausgabe hat das auch sehr hilfreich in der Fußnote.

Der Herr Jesus ist also vorausgegangen und dieses Beispiel  muss uns ganz

speziell vor Augen stehen nebst all den Glaubenshelden des Alten Testaments.

Hab ich weitergeschrieben: Er hat über die Leiden hinaus nach vorne geschaut

auf  die  wunderbare  Zukunft,  die  Leiden  auf  sich  genommen  und  das  Ziel

erreicht.  Und  das  ist  gemeint,  wenn  er  genannt  wird  'der  Vollender  des

Glaubens'. Der Herr Jesus ist durch Glauben über diese Erde gegangen, eben

uns als Beispiel vorangegangen, aber er hat das Endziel erreicht. Er ist durch

Leiden schließlich in die Herrlichkeit gegangen, wie uns das Lukasevangelium

in ganz besonderer Weise darstellt. Das Lukasevangelium eben zeigt, wie der

Sohn Gottes in die Welt gekommen ist aus der Herrlichkeit, um dann über die

Leiden in Jerusalem wieder in die Herrlichkeit zu gehen. So ist er der Vollender

des Glaubens. Und wenn dann gesagt wird, wir sollen hinschauen auf Jesus,

dann ist  es  hilfreich  zu wissen,  das Wort  'hinschauen'  ist  sehr speziell.  Im

Griechischen – ich hab das hier  im Skript  notiert  'aphorao' heißt  eigentlich

'aph' – 'weg' , 'orao' – 'schauen', 'wegschauen' heißt das. Aber die alten Grie-

chen haben das Wort 'aphorao' benutzt, wenn sie sagen wollten 'fest auf einen

Punkt hinschauen'. Warum dann wegschauen? Wegschauen von allem anderen.

Ja, wenn wir uns auf den Herrn Jesus konzentrieren, unseren Blick auf ihn

richten  im Glauben,  dann  schauen  wir  eben  von  allem,  was  uns  ablenken

könnte von dem richtigen Weg, schauen wir  weg.  Und so ist  das natürlich

etwas ganz Kostbares diese Nuance.  Nicht  wahr,  wir  haben von Anfang an

gesehen, dass der Hebräerbrief immer wieder betont 'unser Hinschauen auf

Jesus'. Darum gibt es im Holländischen einen wunderbaren Kommentar zum

Hebräerbrief und der hat den den Titel 'We zien Jezus' – 'Wir sehen Jesus'. 

- 4 -



Das ist genau das. Wenn wir uns nochmals erinnern, in Hebräer 2 Vers 9 haben

wir gelesen: Wir sehen aber Jesus, der ein wenig [oder für kurze Zeit] unter

die Engel wegen des Leidens des Todes erniedrigt war, mit Herrlichkeit und

Ehre gekrönt. Also durch die Augen des Glaubens – in Epheser 1 am Schluss

wird von den Augen des Herzens gesprochen – und mit diesen Glaubensaugen

sehen wir gewissermaßen den Herrn Jesus mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt.

Und dann geht es weiter in Kapitel 3 Vers 1: Daher heilige Brüder, Genossen

der himmlischen Berufung, betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres

Bekenntnisses, Jesus, der treu ist. Da haben wir das Wort nicht 'sehen' wie

2 Vers 9, das ist das übliche Wort für 'sehen' im Griechischen 'blepo'. Aber hier

haben  wir  'betrachten'.  Und  das  bedeutet  weiter:  betrachten,  nachdenken,

erwägen usw.,  ist  also  ein  anderes  Wort  mit  weiteren  Nuancen.  Und dann

haben wir in Kapitel 5 die Beschreibung von Melchisedek als ein Hinweis auf

den ewigen Sohn Gottes. Und dort wird gesagt: Sehet, wie groß dieser war.

Also auch wieder ein Aufruf, um durch das Vorbild von Melchisedek, der auf

den Herrn Jesus hinweist, eben seine Herrlichkeit zu sehen. Das ist Kapitel 7

Vers 4. Melchisedek schon in Kapitel 5 und dann eben ausführlich in Kapitel 7

und da wird dann in dem Zusammenhang gesagt: Schaut aber, wie groß dieser

war.  Der,  wie der  Vers vorher sagt,  Melchisedek wurde verglichen mit  dem

Sohn Gottes. 'Schauen', das ist nicht nur 'sehen', ja. Schauen, da überlegt man

sich  und  betrachtet  von  allen  möglichen  Seiten  her.  Das  ist  ein  intensives

Sehen. Und dann haben wir eben zweimal in unserem Kapitel 12 wieder einen

anderen Ausdruck 'wegschauend auf Jesus', also wirklich auf ihn hinschauen

von allem weg und dann nochmals Vers 3 'denn betrachtet den, der so großen

Widerspruch  von  den  Sündern  gegen  sich  erduldet  hat,  damit  ihr  nicht

ermüdet, indem ihr in euren Seelen ermattet'. Also fünfmal wird im Hebräer-

brief aufgerufen, auch mit verschiedenen Begriffen, verschiedenen Arten des

Schauens. Aber es geht darum: Wir sehen Jesus.

Ich  habe  dann  auf  dem  Skript  noch  erklärt,  in  Vers  3  dieser  Ausdruck

'betrachtet  den,  der  so  großen  Widerspruch  erduldet  hat',  das  ist  also

nochmals  ein  anderes Wort  als  in Kapitel  3  Vers 1 'betrachtet'.  Hier  ist  es

'analogizomai'.  Und  das  bedeutet  'betrachten,  überlegen,  berechnen,

- 5 -



bedenken, vergleichen', ja. Analogie kennen wir im Deutschen. Eine Analogie

ist so etwas, was man im Vergleich anschaut. Also betrachtet und vergleicht

den Herrn Jesus und seht, wie einzigartig er ist, ganz anders, und zwar gerade

darin, dass er den Widerspruch, das heißt also das, was die Menschen gegen

ihn gesprochen haben, gegen ihn argumentiert haben, da sollen wir schauen,

wie er mit den Menschen umgegangen ist. Und da dienen uns natürlich wieder

die  Evangelien.  Die  zeigen  so  viele  Diskussionen,  wie  der  Herr  Jesus  mit

Gegnern geführt  hat  und wie er  geantwortet  hat,  wie er  reagiert  hat.  Das

sollen wir betrachten. Und wie der Herr Jesus diesen großen Widerspruch von

den Sündern gegen sich erduldet hat. Er hätte sie alle auf der Stelle vernichten

können, aber er hat nicht mit seiner Macht reagiert, sondern hat das einfach

erduldet. Und wenn wir das anschauen, dann soll das uns helfen, gerade ein

Problem zu überwinden, das sehr aktuell ist heute 'damit ihr nicht ermüdet,

indem ihr  in euren Seelen ermattet'.  Ja,  wenn man immer einen gewissen

Druck hat, der muss eben gar nicht so schwer sein. Ich habe vorhin in der

Einleitung ja etwas gesagt, eben was wir heute erleben mit dieser schwierigen

Situation wegen Covid 19, ist nicht zu vergleichen mit Kriegssituationen. Aber

mit dem will  ich das nicht kleinreden. Es ist ein Druck und viele, die eben

schon aus anderen Gründen Druck haben, kriegen dann mit diesem Druck so

viel, dass sie wirklich fast nicht das aushalten. Und dann kann man eben, wenn

das über längere Zeit geht, kann man eben innerlich wie ermüden und gelähmt

werden. Und das wird hier jetzt als Rezept gegeben: Wenn wir aber den Herrn

Jesus anschauen und eben die Analogie ziehen zwischen dem, wie er mit dem

Druck von außen umgegangen ist, dann gibt uns das wieder Mut, dann stärkt

uns das wieder neu, eben 'damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren Seelen

ermattet'. Und dieses Thema mit dem ermüden, das wird noch im weiteren ein

großes Thema sein. Das ist jetzt hier einfach mal so zuerst angetönt.

Aber dann gehen wir weiter Vers 4:

4 Ihr  habt  noch  nicht,  gegen  die  Sünde ankämpfend,  bis  aufs  Blut

widerstanden 

Was bedeutet  das  'nicht  aufs  Blut  widerstehen'?  Ganz  einfach,  hier  erklärt

Paulus den jüdischen Mitgläubigen, den Hebräern: Es ist bis jetzt noch nicht

- 6 -



soweit  gekommen,  dass  jemand  von  euch  Messias  Gläubigen  Juden  den

Märtyrertod erleiden musste. Ihr habt zwar viel Druck erlebt von den eigenen

Volksgenossen,  das  hatten wir  ja  in  Kapitel  10  bis  hin  zu Raub der  Güter.

Denen  wurde  um  des  Glaubens  willen  der  Besitz  weggenommen  und  die

Hebräer haben das erduldet. Das wir ja eben sehr lobend gesagt in Kapitel 10,

aber es glücklicherweise bis dahin noch nicht dazu gekommen, dass jemand

wegen dieser Verfolgung, diesem Druck sterben musste, also noch nicht 'bis

zum Blut widerstanden'. Aber das war schlimm, aber es war noch nicht das

Schlimmste. Und darum wird dann weiter gesagt Vers 5:

5 und  habt  die  Ermahnung  vergessen,  die  zu  euch  als  zu  Söhnen

spricht:  [und jetzt kommt ein Zitat aus Sprüche 3,11 – 12:] „Mein Sohn,

achte nicht gering des Herrn Züchtigung, noch ermatte, wenn du von

ihm gestraft  wirst.  6 Denn wen der  Herr  liebt,  den  züchtigt  er;  er

geißelt aber jeden Sohn, den er aufnimmt.“

Ich habe hier  ganz kurz  bemerkt auf  dem Skript:  Den Hebräern war nicht

bewusst, dass ihre Leiden, die sie aus ihrer Umwelt erdulden mussten, dass

ihre Leiden aus der Liebe des Vaters, des himmlischen Vaters, hervorkamen

und zur Erziehung im Glauben diente. So müssen wir all das Ungemach, das

wir erleben auch in der heutigen Zeit, sehen. Es ist eine Erziehungsmaßnahme

Gottes und soll dazu dienen, dass unser Glaube wachsen soll. Und weiter habe

ich notiert:  Sie  sollten diese Erziehung nicht verachten wie die Stoiker,  die

Leiden gefühllos ertragen wollten. Aber sie sollten sie auch nicht willenlos fallen

lassen. Nicht wahr, es gibt zwei Gefahren, wie wir auf Gottes Erziehungswege

mit uns reagieren können. Das erste ist 'mein Sohn, achte nicht gering des

Herrn Züchtigung'. Man kann es verachten: Das ist ja nichts. Und da ist dann

eben diese stoische Miene. Die Stoiker waren eine Philosophenschule im alten

Griechenland, die sagten: Wir müssen das Leiden in dieser Welt überwinden,

indem wir es gefühllos auf uns nehmen. Darum spricht man von der stoischen

Miene.  Das  ist  eine  Miene,  die  zeigt  überhaupt  keine  Gefühle,  aber  keine

Gefühle  im Blick  auf  Leiden.  Und  das  ist  eigentlich  ein  Verachten.  Das  ist

unmenschlich. Aber das ist diese Gefahr, die Züchtigung verachten. Ich weiß

nicht, wie es bei euch war, aber vor 50 Jahren war das noch so ein Trick. Das

- 7 -



war ja die Zeit,  als es ganz normal war in der Schweiz, dass Eltern Kinder

zuweilen mit einem Stecken züchtigten, ja. Und wenn man wusste, man hat

was angestellt,  dann hat man Karton hinten in die Hosen hineingetan oder

auch eine Zeitung und dann, wenn der Vater gestraft hat, dann hat man so

richtig gelacht über die Strafe, ja, weil es nichts machte, ja. Aber die Väter, die

waren ja auch nicht blöd, wenn das so dumpf tönte, dann wussten sie schon,

dass das der alte Trick ist. Aber eben, das ist quasi das Verachten, das 'ich steh

über der Strafe', ja. Und das ist der Grundsatz, der hier aufgezeigt wird 'mein

Sohn, achte nicht gering des Herrn Züchtigung, noch ermatte, wenn du von

ihm gestraft wirst. Also 'achte nicht gering'. Und die andere Sache ist 'noch

ermatte'. Es gibt auch Kinder, die werden durch die Erziehung mutlos. Und das

ist etwas ganz Wichtiges, dass man als Eltern sieht, Kinder sind ganz unter-

schiedlich. Und man kann Kinder nicht nach einem Schema erziehen. Und es

gibt Kinder, die haben, wenn sie eine Strafe bekommen, eine Strafarbeit, ist

doch ihnen egal,  mach ich doch, aber ich gehorche nicht,  ja,  so. Das sind

solche, die die Züchtigung eben verachten. Aber da gibt es Kinder, die fallen

wie in ein Loch und das ist auch eine Gefahr für uns als Gläubige, dass man

eben einfach quasi – man sagt eben auch – die Flügel hängen lässt. Das sind

zwei Gefahren und beides sollen wir umgehen, wenn wir sehen, dass Gott eben

uns durch Erziehungswege hindurchführt. Und so hilft uns dieses Wort aus den

Sprüchen, um zu verstehen, wie Gott mit uns umgeht. 

Und Vers 6 erklärt dann eben, dass Gott aus seiner Liebe heraus handelt: 

6 Denn wen der Herr liebt, den züchtigt er; er geißelt aber jeden Sohn,

den er aufnimmt.“

Und dann erklärt Vers 7:

7 Was ihr erduldet, ist zur Züchtigung: Gott handelt mit euch als mit

Söhnen; denn wer ist ein Sohn, den der Vater nicht züchtigt?

Also hier wird erklärt: Die Leiden der Hebräer waren nicht ein Gericht Gottes.

Die Gläubigen hätten sagen können: Gott ist zornig auf uns und darum müssen

wir so schwere Dinge und so viel Ablehnung in unserer Umgebung erdulden.

Man  muss  ja  daran  denken,  der  Hebräerbrief  war  ein  Rundschreiben,  das

versandt wurde in die verschiedensten Regionen. Z.B. im 1. Petrusbrief lesen

- 8 -



wir, wie Petrus auch so ein Rundschreiben geschrieben hat an verschiedene

Provinzen.  Wir  können das  nochmals  kurz  aufschlagen.  Ich hatte  das  zwar

schon  lange  bei  der  Einleitung  zum  Hebräerbrief  wohl  erläutert,  aber  als

Erinnerung 1. Petrus 1,1:

1 Petrus, Apostel Jesu Christi, den Fremdlingen von der Zerstreuung

[Griechisch 'diaspora'. Das sind Juden, die im Ausland verstreut leben. Von der

'diaspora'] von Pontus, Galatien, Kappadozien, Asien und Bithynien, 

Pontus, das ist eine Provinz in der heutigen Türkei. Da gehört übrigens das

heutige Istanbul dazu. Und dann gibt es weitere solche Gebiete in der heutigen

Türkei  wie  Pontus,  Galatien,  Kappadozien,  Asia.  Da  ist  Ephesus,  Smyrna,

Pergamus usw. und Bithynien. Und warum sag ich das? An diese Leute schrieb

Petrus den 1. Brief, aber Kapitel 3 Vers 1 sagt, auch den 2. an die gleichen

Leute.  Und  diesen  Leuten  sagt  er:  Und  Paulus  hat  euch  einen  Brief

geschrieben, an diese Juden. Und zwar sagt er in 2. Petrus 3, und zwar in Vers

15:

15 Und erachtet die Langmut unseres Herrn für Errettung, so wie auch

unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit euch

geschrieben hat, 

Also  Paulus  hat  einen  Brief  geschrieben  an  Juden  in  ganz  verschiedenen

Landschaften:

16 wie auch in allen Briefen, wenn er in ihnen von diesen Dingen redet,

von denen einige schwer zu verstehen sind, [Da sind wir uns einig, dass

Paulusbriefe  schwer  sind.] die  die  Unwissenden  und  Unbefestigten

verdrehen,  wie  auch  die  übrigen  Schriften,  zu  ihrem  eigenen

Verderben.

Also jetzt wird klar: Dieser Brief an Juden gehört zu den Schriften, denn alle

Briefe von Paulus werden verdreht, nicht nur dieser,  den sie da bekommen

haben, und zwar verdreht wie auch alle Schriften der Bibel verdreht werden.

'Die  Schriften'  ist  ein  fixer  Ausdruck  damals  für  die  zur  Bibel  gehörenden

Bücher. Also gibt es einen Brief, den Paulus geschrieben hat an Juden überört-

lich und das ist der Hebräerbrief. So wie es in der Ostkirche von der Frühzeit

an  festgehalten  wurde,  nur  im  Westen  ging  das  vergessen.  Aber  in  der

- 9 -



Ostkirche war das immer klar, dass Paulus der Autor ist des Hebräerbriefes.

Und er hatte also diesen Brief in ganz verschiedene Landschaften versendet

und jetzt sagt er ihnen: Ihr erlebt so Schweres und das ist alles eine Erziehung

von euch Juden, euch gläubigen Juden. Und das dürft ihr nicht betrachten, als

ein Gericht von Seiten von Gott, sondern es ist eine ganz normale Erziehung

aus der Liebe des Vaters heraus, damit wir im Glauben weiterkommen. Und

dann sagt er nämlich in Vers 8 von Hebräer 12:

8 Wenn ihr aber ohne Züchtigung seid, deren alle teilhaftig geworden

sind, so seid ihr denn Bastarde und nicht Söhne.

Also das will sagen: Kinder Gottes müssen erzogen werden. Aber Bastarde, das

sind illegale Kinder. Das sind Menschen, die keine anerkannte Kindesstellung

haben. Man könnte also sagen, bloße Bekenner vom christlichen Glauben. Die

entsprechen dem, was hier  genannt  wird 'Bastarde'.  Das sind keine Kinder

Gottes. Die werden nicht von Gott als seine Kinder erzogen. Aber die echten,

die wahren, die dürfen wissen: Gott handelt in seiner Liebe und erzieht uns.

Übrigens im Buch der Sprüche ist ein Hinweis auf das Hebräische, da kommt ja

immer wieder das Wort 'züchtigen' vor. Und das hebräische Wort 'züchtigen'

bedeutet: unterweisen, belehren, schimpfen bis hin zur Strafe, also die ganze

Bandbreite.  Und es ist sehr sehr wichtig,  wenn man das Buch der Sprüche

liest, wenn immer wieder von Züchtigung gesprochen wird, Züchtigung wird im

Buch der  Sprüche nicht  nur  eben als  Strafe verwendet,  sondern die  ganze

Bandbreite. Väter, Mütter müssen Kindern Dinge erklären, erklären, warum das

nicht richtig ist, warum sie das so machen sollen und nicht anders. Und die

müssen manchmal auch erklären: Gut, in dieser Sache da haben wir in unserer

Familie diese spezielle Regelung. Natürlich, in anderen Familien machen die das

anders. Und man muss einfach als Kind so gehorchen, wie das in dieser Familie

gilt. Also auch da gibt es unterschiedliche Arten. Und da gibt es Dinge, die sind

allgemein gültig. Wenn das anders gemacht wird in einer Familie, dann muss

man sagen, das ist nicht richtig, denn die Bibel sagt, das ist Sünde. Aber man

muss den Kindern erklären. Und in diesem Wort 'züchtigen' –  'Hebräisch …'

steckt alles. Wenn Eltern mit den Kindern spazieren gehen und ihnen Blumen

erklären und erklären, was da an Wundern vorhanden ist entlang des Weges

- 10 -



oder wenn man miteinander Tiere beobachtet in den Alpen usw. und ihnen

erklärt, wie wunderbar Gottes Schöpfung ist, das gehört alles mit dazu. Also

vom Unterweisen  Interesse,  Freude an der  Natur  wecken bis  hin  eben zur

Strafe, das ist im Buch der Sprüche alles drin in diesem Wort 'züchtigen'.

Und nun Vers 9:

9 Zudem hatten wir auch unsere Väter nach dem Fleisch als Züchtiger

und scheuten sie; sollen wir uns nicht viel mehr dem Vater der Geister

unterwerfen und leben?

Jetzt spricht Paulus von den eigenen Eltern. Er wurde ja auch einmal erzogen

in Tarsus in Zilizien. Auch in der heutigen Türkei war er ein Diasporajude und

ist da aufgezogen und er sagt: Wir hatten auch unsere Väter nach dem Fleisch,

also die natürlichen Väter, als Züchtiger und scheuten sie. Und da drückt er

aus, wenn wir noch weiter lesen, also wir hatten Respekt vor ihnen, 'sollen wir

uns nicht vielmehr dem Vater der Geister unterwerfen'. Das ist Gott, der über

dem  Geist  aller  Menschen  steht.  Ja,  da  wird  besonders  jetzt  nicht  das

Körperliche  betont,  sondern  das  Geistige,  das  in  der  Erziehung  eine  ganz

wichtige  Rolle  spielt.  Wir  müssen  Kinder  erziehen  im  Zusammenhang  mit

körperlichen Dingen. Das ist z.B. Körperpflege und welche Kleidung man trägt

und welche nicht  usw.,  der  körperliche  Aspekt,  die  Kinder  auch versorgen,

damit sie genügend und abwechslungsreich ernährt sind. Aber dann gibt es

Bedürfnisse, die sind seelischer Natur und es gibt Bedürfnisse geistiger Natur.

Und jetzt wird hier Gott als der Vater der Geister erwähnt, der nicht eben, dass

er für unsere körperlichen und seelischen Bedürfnisse sorgt, auch gerade für

unsere geistlichen Bedürfnisse als Vater sorgt.

9 … sollen wir uns nicht viel mehr dem Vater der Geister unterwerfen

und leben?  10 Denn jene zwar züchtigten uns für wenige Tage nach

ihrem Gutdünken,  er  aber  zum Nutzen,  damit  wir  seiner  Heiligkeit

teilhaftig werden.

Das hab ich ganz kurz so zusammengefasst zu Vers 9: Wir kennen Züchtigung

aus der  Erfahrung in  der  Kindheit.  Unsere  Väter  haben uns  zuweilen  auch

bestraft und wir haben das so akzeptiert. Darum sollten wir umso mehr die

Erziehung Gottes akzeptieren.  Und da wird eben erklärt,  die  Erziehung der

- 11 -



Eltern die war nicht vollkommen. Nein, überhaupt nicht. Die Erziehungsmaß-

nahmen der natürlichen Väter war nicht immer optimal. Sie taten es, wie es

nach ihrem menschlichen Dafürhalten richtig war. Nicht wahr, das wird hier so

ausgedrückt:

10 Denn  jene  zwar  züchtigten  uns  für  wenige  Tage  nach  ihrem

Gutdünken, 

So wie sie dachten, das ist gut, ja. Sie haben es gut gemeint. Natürlich ist es

so, dass 'gut gemeint' ist nicht immer gut. Aber sie hatten es gut gemeint und

es  war  nicht  immer  optimal.  Aber  bei  Gott  ist  es  ganz  anders:  Seine

Maßnahmen sind perfekt und stets zum bleibenden Segen, so dass wir eben

immer mehr die Heiligkeit Gottes auch praktisch in unserem Leben umsetzen.

Aber etwas Wichtiges ist hier. Paulus sagt 'jene zwar züchtigten uns für wenige

Tage nach ihrem Gutdünken'. Ich hab das schon erlebt, Leute die dachten, man

muss ständig die Kinder bestrafen, ja. Und dann ging das so zu und her wie im

Zirkus, also ich meine jetzt bei der Löwennummer. Und wenn der Löwe nur ein

bisschen, ja. Das darf gar nicht sein. Eben das, wenn ein Klima entsteht von

Angst, das geht gar nicht. Und das führt dann eben dazu, dass Kinder eben

ermatten, ja. Das sind die, die dann nicht darüber lachen, aber sie – wie wir

das vorhin gelesen haben – dass sie durch die Züchtigung ermatten. Aber eben

durch die Erziehung. Mit Züchtigung meine ich ganz allgemein auch Erziehung.

Und das darf nicht sein. Und hier sagt Paulus – und hier geht es um Erziehung

vor 2000 Jahre – für wenige Tage. Die Ansicht, man müsse die Kinder ständig

mit  ihnen  schimpfen  und  ihnen  Strafen  zuweisen  usw.,  das  ist  nicht  das

Normale. Und natürlich, es  gibt so große Unterschiede,  also wir  haben das

erlebt. Das Kind, man kann es einfach so führen, das funktioniert einfach, ja.

Und andere sind so dickköpfig und es ist schon schwierig. Und wenn dann die

Kinder später sagen 'ja, das habt ihr falsch gemacht und das und das'. Kann

man  sagen:  Ja  natürlich,  aber  wir  haben  noch  nie  behauptet,  das  war

vollkommen.  Wir  haben's  gemacht,  so  gut  wir's  konnten,  ja.  Es  war  uns

wichtig, auch daran zu denken: Kinder sind nach der Bibel Sünder, aber sie

sind nach der Bibel erschaffen im Bild Gottes. Und das führt dazu, dass man

eben die natürlichen Veranlagungen, dass man die achtet und fördert. Es gibt

- 12 -



so falsche Ansichten, die denken: Nein, das soll man nicht fördern, das kommt

alles aus dem sündigen Fleisch. Nein, nein, wenn man eben sieht, ein Kind ist

musikalisch und man fördert es. Und man sieht, ein Kind kann gut malen und

man lobt es. Und man sagt nicht 'ist das ein Kamel?' und dabei ist es eine

Sonne, ja. Man muss nicht die dummen Fragen stellen und dann müssen die

Kinder sagen 'nein, das ist kein Kamel'. Ja, sondern eben loben und das fördert

wieder. Und so ist das eben in der Erziehung, man muss einerseits sehen, das

Böse ist in uns da und kommt sehr früh hervor, aber das sind Geschöpfe im

Bild  Gottes.  Und ihre  natürlichen  schöpfungsgemäßen Anlagen,  die  sind  zu

achten  und zu  fördern.  Das  ist  wieder  etwas anderes,  wenn man aus  den

Kindern  Wunderkinder  machen  will.  Das  ist  auch  eine  üble  Sache.  Es  gibt

Leute, die wollen, dass ihre Kinder Karriere machen und dass sie gepuscht

werden und sie können gar nicht mehr richtig Kinder sein. Die Kinder müssen

spielen  und die  müssen nicht  ständig  Violine  üben,  ja,  damit  sie  dann ein

Yehudi Menuhin werden, ein zweiter. Nein, aber aber eben das fördern. Und

das  ist  sehr  wichtig,  dass  man  die  Kinder  eben  aus  dieser  biblischen

Perspektive sieht als Sünder und als wunderbare Geschöpfe im Bild Gottes.

Und das hilft dann eben auch, die richtige Achtung den Kindern gegenüber zu

haben.

Ja, es ist 3 Uhr, wir machen jetzt 10 Minuten Pause.

Wir fahren weiter und zwar komme ich nochmals zurück, vorne auf dem Skript

habe ich  ganz kurz  eine Übersicht  gegeben über  den Hebräerbrief.  Das  ist

Repetition. Wir haben gesehen, es gibt drei Hauptteile. Die Kapitel 1 bis 7 stel-

len vor 'die Erhabenheit des Messias Jesus'. Und dann Kapitel 8 bis 10,18 'die

Erhabenheit des messianischen Bundes' des neuen Bundes, den der Herr Jesus

gegründet hat durch sein Blut. Und dann der dritte Teil ab Kapitel 10 Vers 19

'die  Erhabenheit  des  messianischen Glaubensweges'.  Und darum haben wir

eben in diesem letzten Hauptteil z.B. die Glaubenshelden in Hebräer 11, die

eben zeigen, was der Glaubensweg ausmacht. Und nun haben wir ja immer

wieder gesehen, der Hebräerbrief ist so aufgebaut: Es gibt Belehrung und dann

eine  praktische  Anwendung  mit  Warnung.  Dann  wieder  Belehrung,  wieder

praktische Anwendung. Jetzt in diesem dritten Teil war das so: erste Belehrung

- 13 -



'Jesus und der neue Weg ins himmlische Heiligtum' 10,19 bis 22. Und dann

kommt  ein  Einschub,  also  praktische  Anwendung  und  Warnung.  Das  war

Einschub Nr. 4 'Warnung vor Abfall'. In jedem Einschub wird eben gewarnt vor

Abfall von dem Glauben. Und da sind besonders die eben ins Visier genommen,

die Bastarde sind, nur Bekenner, gar nicht wirkliche Kinder. Nun, Warnung vor

Abfall und da geht es um das Thema 'der bessere und bleibende Besitz'. Dann

kommt wieder eine Belehrung. Zweitens 'Jesus der Anfänger und Vollender des

Glaubens'.  Und  das  war  das  Thema von  10,35  über  das  ganze  Kapitel  11

hinweg bis  Kapitel  12 Vers 11,  wo es um den Anfänger  und Vollender des

Glaubens ganz ausdrücklich geht. Und dann kommt wieder ein Einschub. Das

ist Einschub Nr. 5 'Warnung vor Abfall'. Und in diesem Einschub geht es ganz

besonders  um das  Thema 'Verbundenheit  mit  dem himmlischen  Jerusalem'

Kapitel 12,12 bis 13,7. Und dann kommt dann der nächste Hauptteil in dem

dritten Abschnitt des Hebräerbriefes 'Jesus und der Weg hinaus aus dem Lager'

13,8 bis 16.  Und dann nochmals  ein Einschub. Das sind dann die Schluss-

ermahnungen, Einschub Nr. 6 'Jesus der große Hirte der Schafe'. Das ist dann

noch der  Rest  des  Briefes.  Also,  warum erwähne ich  das?  Um deutlich  zu

machen, jetzt, wo wir so über den Anfänger und Vollender des Glaubens gehört

haben  und  wie  Gott  erzieht,  wird  jetzt  ein  Übergang  gemacht  zu  einem

Einschub, der eben Warnung gibt vor Abfall. Das war das Problem unter den

Messias Gläubigen Juden. Es war eine ernste Sache, dass man denken musste,

nicht  alle  waren  echt  bekehrt,  sondern  manche  waren  nur  mitgegangen,

Mitläufer, nur erleuchtet, aber eben nicht wirkliche Kinder, sondern Bastarde.

Und das ist jetzt so ernst vor uns. Ich lese Kapitel 12 Vers 11. Das Thema

Züchtigung  wird  jetzt  rübergenommen  in  diese  praktische  Anwendung  im

Zusammenhang mit Warnung vor Abfall:

11 Alle  Züchtigung aber scheint  für  die Gegenwart  nicht  ein Gegen-

stand der Freude, sondern der Traurigkeit zu sein; danach aber gibt sie

die  friedsame  Frucht  der  Gerechtigkeit  denen,  die  durch  sie  geübt

worden sind.

Jetzt wieder auf unserm Skript, da hab ich bemerkt zu Kapitel 12 Vers 11: An

Leiden kann man sich niemals freuen. Das wird hier gesagt 'alle Züchtigung

- 14 -



scheint  für  die  Gegenwart  nicht  ein  Gegenstand  der  Freude,  sondern  der

Traurigkeit zu sein'. Leiden sind schwierig und immer wieder hab ich das so in

meinem ganzen Leben so wahrgenommen, es gibt Gläubige, die denken, man

muss einfach tapfer sein. Und das grenzt dann eben an die Lehre der Stoiker,

ja, mit stoischer Miene darüber stehen. Aber es ist gar nicht biblisch. Die Bibel

sagt uns: Leiden sind nicht einfach und wir müssen nicht irgendwie darüber

erhaben sein und sagen 'ja, das ist nichts, wir haben ja den Herrn'. Nein, an

Leiden kann man sich nicht freuen, Leiden sind schwierig. Aber – und das ist

wichtig – wir wissen, dass sie gute geistliche Ergebnisse bringen. Ja, wie kann

man einen Bruder ermutigen, der gelähmt im Rollstuhl ist, und dann sagen: Ja,

weißt du, die Leiden, das ist, wir haben ja den Herrn, ja. Nein, da muss man

wirklich eben daran denken, wie Römer 12 sagt 'weint mit den Weinenden'.

Das ist wirklich etwas ganz ganz schweres, was manche eben durchmachen

müssen. Und Leiden sind ganz ganz schwierig, aber wir wissen, dass sie gute

geistliche Ergebnisse bringen. Das ist einfach das Gewaltige, dass wir wissen,

es hat einen Sinn und der Herr hat ein Ziel. Das soll uns eben ermutigen, den

richtigen  Blick  immer  wieder  neu  zu  bekommen,  obwohl  es  ganz  ganz

schwierig ist. Aber denken wir nochmals daran, Stoizismus ist unbiblisch. Und

denken wir an Apostelgeschichte 17: Paulus in Athen und er diskutiert auf dem

Marktplatz mit den Stoikern und Epikureern. Das sind Feinde des Evangeliums

und die lachen Paulus aus und sagen: Was will doch dieser Schwätzer sagen.

Ja, Stoizismus ist eine Philosophie, die gegen das Evangelium geht. Und ich

möchte in diesem Sinn noch eine Stelle erwähnen aus den Klageliedern. Also

wir haben ein ganzes Buch, da geht’s nur um Klagen, aber nicht um Anklagen.

Das sind nicht Anklagelieder sondern die Klagelieder von Jeremia. Grad nach

dem Prophet Jeremia sind die eingereiht. Und wir lesen da Kapitel 2 Vers 19:

19 Mache dich auf, klage in der Nacht beim Beginn der Nachtwachen,

schütte dein Herz aus wie Wasser vor dem Angesicht des Herrn; hebe

deine Hände zu ihm empor für die Seele deiner Kinder, die vor Hunger

verschmachten an allen Straßenecken!

Da sind wir in Kriegssituation, die Zerstörung Jerusalems und man sieht die

Kinder auf den Straßen sterben. Furchtbar. Und da wird gesagt 'klage in der

- 15 -



Nacht, schütte dein Herz aus wie Wasser'. Also ganze Kübel von Tränen aus-

schütten. Und das zeigt, wir Gläubigen dürfen weinen und Tränen vergießen.

Und was sagt Johannes 11 Vers 35, der kürzeste Vers:

35 Jesus vergoss Tränen.

Der Herr Jesus hat auch angesichts des Todes von Lazarus Tränen vergossen,

das Leid wirklich tief  empfunden. 'Schütte dein Herz aus wie Wasser'.  Aber

dann heißt es 'vor dem Angesicht des Herrn'. Eben, nicht einfach klagen über

Gott, sondern Gott das Elend bringen und sagen 'hebe deine Hände zu ihm

empor' und auch in Fürbitte für andere vor ihn kommen. Also ein ganz ganz

wichtiger Vers. 

11 Alle Züchtigung scheint für die Gegenwart nicht ein Gegenstand der

Freude, sondern der Traurigkeit zu sein;  [aber … das Wort 'aber' ist so

wichtig]  danach aber gibt sie die friedsame Frucht der Gerechtigkeit

denen, die durch sie geübt worden sind.

Das  NT  spricht  über  verschiedene  Früchte,  z.B.  die  Frucht  des  Geistes  in

Galater  5,22,  eine  neunfache  Frucht.  Und  hier  haben  wir  die  Frucht  der

Gerechtigkeit. Und in Römer 6 wird gesprochen über die Frucht zur Heiligkeit.

Sind verschiedene Früchte, die der Gläubige in seinem Leben bringen soll, das

ist die Frucht der Gerechtigkeit.

Und dann kommt Vers 12:

12 Darum „richtet auf die erschlafften Hände und die gelähmten Knie“,

13 und „macht gerade Bahn für eure Füße“, damit nicht das Lahme vom

Weg abkomme, sondern vielmehr geheilt werde.

Das ist ein Zitat aus Jesaja 35,3 'richtet auf die erschlafften Hände und die

gelähmten Knie'. Und in Vers 13 ist es ein Zitat aus Sprüche 4 Vers 26. Also

das erste Zitat aus Jesaja zeigt uns, wir sollen uns eben nicht fallen lassen,

sondern mutig vorangehen, eben nicht mutlos werden, sondern mutig voran-

gehen. Und Sprüche 4,26 wird zitiert, um uns zu zeigen, wir sollen uns auf das

Vorangehen ausrichten und darauf achten, dass solche, die keine Kraft haben

gestärkt und ermutigt werden. Drum wird gesagt 'macht gerade Bahn für eure

Füße'. Und das Ziel ist: 'damit nicht das Lahme vom Weg abkommen, sondern

- 16 -



vielmehr  geheilt  werde'.  Also  auch  auf  andere  schauen,  die  Ermutigung

brauchen. Und das führt dann eben zu dem Befehl, Vers 14:

14 Jagt  dem  Frieden  nach  mit  allen  und  der  Heiligkeit,  ohne  die

niemand den Herrn schauen wird; 

Und  warum  muss  man  dem  Frieden  nachjagen?  Aber  das  zeigt  wirklich,

höchstes  Tempo ansetzen.  Und wir  sind  ja  nicht  weit  weg von den ersten

Versen,  wo es  ging um das  Rennen in  der  Arena.  Warum muss man dem

Frieden nachjagen? Weil der Friede schnelle Beine hat. Und das weiß jeder, der

eine Familie hat, wie schnell der Friede weg ist. Das ist unglaublich, es braucht

so wenig. Der Friede hat schnelle Beine. Und auch in der Gemeinde, der Friede

hat schnelle Beine, so schnell  geht er uns verloren.  Und darum braucht es

höchste  Anstrengung  immer  wieder,  damit  er  erhalten  bleibt.  Es  sind

manchmal so kleine Dinge, ja, nur, wie man sich in Doodle einträgt oder nicht

einträgt, und schon ist der Friede weg, ja. Also wirklich so doofe Dinge. Und da

braucht es eben diese Überzeugung: Wir müssen schauen, dass diese Dinge

nicht Gewalt bekommen über uns. Und wenn das alle machen, es heißt hier

'jagt dem Frieden nach mit allen'. Wenn nur einer in der Gemeinde auf Frieden

bedacht  ist  und  die  anderen  nicht,  dann kann er  nicht  viel  ausrichten.  Es

braucht alle und eben diese Überzeugung, der Friede ist wichtiger als mein

Recht. Und dann wird gesagt, in der praktischen Heiligkeit müssen wir stets

Fortschritte  machen.  Also  darum  wird  gesagt,  nicht  nur  dem  Frieden

nachjagen, sondern auch der Heiligkeit. Das griechische Wort heißt 'Heiligung'

oder  'geheiligt  sein'.  Dem müssen  wir  nachjagen,  dass  wir  ein  geheiligtes

Leben führen. Und da braucht es eben auch Energie. Es kommt nicht einfach

so  schnell,  es  braucht  Überzeugung.  Und  wenn  man  z.B.  Mühe  hat  mit

gewissen Dingen und sagt: Ja, ich komm einfach da nicht recht weg und das

kommt immer wieder über mich, aber je mehr die Überzeugung ist, das oder

das ist falsch, desto einfacher wird es, das zu überwinden. Aber wenn man

immer wieder den Zweifel hat 'ach, vielleicht ist es ja auch nicht so schlimm

und die anderen, die machen dafür das', das geht nicht. Es braucht Energie,

Überzeugung das ist falsch, und dann kann man's überwinden. Aber wenn's

nur so halb ist … 

- 17 -



{Publikum ...} Ja, ich soll erklären 'praktische Heiligkeit' im Unterschied zur

'stellungsmäßigen Heiligkeit'. Das mache ich gleich, das ist ja dann der nächste

Satz auf dem Skript: In der praktischen Heiligkeit müssen wir stets Fortschritte

machen. Heiligkeit ist grundsätzlich fundamental. Nur durch die grundsätzliche

Heiligung  gemäß  Hebräer  10,14  a  wird  ein  Mensch  gerettet.  Beachte  den

Unterschied zwischen 'stellungsmäßiger Heiligkeit' und 'praktischer Heiligkeit'!

Die, die grundsätzlich durch die echte Bekehrung vollkommen gemacht worden

sind durch das Werk Christi sollen auch tagtäglich in der praktischen Heiligung

voranschreiten. Schlagen wir auf Hebräer 10 Vers 14. Also im selben Brief wird

hier Folgendes gesagt:

14 Denn  mit  einem  Opfer  hat  er  [Jesus  Christus] auf  immerdar  die

vollkommen gemacht, die geheiligt werden.

Also hier wird eine unerhörte Aussage ausgedrückt: Jesus Christus hat durch

sein Opfer am Kreuz die Gläubigen auf immerdar vollkommen gemacht. Aber

jeder würde dann sagen: Aber in meinem Leben sehe ich da nicht Vollkommen-

heit. Wie kann es hier heißen, er hat sie auf immerdar vollkommen gemacht?

Der Punkt ist der: Jesus Christus hat am Kreuz unsere Sünden getragen und

jeder, der seine Schuld Gott bekennt und dieses Opfer im Glauben für sich in

Anspruch  nimmt,  erlebt  etwas  Gewaltiges,  nämlich,  dass  Gott  alle  Sünden

vergibt. Und der Herr Jesus hat ja am Kreuz vor 2000 Jahren nicht nur meine

Sünden getragen von der Geburt bis zur Bekehrung, die hat er alle getragen,

bevor  ich  eine  einzige  gemacht  habe.  Aber  er  hat  auch  die  Sünden schon

getragen und gesühnt von der  Bekehrung bis  heute.  Und jetzt  etwas ganz

Heikles, aber es ist so: Er hat auch alle Sünden von jetzt bis zur Entrückung

oder bis zu meinem Tod schon getragen. Und Hebräer 9 sagt am Schluss, dass

er durch sein Opfer die Sünde abgeschafft hat. 9 Vers 26 am Schluss:

26 … Jetzt aber ist er einmal in der Vollendung der Zeitalter offenbart

worden zur Abschaffung der Sünde durch sein Opfer.

An  diesem  Freitag  in  der  Passah-Woche  hat  der  Herr  Jesus  alle  Sünden

abgeschafft. Und nun, wenn Gott bei der Bekehrung das Opfer des Herrn Jesus

mir zugerechnet hat, weil ich dieses Opfer im Glauben in Anspruch genommen

habe, weil ich meine Schuld Gott bekannt habe im Gebet, ja, wenn er mir das

- 18 -



alles zurechnet, was ist dann? Dann ist alle Schuld weg, kein Flecken bleibt,

vor Gott grundsätzlich, ja. Es ist geregelt. Also vollkommen gemacht. Und das

ist die 'stellungsmäßige Heiligkeit'. Also Gott hat Menschen durch den Glauben

an Jesus Christus heilig gemacht und darum werden Gläubige auch als Heilige

bezeichnet. 1. Korinther 1 die Gläubigen in Korinth, die aber einige Probleme

aufwiesen im praktischen Leben, die nennt er Heilige, Heilige in Korinth. Aber

in Epheser 1 werden die genannt die Heiligen in Ephesus. Ja, das ist diese

geschenkte Heiligkeit. Aber es ist natürlich so, wie sieht das aus in unserem

praktischen Leben? Ja, da ist es nicht vollkommen. Warum? Weil jetzt diese

Würde, die uns stellungsmäßig vor Gott geschenkt ist, die müssen wir jetzt im

Alltag auch umsetzen. Und das ist ein Prozess. Und indem wir da in diesem

Prozess  voranschreiten  im  Glaubensleben,  das  nennt  die  Bibel  'praktische

Heiligung'. Und interessant ist jetzt, in Hebräer 10 Vers 14 haben wir in einem

Vers beides zusammen:

14 Denn  mit  einem  Opfer  hat  er  auf  immerdar  die  vollkommen

gemacht,

Das  ist  eine  punktuelle  Handlung  im  Griechischen,  in  der  Vergangenheit

abgeschlossen: vollkommen gemacht.

14 … die geheiligt werden.

Und  das  ist  im  Griechischen  eine  fortgesetzte  Tätigkeit  'die  fortdauernd

geheiligt werden'. Ja, das eine ist grundsätzlich, die Stellung, und das andere

ist  das  Praktische und da braucht  es  ein  Voranschreiten.  Und deshalb  sagt

Hebräer 12 'jagt der Heiligkeit nach',  'jagt dem Frieden nach',  ja,  wenn es

Unfrieden gibt in unserem Leben, weil  es Unheiligkeit gibt. Aber 'jagt'.  Und

dann wird gesagt 'der Heiligkeit nach':

14 … ohne die niemand den Herrn schauen wird;

Damit wird betont, wie wichtig das Thema Heiligkeit ist. Denn grundsätzlich

wird ein Mensch nie Gott schauen können, wenn er sich nicht bekehrt  und

gerettet wird. Also ohne die Heiligkeit, die Gott schenkt, kann man den Herrn

nicht sehen. Und das wird hier betont. Darum ist es auch so wichtig, das im

praktischen Leben umzusetzen. Ich möchte noch ein Beispiel geben für Stel-

lung und praktischer Zustand. Epheser 5 da sagt der Apostel Paulus in Vers 8:

- 19 -



8 Denn einst wart ihr Finsternis, jetzt aber seid ihr Licht in dem Herrn;

Also früher in eurem verlorenen Zustand wart ihr in der Finsternis des Satans,

aber jetzt  durch die Bekehrung seid ihr  Licht in dem Herrn. Und gleich im

nächsten Satz sagt er

8 … wandelt als Kinder des Lichts 

Das  ist  dann  die  praktische  Umsetzung,  ja.  Also  es  ist  ganz  wichtig:  Die

Stellung und da haben wir viele Stellen im NT, die zeigen, stellungsmäßig ist

alles  gut  gemacht  durch  das  Werk  am  Kreuz.  Wir  sind  gerecht  gemacht

worden, wir sind geheiligt, wir sind vollkommen gemacht worden. Aber – im

Französischen  sagt  man  'Noblesse  oblige' –  'Würde  verpflichtet'.  Also  man

muss  sehen,  diese  Würde,  die  Gott  uns  gegeben  hat  durch  den  Glauben

stellungsmäßig  und  die  ist  nicht  ein  Kopfkissen,  sondern  vielmehr  eine

Ermutigung, das auch immer mehr im praktischen Leben sichtbar zu machen

und umzusetzen. Und das ist ein Prozess: 'die geheiligt werden' Hebräer 10

Vers 14. Und hier in Hebräer 12 Vers 14 – also 10 Vers 14/12 Vers 14:

14 Jagt dem Frieden nach mit allen und der Heiligkeit, 

Und eben das  ist  so wichtig:  Ohne die  Heiligkeit  kann niemand den Herrn

schauen. Aber das bedeutet nicht, dass die praktische Heiligkeit uns rettet, ja,

sondern die grundsätzliche,  ja.  Aber weil  wir die Grundsätzliche bekommen

haben, dann ist es doch logisch, dass wir die auch umsetzen.

Und dann wird gesagt in Vers 15:

15 und achtet darauf, dass nicht jemand an der Gnade Gottes Mangel

leide, dass nicht irgendeine Wurzel der Bitterkeit aufsprosse und euch

beunruhige und viele durch sie verunreinigt werden;

Wir haben gesehen im Hebräerbrief, immer wieder weist der Apostel Paulus …

Er nennt sich aber nie Apostel  im Hebräerbrief,  weil  er Apostel  war für die

Nationen, aber hier tritt er als Lehrer der Juden auf. Aber es ist die gleiche

Person, dieser Apostel Paulus hat immer wieder darauf hingewiesen, es gibt

womöglich Leute unter euch, die sind noch nicht durchgedrungen, die sind nur

erleuchtet. Und die sind in der Gefahr, abzufallen, und zwar so, dass sie sich

dann definitiv abwenden. Und darum kommt jetzt auch wieder diese Warnung

vor Abfall:

- 20 -



15 und achtet darauf, dass nicht jemand an der Gnade Gottes Mangel

leide, 

Also jemand, der die Gnade Gottes nicht wirklich in Anspruch genommen hat.

15 ... dass nicht irgendeine Wurzel der Bitterkeit aufsprosse und euch

beunruhige und viele durch sie verunreinigt werden;

Also wenn dann so etwas geschieht, das kann eine Katastrophe auslösen. Das

sehen wir schon in Johannes 13, an dem Vorabend der Kreuzigung, als der

Herr mit den zwölf Aposteln das letzte Passah feiern wollte und da wird an

diesem Abend deutlich gemacht: Einer wird zum Verräter, einer ist gar nicht

echt. Und das ist so etwas Erschütterndes. Wenn einer, von dem man dachte,

das ist ein Führer unter den Gläubigen und dann kommt heraus, dass der gar

kein echter ist. Der Herr Jesus nennt ihn dann den Judas in Johannes 17 'der

Sohn des Verderbens',  der verlorengegangen ist.  Der war nie errettet.  Und

dann haben wir in diesem Kapitel noch etwas: Ein Führer, der echt ist, der aber

zu Fall kommen wird. In Johannes 13 erwähnt der Herr Jesus, dass Petrus ihn

auf furchtbare Art dreimal verleugnen würde. Und das hat er gemacht – und

unter Schwören und Fluchen. Furchtbar. Und das war natürlich für die anderen

Jünger eine totale Erschütterung. Von Judas hätten sie es nicht gedacht und

von Petrus, ein Echter, ein Führer, und der kommt so zu Fall. Und darum, nach-

dem der Herr darauf hingewiesen hat, das wird jetzt kommen in dieser Nacht,

zwei die fallen, aber einer wurde wiederhergestellt – voll  – und der andere

ging, wie Apostelgeschichte 1 sagt, an seinen Ort. Aber grad darauf folgend

Johannes 14,1. Johannes 14,1 nachdem also Judas und sein Verrat und Petrus,

seine Verleugnung, angekündigt waren, sagt der Herr in Johannes 14,1:

1 Euer Herz werde nicht bestürzt. 

Oder Fußnote der Elberfelder 'erschüttert'. Also das war wirklich ein Grund zu

schwerer  Erschütterung.  Und  das  haben  wir  hier.  Wenn  dann  unter  den

Hebräern plötzlich solche, von denen man's nicht erwartet hätte, man hätte

gedacht, die sind echt bekehrt, wenn die an der Gnade Gottes Mangel leiden

und dann eine Wurzel der Bitterkeit aufsprosst. Und das ist wirklich Realität.

Ich hab grad vor Kurzem von einem Prediger gelesen. Es war in den säkularen

Medien hier in der Schweiz. Der hat sich dann geoutet. Der war Pastor und

- 21 -



heute  ist  er  Atheist  und  hat  wirklich  darüber  gelästert,  was  er  einmal

verkündigt hat. Und die, die das dann im direkten Umfeld erlebt haben, das ist

fast nicht auszuhalten, ja. Das ist so erschütternd. Das ist diese Wurzel der

Bitterkeit. Und bei solchen Leuten merkt man das, was das bedeutet, diese

Bitterkeit gegen das Christentum, gegen die Bibel, gegen Jesus Christus. Ganz

furchtbar. Und dann heißt es eben :

15 … eine Wurzel der Bitterkeit aufsprosse und euch beunruhige und

viele durch sie verunreinigt werden;

Das kann Gläubige – junge und ältere – kann das völlig durcheinander bringen.

Und darum wird dann in Vers 16 weiter hinzugefügt:

16 dass nicht jemand ein Hurer sei oder ein Ungöttlicher wie Esau, der

für eine Speise sein Erstgeburtsrecht verkaufte; 17 denn ihr wisst, dass

er auch nachher, als er den Segen ererben wollte, verworfen wurde

(denn er fand keinen Raum zur Buße), obgleich er ihn  [das heißt den

Segen] mit Tränen eifrig suchte.

Ich habe hier vermerkt auf dem Skript: Esaus Unglaube ist eine Warnung für

alle  christlichen  Bekenner.  Esau  kannte  die  Wahrheit  und  er  ist  in  einer

gläubigen Familie aufgewachsen, aber er verwarf sie bewusst und verachtete

sie. Natürlich war er nicht vorgesehen für das Erstgeburtsrecht. Aber das war

ja  der  Fehler  von  Isaak.  Er  wusste,  dass  eigentlich  der  Jüngere  das  Erst-

geburtsrecht bekommen sollte, und trotzdem war er dann bereit, das Esau zu

geben. Aber im Vorfeld ist da bereits ein Kuhhandel geschehen, und zwar hat

Jakob  …  Das  war  eigentlich  ein  schwieriger  Mensch  und  ein  listiger  und

hinterlistiger  Mensch.  Also  so  von der  menschlichen  Natur  her  würde  man

sagen,  Esau  war  wirklich  der  galante  sympathische  Typ,  ja  so  richtig

sympathische Typen gibt’s, ja, und Jakob nicht. Aber Jakob hatte sich bekehrt

und Esau nicht. Das ist ein wesentlicher Unterschied. Und dann eben, Jakob

hat  ein  Linsengericht  gemacht,  Also  nicht  die  braunen  Linsen,  sondern  die

roten waren das, so steht's im hebräischen Text, und die mag ich auch mehr

als  die  anderen,  aber  ich  könnte  nicht  verstehen,  warum  man  das

Erstgeburtsrecht dafür verkauft, das kann ich bis heute nicht verstehen. Aber

eben das ist halt individuell. Und Jakob macht das und Esau liebt das so und er

- 22 -



sagt: Gib mir, du kannst mein Erstgeburtsrecht haben. Aber das zeigt etwas

über seine Gesinnung. Das Erstgeburtsrecht beinhaltet ja Verheißungen für die

späteren Generationen, Verheißungen Gottes, was einmal kommen sollte. Und

das war ihm egal, wichtig war, jetzt zu leben. Und dieses Essen das war wichtig

für ihn. Und darum wird hier eben betont, dass dieser ungöttliche Esau einfach

so für einen momentanen sündlosen Genuss, ja … Die Freude an Linsen ist

keine Sünde, nur ich verstehe es einfach nicht, aber es ist keine Sünde. Aber

das Schreckliche ist, dass ihm das Momentane wichtiger war als Gottes Segen

und das, was in der Zukunft kommen soll. Aber er dachte: Ich sterbe, dann,

was ist? Ja,  das ist dieses gottlose Denken, das sich nur auf das Diesseits

beschränkt. Und darum wird hier gesagt: Keiner soll da unter den Hebräern

sein, der Esau gleicht, der bereit ist, das schlussendlich so billig zu verwerfen.

Und dann wird betont:

17 denn ihr  wisst,  dass er  auch nachher,  als  er  den Segen ererben

wollte, 

Ja, da kam ja die ganze Betrügerei später nach diesem, ich habe das genannt

'Kuhhandel', aber später wurde es ja ernst. Isaak, der alte Isaak, wollte Esau

segnen,  aber Jakob kann das verhindern durch einen grauenhaften Betrug,

inszeniert von seiner Mutter. Und als dann Esau das erfährt, das war unglaub-

lich für ihn, das war so unakzeptabel und er sagt: Vater, – plötzlich war es

dann doch interessant für ihn – kannst du mir doch ein Segen geben? Nein, es

gibt nur diesen einen. Und hier wird also klargemacht, er hat unter Tränen den

Segen doch gewollt.  Aber  eben Tränen,  um den Segen zu haben,  aber  es

waren nicht Tränen der Buße. Darum wird hier gesagt 'er fand keinen Raum zur

Buße'. Er hat nicht gesagt 'ich habe gesündigt, ich war verdreht und eben nur

auf's Diesseits ausgerichtet und ich habe göttlichen Segen verachtet. Nein, er

wollte einfach den Vorteil. Es ging ja schließlich dann um ein Land, das Segen

trägt, wie das Land Israel. Im Kontrast, er bekam dann nur noch Edom. Das ist

Südjordanien. Und dort schaut's jetzt ein bisschen anders aus als in Israel. Er

bekam dieses raue Gebirge Edom, diese roten Felsen, ja. Und das Schlimme

ist, also er weinte um den Segen und nicht wegen der Sünde. Und das ist eben

der Unterschied zwischen echter Reue und echten Tränen und solchen, die man

- 23 -



bezeichnen muss als Krokodilstränen, ja. Wenn's eigentlich nur noch geht, man

weint,  weil  man sieht die Konsequenzen der Sünde, die weh machen, aber

nicht wegen der Sünde selbst, sondern die Auswirkung, die man bereut: Hätte

ich doch das nicht gemacht. Aber nur wegen der Schmerzen und nicht, weil

man sieht, ich habe gegen Gott gesündigt. Und dann dieses Schreckliche hier

bei Esau: Er fand keinen Raum zur Buße, obgleich er ihn – und dieses 'ihn'

bezieht sich eben auf den Segen – ihn, den Segen, mit Tränen eifrig suchte.

Ich habe da noch hingeschrieben: Es reute ihn später, dass er den irdischen

Gewinn des Segens nicht erlangte. Er weinte um den Verlust des Segens, aber

bereute nicht seine Sünde des Unglaubens. Aber er hat geweint. Ja, das ist ein

ganz gefährliches Weinen. Können wir aufschlagen 2. Korinther 7 Vers 10. Da

spricht der Apostel Paulus zu einer Gemeinde, die Buße getan hat über manche

Missstände in ihrer Mitte. Und da lobt er sie, die Korinther. 7 Vers 10:

10 Denn die Betrübnis Gott gemäß bewirkt eine nie zu bereuende Buße

zum Heil; die Betrübnis der Welt aber bewirkt den Tod.

Oh, beides ist Betrübnis. Das eine ist Betrübnis Gott gemäß, eine echte Buße,

die dann auch das Heil zur Folge hat, oder eine Betrübnis, die den Grundsätzen

der säkularen Welt entspricht, bewirkt den Tod. Und wir haben Beispiele dafür.

Judas  hat  schließlich  gesehen:  Was  habe  ich  angerichtet.  Er  hatte  sicher

gehofft,  es könnte ja anders ausgehen. Jesus Christus ist ja immer wieder,

wenn man ihn verhaften wollte, dann entwichen, weil die Stunde noch nicht

gekommen war. Und plötzlich sieht er: Er kommt vor den Sanhedrin. Er wird

zum Tod verurteilt. Und plötzlich kommt über ihn eine Reue. Er geht zu den

Priestern und bekennt ihnen die Sünde anstatt Gott. Das ist ganz gefährlich.

Man muss Gott die Sünden bekennen, nicht den Priestern. Und die sagen: Sieh

du selber zu. Und dann erhängt er sich. Aber es reute ihn, aber es war nicht

eine Buße Gott gemäß. Er hätte vor Gott zusammenbrechen müssen. Und so

endete das bei  ihm wirklich mit dem Tod. Und denkt man auch an Saul in

1. Samuel.  Der  hatte  keine  persönliche  Beziehung  zu  Gott,  darum sagt  er

immer in 1. Samuel, wenn er mit Samuel dem Propheten spricht, 'dein Gott',

'dein Gott'. Nie kann er sagen 'mein Gott', er hat keine Beziehung. Und als er

da schwer versagt hatte, sagt er zu Samuel 'ich habe gesündigt'. Oh schön. 'So

- 24 -



ehre mich vor den Ältesten'. Das ist der nächste Satz. Das geht doch nicht. 'Ich

habe gesündigt.  So ehre  mich  vor  den  Ältesten.'  Ja  und  wie  endet  er  am

Schluss von 1. Samuel? Mit Selbstmord, also sehr ernst. 

Und jetzt gehen wir weiter zu Vers 18:

18 Denn ihr seid nicht gekommen zu dem Berg, der betastet werden

konnte,  und  zu  dem  entzündeten  Feuer  und  dem  Dunkel  und  der

Finsternis und dem Sturm 19 und dem Posaunenschall und der Stimme

der  Worte,  deren  Hörer  baten,  dass  das  Wort  nicht  mehr  an  sie

gerichtet würde 20 (denn sie konnten nicht ertragen, was angeordnet

wurde:  „Und  wenn  ein  Tier  den  Berg  berührt,  soll  es  gesteinigt

werden.“

Das ist aus 2. Mose 19 Vers 13. Und so furchtbar war die Erscheinung, dass

Mose sagte 'ich bin voll Furcht und Zittern', sondern ihr seid gekommen zum

Berg Zion und zur Stadt des lebendigen Gottes usw. In Vers 18 hab ich das

ganz  kurz  zusammengefasst  auf  dem  Skript:  Die  mit  dem  Messias  Jesus

verbundenen Gläubigen stehen nicht mehr unter dem Gesetz des Sinais. Also

er sagt zu diesen Hebräern, das sind also orthodoxe Juden, die zum Glauben

gekommen sind,  und  er  sagt  'ihr  seid  nicht  gekommen zu  dem Berg,  der

betastet werden konnte und zu dem entzündeten Feuer'.  Die messianischen

Gläubigen stehen nicht mehr unter dem Gesetz des Sinais. Sie stehen nicht in

Verbindung mit diesem Berg und alle den erschreckenden Erscheinungen bei

der Gesetzgebung. Diese Erscheinungen kündigten den Fluch des Gesetzes an,

der unweigerlich über alle kommen sollte, die unter Gesetz standen. Ja, das ist

ja so gewesen in 2. Mose 19: Nach dem Auszug aus Ägypten kam das Volk

Israel, ein befreites Volk, zum Berg Horeb in der Wüste Sinai. Horeb wird auch

genannt in der Bibel Sinai, der Berg Sinai. Und dort wurde Israel das Gesetz

gegeben. Aber ganz wichtig: Dort hat Israel sich verpflichtet Gott gegenüber.

Übrigens dreimal ab 2. Mose 19 sagen sie 'alles, was der Herr gebietet, wollen

wir tun'. Da merkt man, es war ein Volk, das sich selber nicht kannte. Wie

könnten sie je alles, was der Herr gebietet, dann umsetzen. Aber sie waren

sehr  zuversichtlich.  Aber  sie  hätten sich  überlegen müssen:  Warum ist  der

Berg in Feuer? Der Berg brannte, beschreibt uns die Bibel. Und es gab ein

- 25 -



Erdbeben. Und es war ein Rauch und eine ganz dunkler, schwere Wolke war auf

dem Berg Sinai. Und Mose musste hinaufgehen, um dann die Gesetzestafeln zu

holen. Und es gab da, also wie hier beschrieben, ein entzündetes Feuer, der

Berg brannte. Dann gab es dieses Dunkel und die Finsternis und ein Sturm und

ein Posaunenschall, ein Schopharschall, also ein Widderhorn, hörte man, das

immer  lauter  wurde.  Aber  das  war  die  Posaune  Gottes,  das  Schopharhorn

Gottes, das immer lauter klang. Und dann hörten die Israeliten akustisch die

Stimme Gottes: „Ich bin der Herr, dein Gott. Du sollst keine anderen Götter

haben neben mir.“ Und Gott verkündigt die zehn Gebote als Zusammenfassung

der ganzen Thora, des ganzen Gesetzes Mose von 2. Mose 19 bis 5. Mose. Und

die hörten also diese Stimme akustisch von Gott und das war so erschreckend,

dass Mose selber sagte Vers 21 'ich bin voll Furcht und Zittern'. Mose selber

hatte  furchtbare  Angst.  Und  wenn  sie  sich  fragen  müssen  'warum  diese

Erscheinung'? Und das war einfach eine Ankündigung.  Wenn Menschen von

sich aus denken, wir können Gottes Forderungen, Gottes gerechte Forderungen

erfüllen und auf dieser Basis mit Gott Gemeinschaft haben, dann müssen sie

wissen, das können sie nicht. Sie kommen nur unter das Gericht Gottes. Und

darum verkündet das 5. Buch Mose Kapitel 28, dass der Fluch Gottes über die

kommt, die das Gesetz nicht einhalten. Also eigentlich hätten die von Anfang

an sagen müssen: Ja,  wir  würden schon gerne diese Forderungen erfüllen,

aber wir sehen, wir sind ja gar nicht in der Lage, wir brauchen Gnade. Aber das

waren Menschen, die dachten nicht an Gnade. Die dachten: Das können wir.

Und darum war ja das Gesetz gegeben als ein Spiegel, der sollte zeigen, dass

wir Menschen verdorben sind, und zwar von klein an, und nicht in der Lage

sind, Gottes Gesetz zu erfüllen. Und was wir zurecht verdient haben, ist dann,

Gottes Gericht. Also diese ganze Erscheinung von Feuer, Finsternis und Sturm

sollte zeigen: Gott muss uns strafen, weil Gott ein gerechter Gott ist. Nun sagt

hier Paulus {Kann man das als Warnung verstehen?} Ja korrekt, das war eine

Warnung.  Aber  sie  haben  diese  Warnung  nicht  verstanden,  sondern  haben

zuversichtlich gesagt 'alles, was der Herr gebietet, wollen wir tun'. Und wenn

man dann die Geschichte Israels anschaut, sieht man, dass all diese Flüche aus

5. Mose 28 in ihrer Geschichte gekommen sind. Sie wurden weggeführt nach

- 26 -



Assyrien, die 10 Stämme, so steht das in 5. Mose 28 als erster Landverlust-

fluch. Dann wurden sie weggeführt nach Babylon. Das steht dann in 5. Mose

28 Vers 36 'zu einer anderen Nation wegführen' und schließlich in Vers 64 heißt

es, auch von 5. Mose 28, dass der Herr sie unter alle Völker zerstreuen wird,

von einem Ende zum anderen und sie werden ständig verfolgt  werden, als

Fluch des Gesetzes. Das war angekündigt. 

Und nun, diese Hebräer die haben gesagt: Ja,  wir verstehen, Jesus ist der

Messias und er ist gekommen, um uns von unseren Sünden zu befreien, weil

wir das Gesetz nicht erfüllen konnten. Und darum wird hier gesagt: Ihr, die ihr

euch  auf  den  Herrn  Jesus  beruft,  seid  nicht  gekommen zu  dem Berg,  der

betastet werden konnte und zu dem entzündeten Feuer und dem Dunkel usw.

sondern  …  Jetzt  wird  klargemacht,  ihr  gehört  jetzt  zu  einer  ganz  neuen

Ordnung. Und das wird dann beschrieben. Als Kontrast zum Berg Sinai heißt es

in Vers 22:

22 sondern  ihr  seid  gekommen  zum  Berg  Zion  und  zur  Stadt  des

lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem; und zu Myriaden von

Engeln, der allgemeinen Versammlung; 23 und zu der Versammlung der

Erstgeborenen, die in den Himmeln angeschrieben sind; und zu Gott,

dem Richter  aller;  und zu  den Geistern der  vollendeten Gerechten;

24 und zu Jesus, dem Mittler eines neuen Bundes; unter dem Blut der

Besprengung, das besser redet als Abel.

Ja, jetzt wird ein Kontrast gemacht: Ihr seid also nicht mehr in Verbindung mit

dem Berg Sinai, der nur das Gericht bringt, sondern ihr steht in Verbindung mit

einem Berg, den ihr nicht berühren könnt. Ja, er sagt ja in Vers 18 'ihr seid

nicht gekommen zu dem Berg, der betastet werden konnte'. Sinai, kann man

in die Wüste gehen, auf die Halbinsel, und man kann den Berg berühren, ja.

Aber  'ihr  seid  nicht  zu  einem Berg  gekommen,  der  betastet  werden kann,

sondern ihr seid gekommen zum Berg Zion'. Jetzt würde man denken: Ja der

Berg Zion, das ist der Tempelberg in Jerusalem. Ja, den hab ich schon berührt.

Aber das ist ein anderer Berg, der nicht berührt werden kann, der Berg Zion,

und die Stadt des lebendigen Gottes, das himmlische Jerusalem. Ah, das ist

- 27 -



etwas anderes. Hier spricht er über den himmlischen Tempelberg Zion und er

spricht über die himmlische Stadt Jerusalem. 

Und davon mehr nach der Pause. Jetzt machen wir wieder 10 Minuten Pause

und wir lüften.

In der Pause wurde noch die Frage gestellt im Zusammenhang mit dem Leiden

und dem Vers 'alle Züchtigung ist nicht ein Gegenstand der Freude' wie sich

denn das verträgt mit Jakobus 1, wo es in Vers 2 heißt:

2 Haltet es für lauter Freude, meine Brüder, wenn ihr in mancherlei

Prüfungen fallt,  3 da ihr wisst,  dass die Bewährung eures Glaubens

Ausharren  bewirkt.  4 Das  Ausharren  aber  habe  ein  vollkommenes

Werk, damit ihr vollkommen und vollendet seid und in nichts Mangel

habt.

Ja, hier steht: Achtet es für Freude, wenn ihr in Schwierigkeiten kommt. Wie

geht  das  zusammen? Eigentlich ganz einfach:  Die Freude hier  ist  nicht  die

Freude an den Leiden und den Schwierigkeiten,  sondern die  Freude daran,

dass wir wissen, aus den Schwierigkeiten kann Gott Frucht in unserem Leben

bewirken, kann er uns eben näher zu sich ziehen. Darum heißt es, dass dann

die  Bewährung  oder  Erprobung  des  Glaubens  bewirkt  ausharren,  also  die

Fähigkeit,  besser  durchzuhalten,  auszuhalten.  Und  diese  Fähigkeit  des

Aushaltens, des Ausharrens, da wird dann weiter besagt 'hat ein vollkommenes

Werk, damit ihr vollkommen und vollendet seid und in nichts Mangel habt'.

Also man kommt im Glauben weiter. Und die Freude, die hier angestrebt wird,

ist die Freude an dem Ergebnis.  Das ist eben in Hebräer 12 die friedsame

Frucht der Gerechtigkeit. An der sollen wir Freude haben, aber nicht am Leiden

an sich. Man muss nicht unnatürlich werden. Aber man muss den richtigen

geistlichen Blick haben für Gottes Ziel in der Erziehung.

Nun, wir sind stehengeblieben beim Tempelberg Zion in Hebräer 12,22 und

dann bei der Stadt des lebendigen Gottes. Es gibt einen himmlischen Tempel-

berg.  Der  wird  beschrieben  auch  in  Hesekiel  28.  Dort  geht  es  um  eine

Prophetie über den Fürsten von Tyrus, dem Herrscher über die Stadt Tyrus im

Libanon zur Zeit von Hesekiel um 600 v. Chr. Und dann ab Vers 11 gibt es ein

Klagelied über den König von Tyrus. Der Fürst von Tyrus war schon König. Aber

- 28 -



er wird nur Fürst genannt, um dann zu zeigen, es gibt noch eine Macht, die

größer ist und die den Fürsten von Tyrus beherrscht. Und das ist der König von

Tyrus.  Und wenn man diese Verse  liest,  merkt  man,  hier  geht  es  um den

Teufel. Er wird aber beschrieben, wie er war als Engel Gottes noch vor seinem

Fall. Und da erfahren wir Interessantes. Hesekiel 28 Verse 11 + 12:

11 Und  das  Wort  des  HERRN  erging  an  mich,  indem  er  sprach:

12 Menschensohn, erhebe ein Klagelied über den König von Tyrus und

sprich zu ihm: So spricht der  Herr,  der  Ewige:  Der du das Bild der

Vollendung warst, voller Weisheit und vollkommen an Schönheit, 13 du

warst  in  Eden,  dem  Garten  Gottes;  allerlei  Edelgestein  war  deine

Decke: Sardis,  Topas, Diamant; Chrysolith, Onyx und Jaspis,  Saphir,

Karfunkel  und  Smaragd;  und  aus  Gold  war  das  Kunstwerk  deiner

Tamburine und deiner Flöten bei dir; an dem Tag, als du geschaffen

wurdest, wurden sie bereitet.  14 Du warst ein schirmender, gesalbter

Cherub, und ich hatte dich dazu gemacht; du warst auf Gottes heiligem

Berg, du wandeltest inmitten feuriger Steine. 15 Vollkommen warst du

in  deinen  Wegen von  dem Tag  an,  als  du  geschaffen  wurdest,  bis

Unrecht an dir  gefunden wurde.  16 Durch die Größe deines Handels

wurde dein Inneres mit Gewalttat erfüllt, und du sündigtest; und ich

habe  dich  entweiht  vom  Berg  Gottes  weg  und  habe  dich,  du

schirmender Cherub, vertilgt aus der Mitte der feurigen Steine. 17 Dein

Herz hat sich erhoben wegen deiner Schönheit, du hast deine Weisheit

zunichtegemacht  wegen  deines  Glanzes;  ich  habe  dich  zu  Boden

geworfen, 

Nun,  hier  wird  der  Satan  beschrieben.  Er  war  ein  Cherub.  Das  sind  ganz

mächtige  Engel,  die  Cherubim,  die  besonders  eine  Aufgabe  haben,  die

höchsten Cherube, als Thronengel Gottes. In Hesekiel werden die beschrieben

als diese vier lebendigen Wesen rund um den Thron Gottes. Ja und darum war

bei der Bundeslade schon, 2. Mose 25, waren zwei Cherube dargestellt, ein

Stück aus dem Sühnedeckel.  Und Cherubim gab es im Salomo-Tempel vier,

nämlich  zwei  dargestellt  in  Verbindung  mit  der  Bundeslade  und  noch  zwei

zusätzliche, so dass es also vier Cherube waren. Und die mussten ihre Flügel

- 29 -



ausbreiten. Das waren schirmende Cherube. Nun, diese bildliche Darstellung ist

eine Darstellung von wirklichen Engeln, die im Himmel im Allerheiligsten um

den Thron Gottes her sind. Und darum liest man auch in Offenbarung 4 + 5

von den vier lebendigen Wesen rund um den Thron Gottes her. In Offenbarung

4 sind wir im Allerheiligsten im himmlischen Tempel. Muss ganz kurz – aber

lassen wir Hesekiel offen – zwischendurch aufschlagen Offenbarung 11 Vers

19, da heißt es:

19 Und der Tempel Gottes, der in dem Himmel ist, wurde geöffnet, und

die Lade seines Bundes wurde in seinem Tempel gesehen;

Da wird gesprochen über einen Tempel Gottes im Himmel, mit der himmlischen

Bundeslade. Und nun, was in Hesekiel 28 beschrieben wird, ist das himmlische

Paradies und das wird hier auch Eden genannt, wie das irdische Paradies in

1. Mose 2. Das war nur ein Abbild von dem himmlischen Paradies. Und eben

der  Satan  vor  seinem  Fall,  als  er  noch  ein  Cherub  Gottes  war,  hatte  die

Aufgabe, auf dem Tempelberg ein schirmender Cherub zu sein. Vers 14:

14 Du warst ein schirmender, gesalbter Cherub, und ich hatte dich dazu

gemacht; du warst auf Gottes heiligem Berg,

Bis dann eben der Moment kam, wo er sündigte, und dann wurde er zur Erde

gestürzt. Wie Jesaja 14 Vers 12:

12 Wie  bist  du  vom  Himmel  gefallen,  du  Glanzstern,  Sohn  der

Morgenröte; zur Erde gefällt, du Überwältiger der Nationen!

Es ist also parallel zu Jesaja 14, Sturz aus dem Himmel auf die Erde. Aber er

war  ein  Engel  im  Allerheiligsten  Gottes.  Und  zudem  war  er  übrigens  ein

Musikerengel.  Darum heißt  es 'das Kunstwerk deiner  Tamburine und deiner

Flöten war bei dir'. Ich weiß, es gibt Übersetzungen und leider da auch die CSV

Hückeswagen  hat  sich  da  geirrt.  Die  haben  das  geändert  gegenüber  der

früheren Übersetzung und dann haben sie gemacht 'Kunstwerk deiner Einfas-

sungen und deiner Höhlungen' war bei dir. Wie bitte? Die alte Elberfelder hatte

ganz klar Tamburine und Pfeifen (besser Flöten). Nun, ich werde ganz kurz

erklären, wo das Problem liegt, ein kleines Übersetzungsproblem. Hier gibt es

ein Wort, das kommt nur einmal in der Bibel vor. Und immer diese Wörter, die

nur einmal vorkommen, können schwierige Wörter sein. Was bedeuten die?

- 30 -



Und das ist das Wort  'neqeb'. Das kommt von 'naqab' – 'durchbohren'. Dann

hat man gesagt: Ja, da wird ja vorhin noch gesprochen über Edelstein, ist das

vielleicht irgendwie so eine Einfassung für Edelsteine, wo das durchbohrt wird,

ja. Ja, also es ist schwierig das Wort  'neqeb'. Die alte hat übersetzt 'Flöten'

bzw. 'Pfeifen' und jetzt neu 'Höhlungen'. Aber wir haben das Wort 'Tamburin'

hier.  Das  ist  das  hebräische  Wort  'toph'.  Das  kommt  von  'Hebräisch  …' -

'schlagen'. Ja, den Tamburin schlägt man. Und das Wort Tamburin kommt so

viele mal vor im AT. Jedes Mal heißt es Tamburin. Das ist ein ganz einfaches

Wort.  Jetzt  haben  wir  also  hier  ein  einfaches  Wort,  das  klar  ist,  und  ein

schwieriges.  Und  jetzt  darf  man  natürlich  nicht  das  einfache  Wort  unklar

machen, weil das schwierige noch da ist. Aber ich muss noch etwas erklären:

Das normale Wort für 'Flöten' heißt 'chalil'. Das ist das normale Wort für Flöten.

Aber das kommt von einer Wurzel 'châlal' und das heißt 'durchbohren', ja. Weil

bei  der  Herstellung  einer  Flöte  muss  man  eine  Bohrung  machen  für  die

Luftsäule, die ja durch das Blasen in Schwingung versetzt werden muss. Und

dann noch Löcher zur Betätigung der Tonhöhe. Und darum ist klar 'neqeb' das

'Durchbohrte' passt genau zu dem üblichen Wort von Flöte, ja. Und Tamburin

ist  klar:  Es geht also hier  um Instrumente.  Das macht klar,  dass Gott  der

Erfinder der Musik ist und nicht etwa die Nachkommen von Kain, die die Musik

missbraucht haben für ein Leben ohne Gott, um das auszufüllen. Gott ist der

Erfinder und er ist auch der Erfinder der Musikinstrumente. Musik spricht von

der Zeit, als es noch gar keine Sünde gab. Und so war eben dieser Engel ein

Musikerengel  und  gleichzeitig  Thronwächter  Gottes  im  Allerheiligsten.  Ein

schirmender – eben seine Flügel ausbreitender – gesalbter Cherub auf dem

Tempelberg im Himmel. Und das ist der himmlische Berg Zion, auf dem der

himmlische Tempel von Offenbarung 11 Vers 19 steht. Ja, das hilft uns also zu

verstehen,  das gehört  zum Paradies.  Das wird hier  Eden genannt.  Und auf

diesem Tempelberg gibt es ganz viele Edelsteine, so wie das eben auch schon

war  beim  Salomo-Tempel.  Edelsteine  spielen  eine  große  Rolle  beim  Haus

Gottes. Darum sagt auch Paulus in 1. Korinther 3 im Zusammenhang mit der

Gemeinde  als  Tempel  sagt  er  'ich  habe  den  Grund  gelegt  als  ein  weiser

Baumeister. Jeder sehe zu, wie er darauf baut: Holz, Heu, Stroh oder Gold,

- 31 -



Silber, köstliche Steine'. Köstliche Steine sind Edelsteine. Also Heu, Holz, Stroh

das verbrennt, das taugt zu nichts, aber Gold, Silber und Edelsteine, das sind

die Verzierungsmaterialien des Tempels, die eben den Feuertest bestehen, ja.

Und darum geht es hier bei diesen Edelsteinen.

Und nun wird also in Hebräer 12 gesagt: Wir, die wir glauben an den Messias

Jesus, wir sind jetzt in Beziehung gesetzt zu diesem himmlischen Tempelberg.

Wir sind noch nicht dort, wir können ihn noch nicht berühren, aber das ist

unsere lebendige Hoffnung. Darum sagt eben Hebräer 12,22:

22 sondern  ihr  seid  gekommen  zum  Berg  Zion  und  zur  Stadt  des

lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem; 

Also hier erfahren wir, es gibt im Himmel eine Stadt. Ja, das wissen wir ja

schon längst durch das Studium von dem Hebräerbrief. Was hatten wir gelesen

schon in Kapitel 11. Da heißt es von Abraham in 11 Vers 10:

10 denn er erwartete die Stadt, die Grundlagen hat, deren Baumeister

und Schöpfer Gott ist.

Und weiter heißt es dann noch in Vers 14 von Abraham, Isaak und Jakob, die

sich als Fremdlinge sahen auf der Erde:

14 Denn die, die solches sagen, zeigen deutlich, dass sie ein Vaterland

suchen.  15 Und  wenn  sie  an  jenes  gedacht  hätten,  von  dem  sie

ausgegangen  waren  [Ur  in  Chaldäa],  so  hätten  sie  Zeit  gehabt,

zurückzukehren.  16 Jetzt aber trachten sie nach einem besseren, das

ist himmlischen. Darum schämt sich Gott ihrer nicht, ihr Gott genannt

zu werden, denn er hat ihnen eine Stadt bereitet.

Abraham wusste, Gott hat im Himmel ein himmlisches Vaterland. Das ist die

eigentliche Heimat. Und in diesem Heimatland gibt es eine Stadt. Und diese

Stadt wird jetzt in Hebräer 12 benannt 'das ist das himmlische Jerusalem'. In

Galater 4 wird das genannt 'das Jerusalem droben' ist frei. Und das war im

Judentum bekannt.  Also  auch in den rabbinischen Schriften liest  man über

'Jerusalaim lemala'. Das ist 'Jerusalem droben'. Und auch der Begriff eben vom

himmlischen  Jerusalem  war  bekannt.  Und  Abraham  selber,  er  freute  sich,

einmal in diese Stadt einzugehen. Jetzt ist aber wichtig, in Offenbarung 21

lesen wir von dem neuen Jerusalem. Und das neue Jerusalem ist nicht einfach

- 32 -



das Gleiche wie das himmlische Jerusalem. Ich erklär ganz kurz, warum. In

Offenbarung 21, da sieht ja Johannes einen neuen Himmel und eine neue Erde,

Vers 1. Und Vers 2:

2 Und ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, aus dem Himmel

herabkommen von Gott, bereitet wie eine für ihren Mann geschmückte

Braut.  3 Und  ich  hörte  eine  laute  Stimme aus  dem Himmel  sagen:

Siehe,  die  Hütte  Gottes  bei  den  Menschen!  Und  er  wird  bei  ihnen

wohnen, und sie werden sein Volk sein, und Gott selbst wird bei ihnen

sein, ihr Gott.

Und dann in Vers 9:

9 Und es kam einer von den sieben Engeln,  die  die sieben Schalen

hatten, voll der sieben letzten Plagen, und redete mit mir und sprach:

Komm her, ich will dir die Braut, die Frau des Lammes, zeigen. 

Oh, da freut sich Johannes. Er sieht die Braut, die Frau des Lammes. Das ist

die Gemeinde. Die ist ja heute verlobt mit dem Herrn Jesus (2. Korinther 11

Vers 2) und wird dann heiraten. Die Hochzeit des Lammes wird beschrieben in

Offenbarung 19 und jetzt, Johannes darf sie sehen, die Braut, die Frau des

Lammes. Wir gehen mit ihm in Gedanken, Vers 10:

10 Und er führte mich im Geist weg auf einen großen und hohen Berg

und zeigte mir die heilige Stadt, Jerusalem, herabkommend aus dem

Himmel  von  Gott;  11 und  sie  hatte  die  Herrlichkeit  Gottes.  Ihr

Lichtglanz  war  gleich  einem  sehr  wertvollen  Stein,  wie  ein

kristallheller Jaspisstein; [Das ist da im Altertum der Diamant.] 12 und sie

hatte eine große und hohe Mauer und hatte zwölf Tore, und an den

Toren  zwölf  Engel,  und  Namen darauf  geschrieben,  welche  die  der

zwölf Stämme der Söhne Israels sind.

Und dann wird die Stadt beschrieben, Vers 15:

15 Und der, der mit mir redete, hatte ein Maß, ein goldenes Rohr, damit

er die Stadt messe und ihre Tore und ihre Mauer. 16 Und die Stadt liegt

viereckig, und ihre Länge ist so groß wie auch die Breite. Und er maß

die Stadt mit dem Rohr – 12000 Stadien; [Das sind weit über 2000 km.]

ihre Länge und ihre Breite und ihre Höhe sind gleich. Usw.

- 33 -



Also da ist Singapur nichts mehr dagegen. Ich liebe diese Architektur dort. Das

waren  ja  viele  Stararchitekten,  die  sich  dort  richtig  künstlerisch  betätigen

konnten in Singapur. Schön. Also ein Stadt, wo man von vorneherein gesagt

hat: Das muss so architektonisch gemacht werden, aber so viel Prozent grün.

Unglaublich also, was da an Stein, Beton, wieder Grün, eben tropische Bäume

und so. Phantastisch. Und hoch und gewaltig und ideenreich. Aber das neue

Jerusalem über 2200 km breit, lang und auch hoch. Die Mauer oha. Das ist

dann  nichts  mehr,  was  die  da  gemacht  haben.  Und  dann  wird  die  Stadt

beschrieben mit  Straßen aus Gold,  also ganz ganz phantastisch.  Aber  jetzt

muss  ich  sagen und da  sind  ja  viele  enttäuscht,  Johannes  sieht  das  neue

Jerusalem und das ist einfach eine symbolische Beschreibung der Gemeinde,

die auch die Braut des Lammes ist. Das ist also eine symbolische Beschreibung

der  Gemeinde,  die  eben bei  dem neuen Himmel und neuen Erde aus dem

Himmel herabkommen wird, um dann auf der neuen Erde über die Menschen

zu herrschen – zusammen mit  Christus,  wie schon vorher  im 1000jährigen

Reich. Darum ist diese Stadt so beweglich. Aber jetzt muss man die Traurigkeit

wieder zum Verschwinden bringen. Ja, in Offenbarung das neue Jerusalem ist

eine Beschreibung der Gemeinde. Das hat alles eine symbolische Bedeutung.

Aber woher kommen diese Maße und diese Materialien und diese Edelsteine?

Das hängt zusammen mit dieser wirklichen Stadt, die Gott im Himmel gemacht

hat. Es gibt eine Stadt, das ist das himmlische Jerusalem, dessen Baumeister

und  Schöpfer  Gott  ist,  wie  wir  gelesen  haben.  Und  diese  Stadt  gibt's  im

Himmel konkret. Aber diese Stadt hat eine symbolische Bedeutung, wie auch

der Tempel im Himmel,  hat auch eine symbolische Bedeutung. Nämlich der

Tempel weist hin auf die Gemeinde, die Gottes Tempel ist in der heutigen Zeit,

wie das Epheser 2 Vers 20 sagt. Der Tempel hat eine symbolische Bedeutung,

aber es gibt eine wirklichen Tempel im Himmel. Und die Stadt im Himmel ist

eine wirkliche Stadt, aber sie hat eine symbolische Bedeutung und weist hin

auf  die  Gemeinde,  die  einmal  mit  Christus  regieren  wird,  weil  Stadt  auf

Griechisch  heißt  'polis' und  von  'polis' kommt 'Politik'.  Das  heißt  eigentlich

Stadtverwaltung, regieren, ja. Und darum ist  'polis' ist der Inbegriff eben für

Regierung und für Staatsleitung. Und die Gemeinde wird mit Christus regieren,

- 34 -



darum ist sie diese 'polis', diese Stadt, ja. Und weil die Gemeinde heilig ist, ist

sie eben der Tempel Gottes. Aber es gibt im Himmel einen wirklichen Tempel.

Und der  Tempel  in  Jerusalem war  einfach  ein  irdisches  Abbild,  so  wie  der

Garten Eden ein Abbild war von dem himmlischen Eden, ja, und der Tempel ein

Abbild von dem himmlischen Tempel und der Tempelberg Zion ein Abbild von

dem wirklichen Berg Zion im Himmel. Und diese Stadt ist phantastisch. Man

muss mal ausrechnen, wie viel Kubikmeter das gibt. Ja, bei unseren Häusern

rechnet man ja auch die Kubatur aus. Das ist ja wichtig, wenn man den Wert

berechnet. Ja, und wenn man diese rund 2200 auf 2200 km Grundfläche auf

die Karte der USA tut, oh, das passt nicht, man muss nach Kanada rauf. Das ist

riesig. Aber das ist nur die Grundfläche. Und jetzt die Höhe dazu. Und da muss

man sagen, da könnte man alle Menschen unterbringen, die je existiert haben

seit der Schöpfung. Ja,  wenn man die Zahl der Menschen so durchscannen

würde, heute so um die 8 Milliarden, ja. Aber das ist ja alles noch nicht so

lange. Noch im Jahr 1900 gab es nur 1,6 Milliarden, ja, und zur Zeit Christi

etwa 300 Millionen. Eine Schätzung, ja. Dann wieder so flach rauf, 1900, und

dann kam die Explosion, die Bevölkerungsexplosion im 20. Jahrhundert und

darum  sind  wir  heute  bei  8  Milliarden.  2000  waren  es  6  Milliarden,  jetzt

8 Milliarden. Aber alles zusammen, die könnten wir dort unterbringen. Ist das

nicht ein schöner Gedanke, dass Gott Platz hat für alle. Er hat niemanden vom

Evangelium ausgeschlossen.  Darum heißt  es:  Denn  also  hat  Gott  die  Welt

geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab, damit jeder, der an ihn glaubt, nicht

verloren gehe, sondern ewiges Leben habe. Also das ist nicht Calvinismus, wo

ein Teil der Menschheit von vornherein ausgeschlossen wird vom Heil und Gott

bietet das Heil allen an und er hat eine Stadt für alle. Eine herrliche Stadt. Ich

freue mich, diese Stadt zu sehen. Die Mauern sind aus Diamant. Und dann

kommen all die anderen Edelsteine dazu und die haben alle eine symbolische

Bedeutung, ja. In meinem Livestream über die Offenbarung, das sind 4 Folgen,

da erkläre ich dann in der 4. Folge die Bedeutung der Edelsteine, wunderbare

geistliche Reichtümer, die man dann da entdecken kann. Aber eben ich will

sagen,  diese  Stadt  ist  so  herrlich.  Aber  ich  bin  ins  Erwachsenenalter  so

aufgezogen worden mit einem Lied, das heißt: 'Was wär der Himmel und seine

- 35 -



Herrlichkeit'. Und zwar geht es darum: ohne dich, ohne den Herrn Jesus. Es

wäre nichts, ja. Das ist wie wenn man sagt in der Kunst 'l'art pour l'art'  –

'Kunst um der Kunst willen'. Kunst um der Kunst willen muss gar keinen Sinn

haben, das ist sinnlos. Das ist so widerlich. Musik muss doch einen Sinn haben.

Und wenn es einfach Musik ist um der Musik willen, das ist leer und hohl und

eitel  und töricht.  Aber eben all  diese Herrlichkeit im Himmel ist da, um zu

zeigen, wie herrlich der Herr Jesus ist, der Sohn Gottes. Und ich mag mich

erinnern, vor Jahren musste ich einen Freund beerdigen, den Münir, und es war

ein  Türke,  als  Muslim  aufgewachsen,  kam  dann  zum  Glauben  hier  in  der

Schweiz  und  wurde  ein  Evangelist  und  war  dann  auch  Ältester  da  in  der

Gemeinde eine Zeit und dann mit 50 musste er gehen, Krebs im Auge. Und an

der Beerdigung musste ich sprechen und dann hab ich – das weiß ich noch –

gesprochen über das himmlische Jerusalem. Und dann hab ich gesagt: Jetzt ist

Münir  dort  und  er  darf  diese  Herrlichkeit  sehen.  Aber  eben wichtig  ist,  so

herrlich das alles sein wird, das Herrlichste ist, dass wir den Herrn Jesus dort

sehen, eben der, der uns die Gnade gegeben hat. Das ist der Kontrast zu dem

Berg, der rauchte und der im Feuer brannte und es war eitel Schrecken für

Moses, der sagte 'ich bin voll Furcht und Zittern'. Und jetzt hier dieser Kontrast

'ihr seid gekommen zum Berg Zion'. Das heißt, wir stehen in Gottes Augen in

Verbindung  mit  diesen  himmlischen  Dingen.  Das  ist  auch  das,  worauf  wir

warten. Ich weiß noch, als meine Mutter grad vor dem Sterben war. Da hab ich

ihr dann noch aus Offenbarung 15 vorgelesen über den himmlischen Tempel

und die Überwinder am gläsernen Meer, die mit Harfen singen. Und da hat sie

gesagt: „Man kann sich das gar nicht vorstellen, es ist so herrlich. Ja, und

dann Tage später ging sie. Jetzt sieht sie das. Und eben auch das himmlische

Jerusalem. Aber das sind Dinge, die gehören zu uns. Wir sind gekommen zum

Berg Zion und zur Stadt des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem.

Und darum können wir bei Beerdigungen so hoffnungsvoll sprechen. Das kann

die Welt nicht. Wirklich, die stehen am offenen Grab und es ist einfach Traurig-

keit ohne Trost. Keine Hoffnung. Ich weiß nicht, wie das manche aushalten.

Mich würde das zerreißen. Und einmal musste ich eine Beerdigung machen für

einen Drogensüchtigen,  der am Schluss ist dann seine Lunge zerplatzt  und

- 36 -



alles ist verblutet. Und die Familie war schon längst aus der Kirche ausgetreten

und dann hatten sie ein Problem: Wer macht die Beerdigung? Und schließlich

hat der Arzt mich dann gefragt, ob ich die Beerdigung übernehmen würde. Ich

habe nicht gerade gesagt: „Ja, natürlich, kein Problem“. Aber dann habe ich

gesagt: „Doch, das ist eine Chance.“ Aber das ist schon ganz schwierig, wenn

man so etwas Hoffnungsloses miterleben muss und sieht, wie die Menschen

ohne Hoffnung sind. Und natürlich habe ich dann Hoffnung gezeigt für die, die

da sind.  Ja,  weil  bei  jeder  Beerdigung muss man eben gewissermaßen die

Frage stellen: Und wer ist der Nächste? Ja, so geht das. Jedes Mal muss man

sich fragen: Vielleicht bin ich der Nächste? Und ist man bereit zu sterben? Und

so ist das natürlich eine Möglichkeit, die Menschen dort zu erreichen. Aber das

hat mich schon betroffen gemacht zu sehen, wie die Leute da am Grab waren.

Ich habe gezeigt, wie man Hoffnung bekommen kann. Aber solange sie das

nicht ergreifen im Glauben, da sind sie einfach hoffnungslos am Grab. Aber wir,

wir sind gekommen 

22 …  zum  Berg  Zion  und  zur  Stadt  des  lebendigen  Gottes,  dem

himmlischen Jerusalem; und zu Myriaden von Engeln, 

Myriaden, das ist das griechische Wort, das hier steht, hat man einfach in die

Bibel übernommen. Das heißt Zehntausende. Ich habe geschrieben auf dem

Skript,  wenn man kurz  nachschaut  zu  Vers  22:  Die  an  den Messias  Jesus

Glaubenden  stehen  in  Verbindung  mit  dem  himmlischen  Berg  Zion,  dem

himmlischen Tempelberg. Sie werden einmal erleben, wie die gesamte Schar

von Hunderten von Millionen Engeln die Gemeinde in ihrer Mitte umstehen und

bewundern werden. In Offenbarung 5,11 – 14 sieht man nämlich, dass dort

gesprochen  wird,  im  Allerheiligsten,  im  Himmel,  sind  Zehntausende  mal

Zehntausende Engel. Das sind hunderte von Millionen. Und die stehen da im

äußeren Kreis. Im inneren Kreis sind die 24 Ältesten. Das sind Symbole, es

sind Könige mit Kronen aus Gold und weißen Priestergewändern. Sie repräsen-

tieren die Gemeinde im Himmel. Denn Offenbarung 1 Vers 5 sagt ja, dass die

Gemeinde Könige und Priester sind. Und jetzt ist da interessant, diese Engel,

diese Myriaden von Engeln, werden genannt 'allgemeine Versammlung' oder

'allgemeine  Gemeinde'.  Was  ist  das?  Ich  hab  das  hier  auf  dem  Skript

- 37 -



aufgeführt. Dieser Ausdruck 'allgemeine Versammlung', so in der Elberfelder,

griechisch 'panegyris', heißt eigentlich 'Festversammlung' und bezeichnet hier

eben die Versammlung der hunderten von Millionen Engeln im Himmel. Und die

werden ein Fest feiern. Warum? Es geht in Offenbarung 4 + 5 darum, dass

Menschen  durch  das  Blut  des  Lammes  gerettet  worden  sind,  aus  allen

Stämmen, Völkern, Sprachen und Nationen. Und darum werden die Engel, die

an der Erlösung keinen Anteil haben, die gefallen sind, sind definitiv gefallen,

und  die,  die  nicht  gefallen  sind,  die  bleiben  definitiv.  Aber  das  ist  diese

allgemeine Festversammlung, die sich quasi mitfreuen wird über die Erlösten,

die durch das Lamm Gottes gerettet worden sind. Und darum wird hier gesagt

'ihr seid gekommen'. Also wir stehen auch da mit all diesen Dingen, die in der

Zukunft  kommen,  in  Verbindung.  Und darum heißt  es  dann weiter  'zu  der

allgemeinen Versammlung' und jetzt 'zu der Versammlung der Erstgeborenen,

die  in  den  Himmeln  angeschrieben  sind'.  Also  in  der  Elberfelder  hat  man

zweimal  das  Wort  'Versammlung',  'allgemeine  Versammlung',  das  ist

'panegyris'.  Und  jetzt  hier  'die  Versammlung  der  Erstgeborenen'  das  ist

'ekklesia'. Das ist das normale Wort im NT für 'Gemeinde' oder 'Kirche'. Es ist

egal, wie man's übersetzt, man muss nur das Richtige meinen. Dass es also

nicht um Kirchturm geht und ein Gebäude, sondern Kirche/Gemeinde meint die

Gesamtheit von allen wahren Gläubigen von Pfingsten bis zur Wiederkunft des

Herrn Jesus bei der Entrückung. Die bilden zusammen die 'ekklesia'. Und die

werden hier genannt 'die  ekklesia der Erstgeborenen'. Das ist ein Titel.  Die

Erstgeborenen im AT, die hatten den ersten Platz in der Familie, den ersten

Rang.  Und die  Gemeinde wird  so  genannt  und da hab ich  auf  dem Skript

vermerkt:  die  Gemeinde,  die  den  höchsten  Plan  unter  allen  Geschöpfen

einnimmt im Heilsplan Gottes! Nicht wahr, Gott hatte den Plan mit Israel, das

irdische Volk Gottes. Er hat einen Plan mit den Völkern im allgemeinen und das

NT zeigt: Und es gab ein Geheimnis, das von Ewigkeit her in Gott verborgen

war und erst  jetzt  – besonders durch den Apostel  Paulus – durch die acht

Geheimnissen  in  seinen  Briefen  geoffenbart  worden  ist,  und  das  ist  das

Geheimnis der Gemeinde. Die besteht aus gläubigen Juden und Gläubigen aus

den  anderen  Völkern.  Die  zusammen  bilden  die  Braut  Christi.  Und  diese

- 38 -



Gemeinde Gottes,  diese  ekklesia,  ist für Gott das Allerwichtigste im ganzen

Heilsplan.  Das  ist  phantastisch,  ja.  Und  viele  sind  sich  dessen  gar  nicht

bewusst,  dass es etwas ganz Außerordentliches ist,  dass wir  z.B.  nicht  vor

4000  Jahren  geboren  worden  sind,  sonst  würden  wir  nicht  zur  Gemeinde

gehören. Wir hätten durch Glauben errettet werden können, ja, wie das immer

so war, aber nur die Gläubigen, die das Evangelium angenommen haben aus

der Zeit eben von Pfingsten bis zur Entrückung, gehören zur ekklesia und die

werden in Gottes Ratschluss für alle Ewigkeit den höchsten Platz einnehmen,

nicht Israel. Ich rede ja sehr viel in Vorträgen über Israel und die Bedeutung

Israels  und  Israel  und  mir  hat  auch  schon  einer  gesagt  'also  deine

Verkündigung ist sehr Israel lastig'. Ja, aber ich muss dann sagen: Aber ich

sage,  dass  die  Gemeinde das Allerhöchste ist  in  Gottes Ratschluss mit  der

Welt. Eben weil  die Gemeinde die Gemeinde der Erstgeborenen ist, die den

absoluten Vorrang hat unter allen Geschöpfen. Und dann heißt es weiter: Wir

sind gekommen 'zu der Versammlung der Erstgeborenen, die in den Himmeln

angeschrieben sind; [im Buch des Lebens stehen] und zu Gott, dem Richter

aller'.

Gott steht als Richter an der allerhöchsten Stelle über Menschen und Engeln.

Und mit  diesem Gott  ist  die  Gemeinde verbunden.  Und dann heißt  es  'die

Geister der vollendeten Gerechten'. Das sind die einst verstorbenen Gläubigen

aus dem AT und dem NT, die aber dann durch die Auferstehung schließlich zur

Vollendung gelangen werden, nämlich bei der Entrückung. Mit denen stehen

wir – gewissermaßen heilsgeschichtlich – so in Verbindung. Und dann heißt es

weiter in Vers 24:

24 und zu Jesus, dem Mittler eines neuen Bundes;

Der Messias Jesus hat den neuen Bund möglich gemacht. Sein Blut ermöglicht

Vergebung  und  Versöhnung.  Und  das  im  Gegensatz  zum  Blut  Abels,  das

lediglich  nach  gerechter  Vergeltung  schrie.  Ja  hier  steht  'das  Blut  der

Besprengung, das besser redet als Abel'. Abel wurde ermordet und sein Blut

hat nach Rache geschrien. Gott ist ein gerechter Gott und er wird alles einmal

gerecht  richten.  Aber  das  Blut  des  Herrn  Jesus  schreit  nicht  einfach  nach

Rache, sondern es ist das Blut, das vollkommene Vergebung in alle Ewigkeit

- 39 -



möglich macht für all die, die das im Glauben für sich in Anspruch nehmen.

Vers 25:

25 Seht zu, dass ihr den nicht abweist, der redet! Denn wenn jene nicht

entkamen,  die  den  abwiesen,  der  auf  der  Erde  die  göttlichen

Aussprüche  gab:  wie  viel  mehr  wir  nicht,  wenn  wir  uns  von  dem

abwenden,  der  von  den  Himmeln  her  redet!  –  26 dessen  Stimme

damals die Erde erschütterte; 

Was  ist  die  Bedeutung?  Es  ist  halt  so,  wie  Petrus  das  schreibt  'in  den

Paulusbriefen  vieles  ist  schwer  zu  verstehen',  ja,  ist  auch  da  schwer  zu

verstehen. Aber die Bedeutung ist die: Es war schlimm, wenn Israeliten damals

am Sinai Gott ablehnten, der auf den Berg Sinai herabgekommen war und die

Gebote verkündigte 'der auf Erden die göttlichen Aussprüche gab'. Aber jetzt

wird hier erklärt: Aber es ist noch schlimmer, wenn man heute als Bekenner

Gott  ablehnt,  der  vom  Himmel  her  den  neutestamentlichen  Autoren  die

Botschaft  der Gnade eingab. Also Gott,  der vom Himmel redet,  das meint:

Damals hat Gott gesprochen durch all die Schreiber des Neuen Testaments.

Und  jetzt  sieht  man,  viele  denken,  wenn  man  die  Gnade  ablehnt,  das  ist

weniger schlimm, als wenn man das Gesetz ablehnt. Aber hier wird gezeigt:

Wer das Gesetz ablehnte,  der kam unter das Gericht.  Darum hat der Berg

gebrannt und gebebt und war in der Dunkelheit eingehüllt. Aber hier wird klar:

Wer  die  Gnade  ablehnt,  das  Evangelium,  das  hat  zu  tun  mit  ewiger

Verlorenheit.  Wer  damals  ablehnte,  der  starb  auf  Erden.  Aber  die  Gnade

ablehnen hat zu tun mit der Ewigkeit. Und darum wird also nochmals gewarnt

vor  Abfall.  Es  ist  noch  schlimmer,  wenn  eben  Bekenner  Gottes  Wort  dann

plötzlich verwerfen. Vers 26:

26 dessen Stimme damals  die  Erde  erschütterte  [also  beim Sinai,  der

gebebt hat]; jetzt aber hat er verheißen und gesagt: [ein Zitat aus Haggai

2 Vers 6] „Noch einmal werde ich nicht allein die Erde erbeben lassen,

sondern auch den Himmel.“

Und ich habe dazu geschrieben: Haggai 2 Vers 6 weist auf die Auflösung des

Universums hin,  das  Petrus  in  2.  Petrus  3,  7,  10  und 12 beschreibt,  dass

einmal alle Elemente aufgelöst werden im Brand und Himmel und Erde werden

- 40 -



vergehen.  Interessant,  dass  Petrus  spricht  über  die  Elemente.  Die  alten

Griechen dachten, die Elemente, die Atome, sind nicht zu spalten. Und Petrus

sagt: Die Elemente werden aufgelöst werden im Feuer. Muss man warten bis

ins 20. Jahrhundert, um zu erfahren: Jawoll, die Atome kann man spalten und

dann kommt das Feuer, ja, aber wie. Und Petrus sagt noch mehr: Die Elemente

werden im Brand zerschmelzen. Und das ist ja heute nochmals eine Hoffnung

für neue Energiequellen. Man ist ja ganz stark daran, durch Kernfusion unser

Energieproblem zu lösen. Das ist nicht das Gleiche wie Kernspaltung, aber man

kriegt so auch Energie. Das ist im Prinzip die Heizweise der Sonne. Die Sonne

hat Kernfusion. Und beides wird erwähnt, obwohl das erst im 20. Jahrhundert

in der Wissenschaft entdeckt wurde, Petrus spricht über beides: Auflösen der

Elemente und dann auch das Zerschmelzen der Elemente. Also Haggai 2 Vers 6

dadurch dass gesagt wird 'nicht nur die Erde erschüttern, sondern auch den

Himmel', sagt Paulus: Das deutet an, dass Gott das ganze Universum auflösen

wird. Und wenn dann einmal alles aufgelöst ist, was bleibt? Darum lese ich

nochmals Vers 27: 

27 Aber das „noch einmal“ deutet die Verwandlung der Dinge an, die

erschüttert werden als solche, die gemacht sind, damit die, die nicht

erschüttert werden, bleiben.

Also das ganze Universum, alles wird vergehen und all die großen Kunstwerke

der Malerei werden alle vergehen. Nicht mal die Atome werden übrig bleiben,

die werden gespalten bzw. zerschmolzen sein. Und all das, wo Menschen ihre

Herzen daran hängen, eben auch Gold und Silber. Das ist ja so, das sind ja

Elemente,  die  so stabil  sind,  ja,  wenn man das vergleicht mit  radioaktiven

Atomen, die eben nach den Gesetzen zerfallen, man denkt, das bleibt. Aber

Petrus sagt 1. Petrus 1 Vers 18: 

18 indem ihr wisst, dass ihr nicht mit verweslichen Dingen, mit Silber

oder  Gold,  erlöst  worden  seid  von  eurem  eitlen,  von  den  Vätern

überlieferten Wandel,  19 sondern durch das kostbare Blut Christi, als

eines Lammes ohne Fehl und ohne Flecken;

Gold  und  Silber?  Verweslich?  Ja,  es  wird  alles  vergehen,  alles,  woran  die

Menschen ihre Herzen heute hängen und denken 'und jetzt, wenn die Banken

- 41 -



schließlich unser Geld und wenn die Wirtschaft die Blase knallt, dann gehen wir

auf Gold oder auf Silbergranulat'. Ja, die hängen ihre Herzen dort dran und das

wird alles vergehen. Und dann sagt eben der Hebräerbrief: Und dann wird nur

noch das bleiben, was beständig ist. Und was ist das? Nun, zu Vers 28 hab ich

geschrieben: Die Gläubigen werden Anteil  haben an dem ewigen Königreich

des  Herrn  Jesus.  So  wird  das  genannt  in  2.  Petrus  1  Vers  11  'das  ewige

Königreich'  nicht  nur  das  1000jährige  Reich,  das  ewige.  Das  geht  darüber

hinaus. Eben weil Petrus sagt in 2. Petrus 3: Gott hat einen neuen Himmel und

eine  neue  Erde  verheißen,  ganz  analog  zu  Offenbarung  21.  Und  dieses

Königreich wird nie vergehen. Und wir gehören also zu dem unerschütterlichen

Reich und darum heißt es hier:

28 Deshalb, da wir ein unerschütterliches Königreich empfangen, lasst

uns Gnade haben, durch die wir Gott wohlgefällig dienen mögen mit

Frömmigkeit  [oder Ehrfurcht] und Furcht.  29 „Denn auch unser Gott ist

ein verzehrendes Feuer.“

Gott ist heilig, aber er hat für die, die Zuflucht nehmen zu dem Herrn Jesus,

ein ewiges Königreich vor uns gestellt, das nie erschüttert wird. Das sind die

Dinge, die bleiben. Esau wollte den momentanen Genuss von einem Essen.

Und sein Vater hatte als wahrer Gläubiger auch ein Problem mit dem Fleisch.

Ja, zuerst wollte er gutes Fleisch und dann wollte er den Falschen segnen. Ja,

so können Gläubige und Ungläubige an Dingen kleben. Also ich hab Fleisch

schon gern, muss man sich nicht dafür schämen. Aber sich an solche Dinge

hängen, das ist etwas Übles, ganz etwas Übles. Wenn wir einfach die Gaben

Gottes  dankbar  aus  seiner  Hand  nehmen,  so,  wie  er  es  gibt,  und  ich  bin

aufgewachsen, da hat man nur wenig Fleisch bekommen. Ja in der Nachkriegs-

zeit, wir waren arm von zu Hause aus, hatten kein Auto. Habe bewundert die

Leute, die ein Auto hatten. Aber eben, das, was der Herr gegeben hat. Und

dann kam eben das Wirtschaftswunder. Auch hier. Die Leute sind immer reicher

geworden,  ja.  Und  wie  gehen  wir  damit  um?  Eben,  nicht  das  Herz  daran

hängen, sondern einfach dankbar sein für die Gaben, die Gott uns gibt, aber

auch damit rechnen, dass er es uns wegnimmt und die Restaurants schließt. …

Ja, ich eben ich will einfach auf den Punkt heraus, dass wir uns nicht daran

- 42 -



hängen, es ist zeitlich. Aber was uns vor Augen stehen muss, dass ist dieses

unerschütterliche Reich. Und darum werden wir hier  aufgerufen, dafür jetzt

schon Gnade zu haben und Gott jetzt in Ehrfurcht und wahrer Frömmigkeit zu

dienen  und  daran  zu  denken:  Gott  ist  nicht  ein  Gott,  wie  er  manchmal

dargestellt  wird in der  Christenheit,  wie wenn er einfach ein  Kumpel  wäre.

Nein, da muss man lesen: Denn auch unser Gott ist ein verzehrendes Feuer. So

hört Hebräer 12 auf. Es ist ein Zitat aus 5. Mose 4,24. Im treuen Dienst für

Gott  muss  uns  stets  eine  unbestechliche  Heiligkeit  vor  den  Augen  unserer

Herzen stehen. Und dann kommt Kapitel 13, eine wunderbare Fortsetzung, die

wir uns sparen für den nächsten Bibelstudientag. Und gleich in den Versen 1

bis 6, ich mache einfach so ein bisschen Vorschau, um Hunger zu wecken,

werden uns sieben Arten von Liebe vorgestellt. Aber vier sind positiv und drei

sind  negativ.  Nicht  alles,  was  Liebe  ist,  ist  gut,  ja.  Ja  die  Beatles  haben

gesungen 'All you need is love.' Was meinten sie mit 'love'? Das war übel, die

haben so viele Millionen von Jugendlichen ins Elend gestürzt mit diesem Lied,

weil sie nicht wussten, was wahre Liebe ist. Und hier wird eben gezeigt, was

wahre Liebe ist und was falsche Liebe ist. Aber davon nächstes Mal.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 43 -


