Der Hebraerbrief - 11 - 11,32 - 40 - ID R190.11

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grindliche Vers-fur-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

17.10.2020

ID R190.11

Heute Nachmittag fahren wir weiter mit dem Hebraerbrief. Wir sind schon bis
Kapitel 11 gekommen, wo es um die Glaubenshelden geht im AT und jetzt
kommen wir zu einer abschlieBenden Ubersicht, die hier der Autor des
Hebraerbriefes gibt. Und wenn ich sage 'der Autor', dann meine ich natirlich
den Apostel Paulus. Die Grinde dafir haben wir in friheren Studien schon
gesehen auBer- und innerbiblisch. Also ich lese zu Beginn aus Hebrdaer 11 ab
Vers 32, nachdem all diese Glaubenshelden aufgezahlt sind:

32 Und was soll ich noch sagen? Denn die Zeit wiirde mir fehlen, wenn
ich erzahlen wollte von Gideon, Barak, Simson, Jephta, David und
Samuel und den Propheten, 33 die durch Glauben Kénigreiche
bezwangen, Gerechtigkeit wirkten, VerheiBungen erlangten, der
Lowen Rachen verschlossen, 34 des Feuers Kraft ausloschten, des
Schwertes Schédrfe entgingen, aus der Schwachheit Kraft gewannen,
im Kampf stark wurden, der Fremden Heere zuriicktrieben. 35 Frauen
erhielten ihre Toten wieder durch Auferstehung; andere aber wurden
gefoltert, da sie die Befreiung nicht annahmen, damit sie eine bessere
Auferstehung erlangten. 36 Andere aber wurden durch Verhohnung
und GeiBelung versucht und dazu durch Fesseln und Gefangnis. 37 Sie
wurden gesteinigt, zersadgt, versucht, starben durch den Tod des

Schwertes, gingen umher in Schafpelzen, in Ziegenfellen, hatten



Mangel, Drangsal, Ungemach; 3s sie, deren die Welt nicht wert war,
irrten umher in Wiisten und Gebirgen und Hoéhlen und den Kliiften der
Erde. 39 Und diese alle, die durch den Glauben Zeugnis erlangten,
haben die VerheiBung nicht empfangen, 40 da Gott fiir uns etwas
Besseres vorgesehen hat, damit sie nicht ohne uns [oder getrennt von
uns] vollkommen gemacht wiirden. 121 Deshalb nun, da wir eine so
groBe Wolke von Zeugen um uns haben, lasst auch uns, indem wir
jede Biirde und die leicht umstrickende Siinde ablegen, mit Ausharren
laufen den vor uns liegenden Wettlauf, 2 hinschauend auf Jesus, den
Anfanger und Vollender des Glaubens, der, die Schande nicht achtend,
fiir die vor ihm liegende Freude das Kreuz erduldete und sich gesetzt
hat zur Rechten des Thrones Gottes. 3 Denn betrachtet den, der so
groBen Widerspruch von den Siindern gegen sich erduldet hat, damit
ihr nicht ermiidet, indem ihr in euren Seelen ermattet.

Bis dahin. Wir sehen, es geht ganz direkt von Hebrder 11 riber nach Kapitel
12. Diese Kapiteleinteilungen stammen aus dem Mittelalter, wurden hinzu-
gefligt, sind eine gute Hilfe, um sich in der Bibel zurechtzufinden. Aber man
darf sich nicht beirren lassen und denken, jedes Kapitel ist etwas flr sich, ein
Block fir sich, und dabei verpasst man dann immer wieder den direkten
ungebremsten Ubergang von einem Kapitel zum anderen. Und darum hab ich
auch da ribergelesen bis Vers 3. Das gehort unzertrennlich zusammen. Wenn
man das Skript zur Hand nimmt, flr diejenigen, die Uber den Livestream
zugeschaltet sind, die kdnnen da unten im Bild kénnen sie das 6ffnen und das
Download-Angebot in Anspruch nehmen, ausdrucken, dann hat man das Skript
und ohne das Skript ist es ganz schwierig, mitzukommen. Ja, ich erinnere
gleich jetzt am Anfang nochmals in der Ubersicht, wie der Aufbau des ganzen
Briefes aussieht. Der Hebraerbrief besteht aus drei Teilen, kann man sich gut
merken. Der erste Teil behandelt 'die Erhabenheit des Messias'. Die Herrlichkeit
des Herrn Jesus wird hier vorgestellt in Kapitel 1 bis 7 am Schluss. Und dann in
einem zweiten Teil geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Bundes'.

Gemeint ist der neue Bund, den der Messias Jesus durch sein Blut gegriindet



hat Kapitel 8,1 - 10,18. Und dann kommt der dritte Teil und da sind wir voll
dran 'die Erhabenheit des messianischen Glaubensweges' Kapitel 10,19 bis
zum Schluss. Da geht es also um den Glaubensweg derer, die an den Messias
glauben. Und in diesem gréBeren Teil spielt natlrlich das Kapitel 11 mit den
Glaubenshelden des Alten Testaments eine ganz wichtige Rolle. Da wird
gezeigt, wie Glaubige schon in der Zeit vor dem Kommen des Messias auch
schon auf dem Weg des Glaubens waren und treu waren. Aber flr uns ist es
eigentlich viel einfacher, weil wir haben das vollkommene Vorbild des Messias
selbst, der Anfanger und Vollender des Glaubens Kapitel 12 Vers 2. Und wir
kdnnen uns nach diesem vollkommenen Vorbild, wie er, der Herr Jesus, gelebt
hat auf dieser Erde, kdnnen wir uns ausstrecken nach vorne, indem wir dieses
Beispiel nachahmen. Und das hatten die alttestamentlich Glaubigen nicht. Und
nun, gerade in Kapitel 12 Vers 1 werden wir verglichen mit der Situation in
einer riesigen Arena, Sportarena, wie das die Griechen eben schon damals in
groBer Zahl hatten. Und zwar haben wir da in der Arena auf den Zuschauer-
platzen, da haben wir die alttestamentlich Glaubigen. Darum wird hier gesagt:
Deshalb nun, da wir eine so groBe Wolke von Zeugen um uns haben. Das sind
diese Zeugen aus dem AT. Die sitzen da in den Rangen und wir sind unten in
der Arena in der Kampfbahn, in der Lauferbahn. Und darum heiBt es, diese
Zeugen haben wir da um uns herum und jetzt sollen wir uns eben mit
Ausharren diesem vor uns liegenden Wettlauf widmen, hinschauend auf Jesus,
er ist das Ziel. Es ist ja ganz wichtig beim Wettkampf, man darf nicht auf die
Seite schauen, man darf nicht irgendetwas am Boden anschauen, darum wird
hier gesagt 'hinschauend auf Jesus'. Und das Wort, wie wir gleich noch sehen
werden, wenn wir dazu kommen, heiBt wértlich 'wegschauend' auf Jesus. Aber
das griechische Wort 'wegschauen' meint, auf einen Punkt ganz prazise
hinschauen, eben wegschauen von allem anderen auf das Wichtigste. Und so
muss man beim Wettlauf ganz klar das Ziel vor sich haben, nichts anderes,
nicht irgendwie sonst ablenken lassen und dann kann man das Ziel eben
erfolgreich ansteuern und erreichen. Das ist unsere Situation. Und diese

Zeugen da in der Arena, das sind diese unzahligen Glaubenshelden des Alten



Testaments, die sagen gewissermaBen: Wir haben das geschafft, obwohl wir
noch nicht das Vorbild des Messias vor uns sehen konnten wie ihr. Also musst
ihr's erst recht schaffen. So werden wir durch die Leute in der Arena gewisser-
maBen angefeuert. Es ist eben ein Unterschied, ob man Sport macht mit
Leuten in der Arena und ohne, ja. Das ist so wie mit Corona und ohne Corona.
Die Motivation ist so anders, wenn Leute da sind, die zuschauen und etwas
dazu denken, ja. Genau die Situation haben wir aber, das sind die
alttestamentlich Glaubigen. Und eben von dieser unzahlbaren Schar gibt es
jetzt da noch eine Ubersicht ab Vers 32: Was soll ich noch sagen? Denn die
Zeit wurde mir fehlen. Und dann kommt das und das und das und das und das.
Das macht dann diese riesige Wolke aus.

Aber diesen dritten Teil, wie gesagt, wo es um die Erhabenheit des
messianischen Glaubensweges geht, kénnen wir nochmals einteilen in drei
Abschnitte. Der erste Abschnitt ist 'Jesus und der neue Weg ins himmlische
Heiligtum'. Das ist Kapitel 10,19 bis 10 Vers 22. Und dann gibt es einen
Einschub. Wir haben gesehen, im Hebrderbrief ist es ganz typisch, es gibt
einen belehrenden Teil und dann kommt wieder ein Einschub, ein belehrender
Teil, wieder ein Einschub. Hier ist nun Einschub vier an der Reihe. Und bei all
diesen Einschiben geht es immer wieder um Warnung vor Abfall, Abfall von
dem christlichen Glaubensbekenntnis. Und in dieser Warnung wird uns gesagt,
dass es fur die Glaubigen einen besseren und bleibenden Besitz gibt im
Himmel. Auch wenn die Menschen uns hier auf der Erde alles nehmen kénnen,
das Irdische, der bessere Besitz der bleibt. Das wird hier in diesem Einschub,
wo ernstlich gewarnt wird vor Abfall vom christlichen Glauben, wird uns das
ermutigend vorgestellt. Und dann kommt der zweite Teil 'Jesus der Anfanger
und Vollender des Glaubens'. Das ist Kapitel 10,35 bis 12 Vers 11. Und da wird
uns eben das groBe Vorbild vorgestellt: Der Herr Jesus ist selber in seinem
Leben den Weg gegangen, gewissermaBen von der Krippe zum Kreuz. Aber
schon im AT haben wir diese riesige Wolke von Zeugen, die schon, bevor der
Messias seinen Weg gegangen ist, ihren Glaubensweg gegangen sind und die

sind eine groBe Ermutigung flir uns, um eben Jesus dem Anfanger und



Vollender des Glaubens zu folgen, auf ihn zu schauen und ans Ziel zu eilen.
Und dann kommt Einschub Nr. 5. Es geht auch da wieder um Warnung vor
Abfall. Und da in diesem Teil wird unsere Verbundenheit mit dem himmlischen
Jerusalem wunderbar ausgefiihrt. Das geht bis Kapitel 13 Vers 7. Und dann
haben wir eine letzte Lehreinheit, drittens 'Jesus und der Weg hinaus aus dem
Lager', hinaus aus der Hochburg der Orthodoxie. Jesus hat keinen Platz gehabt
im orthodoxen Judentum. Er wurde verworfen und auBerhalb der Stadtmauern
auf Golgatha gekreuzigt und darum, erklart Paulus, missen wir jldische
Glaubige jetzt auch dieses Lager verlassen. Da, wo er keinen Platz hat, haben
wir auch keinen Platz mehr. Es ist mit Schmach verbunden, aber wir gehen
hinaus. Und dann kommt noch ein letzter Einschub - wenn man das so sagen
kann, denn damit hoért dann der Hebrderbrief auf, - es sind die
Schlussermahnungen. Und da wird uns Jesus der groBe Hirte der Schafe zum
Schluss nochmals vor die Herzen gehalten. Ja, jetzt verstehen wir auch besser,
wo wir da drin sind mit Hebrdaer 11, mit den Glaubenshelden, jetzt dieser
Ubersicht und dann das Hinschauen auf Jesus, den Anfanger und Vollender des
Glaubens.

Ich wiederhole nochmals ganz kurz vom letzten Mal, wie Kapitel 11 aufgebaut
ist. Vers 1 gibt eine Definition des Glaubens in 2 Teilen. Und dann wird im
Weiteren diese Definition anhand von Beispielen von Glaubigen im AT
illustriert. Vers 2 erklart, jenen Glauben hatten schon die Glaubenshelden des
Alten Testaments. Das ist nicht grundsatzlich neu, was wir heute glauben in
der Zeit der Gnade seit der Messias gekommen ist. Dieser Glaube war schon da
im AT. Und dann wird erklart, die alttestamentlichen Glaubenshelden sind jetzt
das Thema, sagt Vers 2. Und dann in 3 bis 7 werden uns die Grundsatze des
Glaubens vorgestellt. Das haben wir alles im Detail angeschaut und das
beginnt viermal mit 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch
Glauben'. Und dann Verse 8 bis 22 wird das Thema 'das Ausharren des
Glaubens' vorgestellt, dass der Glaube VerheiBungen hat in der Zukunft, aber
er harrt aus und wartet auf den Moment geduldig, bis Gott das einlést. Das ist

siebenmal 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben'. Und dann Verse



23 bis 31 da geht es um 'die Energie des Glaubens', auch siebenmal 'durch
Glauben', 'durch Glauben'. Aber dann wird gezeigt, welche Energie der Glaube
wirkt in der Gegenwart, um eben voranzugehen und mehr zu sehen, als was
die natlrlichen Augen sehen. Wir haben hier diesen Ausspruch gefunden von
einem Glaubenshelden 'als sahe er den Unsichtbaren'. Er war so mutig im
Glauben, weil, obwohl Gott unsichtbar ist, im Glauben gewissermaBen hat er
ihn gesehen durch den Glauben. Das hat Energie gegeben.

Und jetzt kommt 32 bis 40 ein Anhang, der so deutlich abgesetzt ist mit der
Frage:

32 Und was soll ich noch sagen? Denn die Zeit wiirde mir fehlen, wenn
ich erzahlen wollte von Gideon, Barak, Simson, usw.

Das ist doch trdstlich, wenn man mit einer Predigt nicht zu Ende kommt mit
allem, was man eigentlich auf dem Herzen gehabt hatte zu sagen, muss man
sagen: die Zeit fehlt. Auch heute Morgen war das so mit den Weisen der
Endzeit, wir hatten noch eine Stunde anhangen kénnen. Natlrlich. Also es ist
so wie hier: Was soll ich noch sagen, die Zeit wiirde mir fehlen, wenn? Aber es
gabe noch ganz viel zu sagen. Es wird einfach pauschal kurz aufgezahlt und
das gib Anregungen flr die Zuhérer und hier flr die Leser. Ah dort hatten wir
noch mehr zu holen. Jetzt mussen wir Gideon selber studieren ohne
Anweisung, Barak, Simson. Simson ein Mann des Glaubens? Oh, das war ein so
fleischlicher Mensch, so triebhaft gesteuert. Ach so, aber am Schluss, noch vor
dem Tod, da hat sich etwas geandert. Und wir werden gleich sehen, worauf
hier bei Simson hingewiesen wird, wenn es um seinen Glauben geht. Jephta,
ach so, auch dieser Mann, so etwas Zwiespaltiges hat er an sich, aber dann
doch ein Mann des Glaubens. David, Samuel. Also wir werden angeregt. Und
das ist auch oft so, wenn man mit einer Predigt nebenan zu Ende kommt, da
kann man sagen: da, da, da, da, da, ist Hausaufgabe. Also was wir hier haben,
das ist Hausaufgabe. Der Hebraerbrief weist auf gewisse Dinge hin, die man
selber auch noch studieren sollte, und anderes wird im Hebraerbrief detailliert

ausgefuhrt. Ein anderes Beispiel, sensationell in diesem Zusammenhang. Ich



erinnere, als wir in Kapitel 9 waren, da wird ganz kurz erklart, wie die
Stiftshitte aufgebaut war. 9 Vers 2:

2 Denn eine Hiitte wurde zugerichtet, die vordere - in der sowohl der
Leuchter war als auch der Tisch und die Darstellung der Brote -, die
das Heilige genannt wird;

Da erklart er den ersten Teil der Stiftshitte und die Gerate, die drei, die da
waren: Leuchter und Tisch und natlrlich auch den goldenen Raucheraltar. Der
wird dann nachher erwahnt. Vers 3:

3 hinter dem =zweiten Vorhang aber war eine Hiitte, die das
Allerheiligste genannt wird, 4 die ein goldenes Riaucherfass hatte

Es steht hier nicht, dass das goldene Raucherfass dort stand im Allerheiligsten,
sondern das Allerheiligste hatte ein goldenes Raucherfass. Das stand namlich
vor dem Vorhang im Heiligen, weil die Priester ja nicht jeden Tag ins
Allerheiligste hinein durften, und darum war das drauBen. Aber das gehorte
eigentlich zum Allerheiligsten. Darum heiBt es 'das Allerheiligste hat einen
Rducheraltar.

4 ...Und die Lade des Bundes, iiberall mit Gold iiberzogen, in der der
goldene Krug war, der das Manna enthielt, und der Stab Aarons, der
gesprosst hatte, und die Tafeln des Bundes; s oben iiber ihr aber die
Cherubim der Herrlichkeit, den Siihnedeckel iiberschattend, [und jetzt
kommt's:] woriiber jetzt nicht im Einzelnen zu reden ist.

Jetzt wirde man sagen: Oh, jetzt eine AusfiUhrung von Paulus, der eine solche
Weisheit und ein Verstandnis des Alten Testaments im Licht des Kommens des
Messias hatte, wenn er erklaren wlirde, was bedeutet der Leuchter, der Schau-
brottisch, der Raucheraltar, die Bundeslade. Jetzt sagt er: So war's aufgebaut,
aber jetzt haben wir nicht die Zeit, um dartber zu sprechen und erklart es
nicht. Aber warum steht das hier? Der Heilige Geist will uns damit sagen: Da
kdnnt ihr enorm viel holen, da musst ihr aber selber studieren. Also muss man
2. Mose 25 der Leuchter, Schaubrottisch usw. selber studieren nach den
Prinzipien, die man aus dem Hebraerbrief gelernt hat, dass das namlich alles

Schattenbilder waren von dem, was einmal Christus bringen sollte. Und hier



also genauso: Wir kdnnen da jetzt nicht im Einzelnen dartber sprechen. Hubs,
aber dann mussen wir Hausaufgaben machen nach dem Hebraerbrief.

Jetzt wird aber doch noch so pauschal aufgezahlt, was diese alles gemacht
haben:

33 die durch Glauben Kénigreiche bezwangen, Gerechtigkeit wirkten,
Nun, ich habe auf dem Skript ein paar Hinweise gegeben 'Kdnigreiche
bezwangen'. Da mulssen wir denken an diverse Richter, die damalige
Kdnigreiche besiegen konnten, um Israel aus der Fremdherrschaft zu befreien.
Dann auch an Koénig David, der ein Kénigreich nach dem andern besiegt hatte.
Und auf dieser Grundlage konnte dann schlieBlich sein Sohn Salomo ein
Friedensreich aufbauen. Weil David durch mehrere Kriege den ganzen nahen
Osten gewissermaBen beruhigt hatte und da entstand eine Zeit des groB3en
Friedens. Also David spielt da eine wichtige Rolle. Weiter 'die Gerechtigkeit
wirkten'. Gerechtigkeit wirken kann man durch Rechtsprechung. Und das sehen
wir im Buch der Richter. Richter hatten ja den Auftrag, anhand der Thora,
anhand der Bibel zu erkldren, was in dieser und dieser und dieser Situation die
Bibel sagt, was da gilt. Das war die Aufgabe der Richterzeit. Die Richterzeit war
ja eine Zeit der Theokratie, wenn man das gescheit sagen will. Das heiBt nichts
anderes als Gottes Herrschaft. Aber dem Auszug aus Agypten wollte Gott Kénig
sein, Israel sollte keinen Kbénig ernennen. Gott wollte der Kénig sein. Und die
Richter waren nicht kleine Koénige, sondern die hatten den Auftrag, anhand der
Bibel in jedem Fall zu sagen: Da sagt Gott das, hier jenes und so sollte Israel
regiert werden durch die Bibel. Und so haben die Richter 'Gerechtigkeit
gewirkt'. Verschiedene Richter haben das getan und dann natlrlich auch David
selber. Er war auch oberster Richter in Israel und natlrlich Kénig Salomo mit
seinen sprichwortlich weisen Urteilen. Ja, als da zwei Prostituierte kamen, das
eine Kind war getdtet worden, das andere Kind, das da war, lebte noch und
jede von ihnen beanspruchte das Kind fur sich, das lebendige. Und dann der
weise Spruch von Salomo: Dann wollen wir dieses Kind zerteilen. Und dann hat
die richtige Mutter gefleht: Bitte nicht, dann gib's ihr. Und dann war klar, wem

das Kind gehdrte. Also 'Gerechtigkeit wirkten' durch Rechtsprechung. Und dann



'VerheiBungen empfingen'. Da kénnen wir an David denken und auch andere,
denen Gott ganz bestimmte Zusagen gemacht hatte. Gott hatte auch in
2. Samuel 7 David gesagt: Und nach dir wird dein Sohn kommen, der wird mir
ein Haus bauen. Aber wenn er nicht auf mich hért, dann werde ich ihn
zichtigen usw. Er hat auch noch weitere VerheiBungen bekommen fir die
Zukunft und auch die Erfullung davon erlebt. Lange, bevor er Kénig wurde, war
im das Kénigtum verheiBen und er musste durch schwere Wege hindurchgehen
und warten, bis schlieBlich die VerheiBung Gottes dann in Erfillung ging. Da
kam er wirklich an den Punkt, wo er denkt: Eines Tages werde ich sterben bei
all diesen Verfolgungen von Saul. Da war sein Glauben - kann man sagen -
unten. Aber das war nur kurzfristig. Grundsatzlich war er dadurch gekenn-
zeichnet, dass er eben diese VerheiBungen im Glauben festhielt und dann sie
schlieBlich auch empfing, erlebte. Dann weiter der nachste Punkt 'der Léwen
Rachen verschlossen'. Das ist natlrlich ein Hinweis auf das Buch Daniel.
Daniel 6 da hat der Unterkdénig Darius, der Meder, ein Unterkdnig des
persischen Kdnigs Kores, hat Daniel in die Lowengrube getan. Und Gott hat
eingegriffen: Die Lowen durften ihn nicht fressen. Also darauf wird angespielt
'‘der Lowen Rachen verschlossen'. Und wahrend bei den Persern diese
Lowengrube eine bekannte Sache war, war bekannt bei den Babyloniern das
Téten durch Feuer. Und das ist dann der nachste Punkt 'des Feuers Kraft
ausloschten'. Daniels 3 Freunde in Daniel 3, die wurden von dem babyloni-
schen Konig Nebukadnezar in den Feuerofen getan. Und dann war der vierte
drin, der Sohn Gottes. Er hat sie bewahrt. Und so haben sie des Feuers Kraft
ausgeldscht. Dann heiBt es 'des Schwertes Scharfe entgingen'. Da denken wir
wieder an David. Er wurde so lange Zeit von seinem Schwiegervater Kénig Saul
verfolgt. Der war immer wieder hinter ihm her mit einem Kontingent Soldaten,
standig in Lebensgefahr, aber er entging der Scharfe des Schwertes. Oder
denken wir an Elia. Nach diesem gewaltigen Triumph auf dem Karmel, Feuer
vom Himmel, kommt plétzlich diese Angst vor dieser Hexe Isebel, die ihn
umbringen wollte. Und er flichtet in den Stden nach Beerseba und dann in die

Negevwliste und schlieBlich ist er da unter dem Ginsterstrauch und wiinscht, er



konnte sterben. Aber er hat wirklich Uberlebt. Sie konnte ihn diese Isebel, Frau
des gottlosen Ahab, konnte ihn nicht umbringen. Er entging der Scharfe des
Schwertes. Und dann eine Bemerkung 'aus der Schwachheit Kraft gewannen'.
Und das ist nun ein Hinweis auf Simson. Sein Leben als Nasirder war
gekennzeichnet von den dauBeren Zeichen des Nasirders. Aber wie er innerlich
im Herzen war, war er genau das Gegenteil von einem Nasirder. Aber dann, als
er am Schluss die Augen, die ein groBes Problem waren, als die ausgestochen
waren und er da im Gotzentempel der Philister angebunden war, da erwacht
sein wahrer Glaube und er bittet den Herrn, ihm noch einmal Kraft zu geben.
Und so hat er dann in seinem Tod mehr bewirkt als zu Lebzeiten, indem er den
ganzen Tempel zusammenriss. Heute fragt man sich: Ja, wie soll das gehen,
zwei Saulen und dann reiBt man das ganze Haus ein? Ja, so kann man spotten
Uber die Bibel und das haben viele gemacht. Aber hatte man sie gefragt: Wie
sieht dann ein philistaischer Gétzentempel aus? Ja, Haus ja, mit Dach. Okay. Ja
natlrlich. Aber man hat einen philistaischen Tempel ausgegraben in Tell Qasile.
Und das befindet sich heute im Stadtgebiet von Tel Aviv. Also rundherum die
modernen Hauser von Tel Aviv, aber man hat da eine ganze Siedlung aus der
Zeit der Philister ausgegraben, mit Tempel. Und dann sieht man typisch 2 Sau-
len ganz nahe beieinander, zentrale Saulen, die das Dach trugen. Das findet
man bei den kanaanitischen Tempel nicht. Die waren anders gebaut. Aber das
war offensichtlich eine typische Bauweise der Philister mit diesen zwei
tragenden Saulen. Und an denen war er. Und die musste er einreiBen. Eben er
war schwach geworden dadurch, dass er das Zeichen seiner Hingabe an Gott,
die langen Haare, abgeschnitten hatte. Aber die Schrift sagt, die Haare
begannen wieder zu wachsen, ja. Und dann hat er nochmals gebeten in seiner
Schwachheit um Kraft. Und die hat Gott ihm nochmal gegeben. Wie es hier
heiBt 'aus der Schwachheit Kraft gewannen' durch eine erneute - und jetzt
echte - Hingabe an den Herrn. Dann kommt die Kraft. Und dann 'im Kampf
stark wurden'. Da mussen wir natirlich unweigerlich z.B. an Gideon denken in
Richter 7. Er sah sich als schwach, aus einer unbedeutenden Familie, aus

einem unbedeutenden Clan innerhalb des Stammes Manasse. Er hatte keine

- 10 -



groBe Meinung von sich. Ja gut, schlieBlich haben sich Tausende von Soldaten
- 30 000 - zu ihm versammelt, aber Gott sagt: Das ist zu viel und es werden
nur 300 daraus ausgewahlt. Und mit denen erreichte er einen unglaublichen
Sieg. Er ging im Glauben - nicht im Vertrauen auf sich selber - sondern im
Glauben auf Gottes Hilfe ging er in den Kampf und erlebte, wie er 'im Kampf
stark wurde', ja. Und dann 'der Fremden Heer zuricktrieben'. Wir kdnnen ja
bei jedem Beispiel immer wieder mehr als eine Person angeben, aber hier
mussen wir unbedingt denken an Josaphat in 2. Chronika 20, der Uberhaupt
nicht von seiner Starke Uberzeugt war, aber er musste in den Kampf. Und ganz
vorne waren Leute aus dem Stamm Levi, die Gott lobten und so gingen sie in
den Kampf. Und Gott hat einen Uberwaltigenden Sieg geschenkt und er durfte
'der Fremden Heer zurlcktreiben'. Und dann heit es 'Frauen erhielten ihre
Toten durch Auferstehung'. So etwas gab es im ganzen AT nie, irgendeine
Totenauferweckung, von der Schépfung, dem Siundenfall bis zur Sintflut, nie.
Auch nach der Sintflut, wenn wir denken bis Abraham, nie ist so etwas
geschehen. Aber auch nicht von Abraham bis auf Kénig David. Aber dann in
der Zeit der Kbnige, und zwar diese Witwe von Sarepta in 1. Kdénige 17, ist ein
Schreibfehler hier. 1. Kénige 17. Diese arme Witwe im heutigen Libanon, eine
Nicht-Israelitin. Und der verfolgte Prophet Elia ging zu ihr. Sie half ihm, zu
Uberleben und er ihr. Und sie hatte einen Sohn, der schlieBlich starb. Und
damit brach eigentlich alles im Leben dieser Witwe zusammen. Das war noch
das Letzte. Und sie bekam ihn zurtick aus den Toten. Nie war vorher so etwas
geschehen, hier hat Gott es gewirkt. Und dann auch die Auferweckung bei der
Sunamitin in 2. Kdénige 4 bei Elisa. Nur bei Elia und Elisa finden wir Totenauf-
erweckung im AT. In der Zeit gab es auch eine ganz enorme Konzentration von
Zeichen und Wundern.

Es ist eben sehr wichtig, das festzustellen: Durch die Heilsgeschichte hindurch
gab es nicht einfach standig Zeichen und Wunder. Nicht wahr, wenn man liest
von Adam bis auf Noah, wer hat von diesen Glaubenszeugen Adam, Seth,
Enosch, Kenan, Mahalalel usw. wer hat Zeichen und Wunder getan? Keiner.

Noah? Nein, er hat ein Schiff gebaut. Ein wunderbares Schiff, ja. Aber das war

-11 -



kein Zeichen und Wunder. Und spater Abraham, der Vater des Glaubens, wo
hat er Zeichen und Wunder getan? Nichts. Aber dann Auszug aus Agypten: In
dem Zusammenhang in Agypten und dann auch in der Wiistenwanderung, dort
haben wir eine ganz enorme Konzentration von Zeichen und Wundern. Und das
war der Moment, wo Gott den ersten Teil der Bibel gab, die Thora, die 5 Blcher
Mose. Vorher hatte man die Bibel noch nicht. Und da, wo Gott sein Wort gab,
die ersten 5 Bucher - Ubrigens auch das Buch Hiob wurde von Mose Israel
gegeben - das wurde durch Zeichen und Wunder bestatigt, dass Mose von Gott
inspiriert ist, dass das Gottes Wort ist. Und alle spateren Propheten-Schriften
mussten immer wieder getestet werden: Stimmt das in der Lehre mit dem
Uberein, was Mose gelehrt hat? Einer, der dagegen spricht, war von
vorneherein ein falscher Prophet. Und natlrlich auch jede Prophezeiung
musste echt sein. Aber selbst eine richtige Prophezeiung, aber falsche Lehre,
das war ein Beweis, dass es ein falscher Prophet war. Richtige Lehre und
perfekte Prophetie, das war wichtig.

Also Mose. Und dann haben wir lange wieder keine Zeichen und Wunder. Als
die Israeliten nach den 40 Jahren Wistenwanderung, wo sie jeden Tag das
Zeichen erlebten, Manna vom Himmel, sie kamen ins Land und dann war das
nicht mehr da. Und dann kam die Richterzeit und ein Gideon sagt Gott
gegenuber: Wo sind die Wunder, von denen unsere Vater erzahlt haben?
Nichts. Aber spater in der Zeit der Propheten finden wir im Zusammenhang mit
Elia und Elisa eine massive Konzentration von Zeichen und Wundern und da
eben auch Totenauferstehung. Und durch diese Zeichen sollten eben zu Mose
hinzu - der der Inbegriff war der 5 Bicher Mose - sollten die Propheten, die
auf der Basis der Thora standen, sollten bestatigt werden. Aber dann spater
sieht man wieder, wie das aufgehért hat. Erst als der Messias kam, dann haben
wir eine Konzentration von Zeichen und Wundern. Und die Apostel, die
eingesetzt wurden von dem Messias Jesus, die wurden nochmals mit einer
Konzentration von Zeichen und Wundern bestatigt, weil die dann das NT
schreiben mussten und das sind ja ganz viele Neuoffenbarungen. Und da hatte

man sagen koénnen: Das sind Irrlehrer, die bringen ganz neue Dinge. Davon

-12 -



haben wir nie etwas gelesen, dass man in eine Gemeinde geht von Glaubigen
aus den Nationen und aus Israel und dass da die Zwischenwand der
Umzaunung abgebrochen ist. Das steht nirgends im AT. Die bringen neue
Lehren und damit auch falsche Lehren. Aber sie waren bestatigt durch den
Messias selbst, der durch Zeichen und Wunder bestdtigt war, und sie waren
auch bestatigt durch ganz massive Konzentration von Zeichen und Wundern.
Und dann im zweiten Jahrhundert war das plétzlich wieder ganz anders, waren
diese Zeichen weg. Also wir sehen, dass Gott nach einem ganz bestimmten
Plan vorgeht in der Heilsgeschichte, wo er Zeichen und Wunder wirkt in groBer
Zahl und wo eben nicht. Ja also 'Frauen erhielten ihre Toten durch
Auferstehung'. Und dann heiBt es 'andere aber wurden gefoltert'. Das ist das
griechische Wort ‘tympanizo' heit 'radern, foltern'. Und da wird angespielt auf
Eleasar, der geradert und gepeitscht wurde, weil er sich weigerte, Schweine-
fleisch zu essen. Aber das Interessante ist: Diese Geschichte mit dem Radern
findet man nicht im AT beschrieben, sondern das findet man in der judischen
Uberlieferung von 2. Makkab&er 6,18 bis 7,42. Und jetzt kénnte jemand
denken: Also jetzt sind diese Bibelstudientage wirklich in einer Sackgasse
angekommen. Jetzt werden da sogar noch die Makkabaer erwdahnt. Das geht
grad gar nicht. Ja, das geht grad gar nicht, wenn man die Makkabaer irgendwie
als inspirierte Blcher anschauen wirde.

Aber wir mussen uns im Klaren sein: Es gab inspirierte Propheten bis auf
Maleachi 400 v. Chr. Das war der letzte Prophet, inspirierte Schriftprophet, und
dann in den weiteren 400 Jahren gibt es keine Schriftpropheten mehr, keiner,
der in Israel aufgestanden ware und hatte belegen kdnnen, dass er von Gott
gesendet ist, um ein weiteres Bibelbuch hinzufligen. Fertig. Es heiBt sogar in
der rabbinischen Literatur - eben nicht in der Bibel - sondern in der
rabbinischen Literatur im Talmud, Sanhedrin 10: Nach dem Tod der Propheten
Haggai, Sacharja und Maleachi wich der Heilige Geist von Israel. Nun, in dieser
Zeit hat man im Judentum dennoch Bilcher geschrieben. Nicht wahr, das NT
das endet mit Offenbarung. Und im letzten Buch wird noch gewarnt, wer jetzt

noch hier etwas hinzufligt, dem wird Gott von den Plagen hinzufliigen. Also der

- 13 -



Kanon ist abgeschlossen. Aber seit den 90er Jahren im ersten Jahrhundert, als
Johannes dieses Buch verfasst hatte, sind doch in der Zwischenzeit noch ein
paar Blcher geschrieben worden von Glaubigen, von Christen, nicht wahr. Ja,
aber wenn wir Blcher schreiben, haben wir nicht den Eindruck, wir waren
inspiriert und die waren irgendwie fehlerlos usw. Und so hat man im Judentum
auch nach Maleachi Bucher geschrieben und z.B. 1. Makkabder. Das ist eine
geschichtliche Beschreibung der Makkabaerzeit, in der schrecklichen Zeit, als
Antiochus Epiphanes von Syrien unter dem judischen Volk witete, viele
abschlachtete und den Tempel entweiht hatte durch ein Gétzenbild und durch
ein Schweineopfer. Das wird dort alles im Detail beschrieben, wie das war. Und
in 1. Makkabdaer 9 heiBBt es dann: Es war so groBe Triibsal in Israel, wie nicht
gewesen, seitdem wir keine Propheten mehr haben. Ah, in 1. Makkabaer wird
ja gerade gesagt, wir haben gar keine Propheten mehr und eben seit Maleachi.
Aber seit Maleachi hat es noch nie eine solche Tribsal gegeben in Israel wie
gerade in dieser Zeit. Aber gut, das war ja alles vorausgesagt in Daniel 11,
ganz detailliert. Und 1. Makkabder ist ein geschichtlicher Bericht, wie das dort
war, aber nirgends steht in 1. Makkabaer, dass der Schreiber beanspruchte 'so
spricht der Herr' oder irgendwelche Inspiration beanspruchte. Und das 2. Buch
Makkabaer, das ist von einem anderen Schreiber, offensichtlich aus pharisa-
ischer Tradition, da haben wir auch einen geschichtlichen Bericht Uber diese
schlimme Makkabaerzeit, einfach von einem anderen Autor. Und am Schluss
des Buches, also er beansprucht Uberhaupt nicht Inspiration. Ich kann dann
mal den Schluss vorlesen, dann kriegt man einen klaren Eindruck, worum es
da geht. Ich lese aus 2. Makkabder 1538:

So will ich nun hiermit dieses Buch beschlieBen, nachdem Nikanor
umgekommen und die Juden die Stadt wieder erobert haben. Und hétte ich's
lieblich gemacht, das wollte ich gerne, ist's aber zu gering, so hab ich doch
getan, so viel ich vermochte. Denn allezeit nur Wein oder Wasser zu trinken,
ist nicht lustig, sondern zuweilen Wein, zuweilen Wasser trinken, das ist lustig.

Also ist auch lustig, so man mancherlei liest, das sei das Ende.

-14 -



Also, was beansprucht er hier: Ich habe mir einfach sehr Mihe gegeben und
ich hoffe, dass die Leser an dem Buch Freude haben, aber wenn's halt eben
nicht so gut rausgekommen ist, muss ich doch sagen, ich habe gemacht, was
ich konnte. Und dann sagt er: Und Uberhaupt, Abwechslung ist ja beim Trinken
schon von Bedeutung und eben beim Lesen auch. Also er wollte hochstehende
Unterhaltungslektiire schreiben. Und in keinem der Apokryphen - das sind also
alles Blcher, die im Judentum verfasst wurden nach Maleachi in dieser
400 Jahre dauernden Zeit des Schweigens durch Schriftpropheten - und
nirgends in diesen Buchern steht 'so spricht der Herr', sondern es sind
menschliche Blcher. Und darum hat man im Judentum diese Blcher auch nie
als Gottes Wort angesehen. Nie. Und erst spater hat dann die Katholische
Kirche ganz offiziell bei dem Konzil von Trient in der Gegenreformation,
16. Jahrhundert, erklart: Wer diese Bucher ablehnt, der sei verflucht, der sei
anathema. Also alle Evangelischen, die ja die Apokryphen ablehnen als Gottes
Wort, die stehen unter dem Fluch des Konzils von Trient, muss man wissen.
Und ein Konzil kann die Kirche nie mehr zuriicknehmen, weil sie das betrachtet
als absolut unfehlbar. Und das muss man wissen flr all die, die sich fur
Okumene interessieren. Die arbeiten da in der Okumene zusammen mit
solchen, die sie ganz klar verfluchen. Und nun, diese Blcher hatten Juden
geschrieben. Und das AT wurde dem Volk Israel anvertraut, wie das in Rdmer 3
steht, dass Gott Israel, den Juden, seine Ausspriiche anvertraut hatte. Und
darum musste Israel erkennen, welche Bulcher von einem beglaubigten
Propheten waren und welche nicht. Und so hat Israel erkannt, dass all diese
Blcher von 1. Mose bis Maleachi sind Gottes Wort, aber die Apokryphen, das
war klar, die sind das nicht. Und dann kommt man 2000 Jahre spater und sagt:
Doch die sind's und wehe, wer die nicht anerkennt, der ist verflucht. Dann
muss man sagen: Das ist wirklich, wer in der Geschichte zu spat kommt, ja ...
Der Mann, der die Sowjetunion dann zum Einstirzen brachte, der sagte: Wer
zu spat kommt, wird von der Geschichte bestraft. Aber hier muss man sagen:
Wer zu spat kommt, wird von Gottes Wort bestraft. Ja, weil Gottes Wort die

Sache klar macht.

_15_



Und so hat das also nichts zu tun mit Gottes Wort, aber wir haben da viel
Information. Und gerade die Makkabaer-Blicher, die geben uns ganz viel
Information grad Uber die Zeit der Makkabaer, die eben sehr detailliert im Buch
Daniel prophezeit war. Und da sieht man die Erflllung.

Und nun der langen Rede kurzer Sinn: Hier in Hebraer 11 spielt der Hebraer-
brief auf diese Zeit an mit dem Hinweis auf dieses Radern. Das wird
beschrieben in 2. Makkabaer 6,18 bis 7,42. Und da wird Ubrigens auch noch
die Geschichte erzahlt von sieben Bridern, die ermutigt von der Mutter, lieber
im Kochkessel skalpiert mit abgeschnittener Zunge sowie mit abgehackten
Handen und FuBen starben und auf die Auferstehung hofften, als den Glauben
zu verleugnen. Und nicht wahr, hier in Hebraer 11 haben wir gelesen:

35 ... andere aber wurden gefoltert, da sie die Befreiung nicht
annahmen, damit sie eine bessere Auferstehung erlangten.

Fragt man sich: Ja warum, warum haben die die Befreiung nicht angenommen?
Nun, muss man diese Geschichte lesen und dann sieht man: Aha, Antiochus
Epiphanes hat ihnen die Freiheit angeboten, wenn sie dem Glauben
abschwoéren. Und diese Mutter von diesen Séhnen hat ihre S6hne ermutigt, sie
madgen doch ja nicht von dem Glauben abfallen, sie sollen lieber sterben, denn
auf sie wartet die Hoffnung des ewigen Lebens. Und das wird hier aufgenom-
men. Die haben die Befreiung nicht angenommen, weil das Abfall bedeutet
hatte. Und die haben sich foltern lassen auf grausamste Art, damit sie eine
bessere Auferstehung erlangten. Warum wird das hier genau nach diesen
Auferstehungen von Vers 35a erwahnt? Weil es hier geht um die bessere
Auferstehung. Das ist die Auferstehung, wo man aufersteht und nie mehr
stirbt. Nicht wahr, diese Kinder, die da bei Elia und Elisa auferweckt worden
waren, die sind spater wieder gestorben, sonst wirden die ja heute noch
leben. Also wie im Marchen: Und wenn sie nicht gestorben sind, so leben sie
heute noch, ja. Aber bezogen auf jemanden, der wirklich auferstanden war,
sind eben kein Marchen, und warum sind die nicht mehr da? Die sind wieder
gestorben. Das gilt Ubrigens auch flr einen Lazarus in Johannes 11. Der ist

auferweckt worden, aber ist wieder gestorben. Der Jingling von Nain auch.

-16 -



Das 12jahrige Madchen des Jairus auch. Das war nicht eine definitive
Auferstehung, sondern nur eine vorlaufige. Das war ein Vorgeschmack vor
Golgatha, wo der Herr Jesus dann durch seinen Tod am Kreuz die Macht des
Todes besiegt hatte. Das war ein Vorgeschmack, dass Gott die Macht hat, den
Tod zu besiegen, und zwar dann, wenn der Messias einmal kommen wird. Er
wird den Tod zunichte machen. Und darum ist der Herr Jesus der erste, der
auferstanden ist von den Toten und nie mehr stirbt. Das wird gesagt in R6mer
6, er wird nie mehr sterben. Golgatha wird sich nie mehr wiederholen. Das war
ein fur allemal, flr alle Ewigkeit. Und darum wird der Herr Jesus auch genannt
'der Erstgeborene' der Toten und auch 'der Erstgeborene aus den Toten'.
Warum? Weil er den ersten Rang hat als der, der auferstanden ist, der erste zu
sein, der nicht mehr stirbt. Und das ist die bessere Auferstehung. Naturlich war
das eine grandiose Sache, als diese Witwe von Sarepta ihr irdisch gesprochen
Ein und Alles wieder zurlckerlangte. Aber es war noch nicht die bessere
Auferstehung, weil die alle wieder gestorben sind. Es durfte keine definitive
Auferstehung geben, bevor nicht der Messias selber gestorben und dann
definitiv auferstanden war. Und darum ubrigens auch all diese Heiligen, die
Matthdaus 27 im Moment des Todes des Herrn Jesus auferweckt worden sind,
die sind alle wieder gestorben, sonst waren sie jetzt noch da. Das waren
alttestamentlich Glaubige, die in Jerusalem begraben waren, die sind im
Moment des Todes des Herrn Jesus, sind die auferweckt worden und dann
heiBt es, man muss ganz genau lesen — wie immer in der Bibel: Nach seiner
Auferstehung sind sie dann vielen erschienen. Also sie sind nicht bei der
Auferstehung auferstanden, sondern im Moment des Todes da waren die wach
in den Grabern. Und nach der Auferstehung des Herrn Jesus sind die dann
auch aus den Grabern gekommen und verschiedenen erschienen. Und das war
auch ein Zeichen, um klarzumachen, der Tod des Herrn Jesus hat die Macht
des Todes gebrochen. Aber natlrlich, auch nachher sind ja die Glaubigen
weiter gestorben - bis heute. Ja, eigentlich misste man sagen: Seid Golgatha
diarfen wir gar nicht mehr sterben. Der Tod ist ja die Folge der Sinde. Und der

Herr Jesus hat doch den Tod besiegt am Kreuz. Ja natlrlich. Aber wieso

_17_



sterben die immer noch und auch alle, die glauben, dass Gott auch heute
immer noch Zeichen und Wunder macht und wir sollten eigentlich nicht mehr
krank werden, weil Christus durch sein Sterben auch die Krankheit besiegt
habe. Dann muss man sagen: Aber wieso dlrfen sie nicht krank werden, aber
sterben dirft ihr? Die sterben ja alle. Also auch die gréBten Fihrer in der
charismatischen Bewegung des 20. und Anfang des 21. Jahrhunderts, die sind
ja in groBer Zahl gestorben. Die durfen ja gar nicht sterben. Wenn sie sagen,
das Lamm hat den Tod besiegt und die Krankheit besiegt. Aber wieso sterben
die noch? Ganz einfach, weil der Herr Jesus am Kreuz grundsatzlich den Tod
besiegt hat und das ist endglltig bewiesen indem er auferstanden ist und nie
mehr stirbt. Aber die Anwendung dieses Sieges auf die Glaubigen das kommt
erst, und zwar bei der Entrlickung der Gemeinde. Also das ist quasi noch
aufgeschoben und darum darf unser Kérper - ich formuliere das jetzt mal so -
krank werden. Weil es gibt Leute, die sagen: Ich durfte nicht krank werden.
Und wenn sie dann krank werden, dann wird ihr ganzer Glaube wackelig: Ich
durfte eigentlich gar nicht krank werden, vielleicht glaube ich zu wenig. Ja,
dann muss man Romer 8 lesen. Aber das hilft wirklich. Das ist so entlastend,
dass man da nicht unter einen falschen Druck kommt. Und da schreibt namlich
der Apostel Paulus in Vers 18. Romer 8 Vers 18:

18 Denn ich halte dafiir, dass die Leiden der Jetztzeit nicht wert sind,
verglichen zu werden mit der zukiinftigen Herrlichkeit, die an uns
offenbart werden soll. 19 Denn das sehnliche Harren der Schépfung
wartet auf die Offenbarung der S6hne Gottes.

Wenn Jesus Christus kommen wird in Macht und Herrlichkeit mit allen Erldsten,
dann werden die Séhne Gottes offenbar. Also auf diesen Zeitpunkt wartet die
ganze Schopfung, die heute leidet.

20 Denn die Schépfung ist der Vergédnglichkeit unterworfen worden
(nicht freiwillig, sondern dessentwegen, der sie unterworfen hat
[namlich Adam, der als Krone der Schépfung gefallen war]), auf Hoffnung,

21 dass auch die Schopfung selbst frei gemacht werden wird von der

- 18 -



Knechtschaft des Verderbens zu der Freiheit der Herrlichkeit der
Kinder Gottes.

Also die Schépfung leidet heute. Und wir sehen, wie es groBe Probleme gibt in
der ganzen Schépfung. Und hier wird klar, die Zukunft der Welt ist griin, aber
nicht wegen der Grinen, sondern weil Gott eben diese Schépfung noch
freimachen wird, aber erst in der Zukunft. Und dann sagt Paulus:

22 Denn wir wissen, dass die ganze Schoépfung mitseufzt und mit in
Geburtswehen liegt bis jetzt.

Also die ganze Natur, sagt der Apostel Paulus 2000 Jahre vor den Griinen, sagt
er, die liegt in Geburtsschmerzen. Und Geburtsschmerzen sind sehr sehr
schmerzhaft. Auf der Skala von 1 bis 10 werden die bei 10 verortet. Aber die
ganze Schoépfung ist in den Wehen der Geburt drin. Aber dann, wenn die
Geburt kommt und fertig ist, dann kommt die groBe Freude. Und so, sagt er,
mitseufzt und mit in Geburtswehen liegt bis jetzt.

23 Nicht allein aber sie, sondern auch wir selbst [wir Glaubige], die wir
die Erstlinge des Geistes haben, auch wir selbst seufzen in uns,
erwartend die Sohnschaft: die Erlésung unseres Leibes.

Ach so, auch wir leiden. Die gefallene Schopfung leidet, aber sogar die
Glaubigen leiden unter Krankheiten und No&ten, aber sie wissen: Das letzte
Wort wird noch gesprochen. Und das ist dann, wenn unser Kdrper erlést wird.
Das heiBBt also, wir haben heute die Erlésung der Seele, aber die Erlésung des
Kdrpers haben wir noch nicht. Dieser Korper ist nicht erlést und darum altern
wir. Und es ist einfach nicht - man kann das nicht wegmachen, ja. Aber dieser
Prozess ist da. Da miussen wir uns aber keine Sorgen machen. Wir werden
immer alter und die Falten nehmen zu und alles. Das gehdért dazu, ganz
normal. Muss man ein 'Ja' dazu haben. Und wir wissen aber, dieser Kérper wird
noch erldst, und zwar bei der Entrickung wird der Herr Jesus kommen. Die
Glaubigen, die dann noch leben, ihr Kérper wird sofort umgewandelt in einen
perfekten Auferstehungsleib und die, die schon verstorben sind, die Atome in
den Grabern und Ubrigens auch in den aufgehobenen Grabern ... Wurde mir

die Frage gestellt: Was ist eigentlich mit denen Glaubigen, deren Graber auf-

-19 -



gehoben worden sind? Ja, das macht man doch in der weltlichen Kultur. In
Israel ging das nicht. Das geht gar nicht. Darum wissen sie auch nicht mehr,
wohin mit den Toten. Die gehen immer tiefer runter, einen Stock um den
andern. Jerusalem ist unterhohlt, unterhdhlt, unterhéhlt. Aber eben sogar die
aufgehobenen Graber. Der Herr der Atome wird sie sammeln und er wird den
verstorbenen Korper wieder auferwecken und daraus mit derselben Materie
einen vollkommenen Auferstehungskérper machen. Und dann haben wir die
Erlésung des Leibes. Aber eben es ist jetzt noch eine Zwischenzeit. Also man
kann sagen, wie beim Gericht. Es gibt doch, de jure ist das und das und das
vom Gericht beschlossen; 'de jure' heiBt 'nach gerichtlichem Entscheid'. Aber
das ist ja noch nicht umgesetzt. Und wenn das Urteil umgesetzt wird, dann ist
es 'de facto'. Also 'de jure' haben wir die volle Erlésung, ja, aber 'de facto' flr
den Koérper noch nicht. Das ist aufgeschoben, aber nicht aufgehoben. Und
darum eben dieses Leiden, das mdglich ist. Und gerade Hebrder 11 ist in dieser
Hinsicht auch wieder eine Entlastung flr die, die unter dem Druck stehen,
irgendwie ich sollte immer gesund sein, mir sollte es immer gut gehen. Ja gut,
hier wird beschrieben, die Kdnigreiche bezwangen, Gerechtigkeit gewirkt,
VerheiBungen erlangt, der Lowen Maul verschlossen und die Kraft des Feuers
ausgeldscht usw. Ha, grandiose Dinge. Und dann heiBt es: Andere aber wurden
gefoltert und noch weiter: verhéhnt, gegeiBelt, ins Geféangnis getan, gesteinigt,
zersagt, versucht. Das klingt alles nicht so nach Triumph, ja. Bei den einen so,
bei den anderen so. Aber beides waren Glaubenshelden. Merkt man, das
Wohlstandsevangelium wird hier zerschlagen. Gott kann machen, was er will.
Er kann jemandem als Glaubigem eine wunderbare Gesundheit schenken und
er kann in seinem Berufsleben Gelingen haben usw. und ein anderer sagt: Mir
gelingt's nicht und ich mache es auch im Glauben. Ja, eben die einen werden
so geflihrt, die anderen so. Aber alle gehdren zu den Glaubenshelden. Und,
nicht wahr, gewisse werden entfihrt von Terroristen und die beten, und dann
werden sie frei. Und diese Béatrice Stockli vor Kurzem in Mali sie wurde von
den Islamisten erschossen. Ja und ihre Kollegin, die mit ihr so lange fest-

gehalten war, diese Franzosin, die wurde freigelassen. Poh. Und jetzt habe ich

-20 -



gerade heute Morgen einen Artikel gelesen, da hat ein Journalist diese Béatrice
gegeiBelt: Das ist natlrlich ein extremistischer Fall von jemandem aus der
Freikirche. Man geht doch nicht zu den Islamisten, um sie zu missionieren. Man
weiB3 doch, was dann passiert. So wird die hingestellt, sie ist die Dumme. Die
Islamisten, die werden einfach ... das ist halt so, nicht wahr. Dann muss man
sicher nicht dorthin gehen. Und da steht sogar: Wie kann diese Frau so etwas
tun? Die geht dorthin zu den Islamisten, hofft, dass Leute dort zum Glauben
kommen, zum christlichen Glauben, und dabei weiB3 sie doch genau, dass die
dann von den Islamisten erschossen werden, sobald sie davon Lunte gerochen
haben. Wie kann man so etwas verantworten, die missionieren gehen, wenn
sie nachher in Lebensgefahr kommen. Also so etwas von pietatlos, ja. Und da
wird gesagt: Ja, diese Frau hat wahrscheinlich ihr Ende sich ganz anders
Uberlegt, hatte sich nie vorgestellt, dass sie so endet. Dann hatte man Béatrice
fragen sollen: Denkst du, kdnnte es sein, dass der Herr dich einen schweren
Weg fuhrt? Ja. Das sind die biblischen Beispiele. Gewisse wurden befreit,
entgingen des Schwertes Scharfe, andere nicht, dass sie die Befreiung nicht
annahmen. Und das ist gerade der Punkt. Die Franzésin, die jetzt frei
geworden ist, die ist in der Zwischenzeit zum Islam Ubergetreten. Das war,
soweit ich weiB, nicht eine Uberzeugte Christin, aber sie hat sich so die Haut
gerettet mit Ubertritt zum Islam und Béatrice hat das eben nicht gemacht. Und
so hat sie das erlebt. Aber der Herr zeigt: Diese Mdglichkeit gibt’s. Aber sie war
eine Glaubensheldin. Sie wurde schon verschleppt und kam dann wieder frei,
2012 verschleppt, kam wieder frei und dann ging sie wieder — an den gleichen
Ort. Und dann wurde sie 2016 nochmals verschleppt und jetzt ermordet. Aber
sie ist ein leuchtendes Zeugnis fur den Herrn. Sie war bereit, einfach alles zu
geben. Sie war eine mal Spitex-Hilfe von jemandem aus der Gemeinde hier
und dann spater ist sie in die Mission gegangen. Das war so etwas von ihrem
Weg. Aber eben, das, was uns hier gezeigt wird, das ist eben auch fir unsere
Zeit.

Und gehen wir jetzt weiter, dann wird davon gesprochen, dass gewisse

verhdhnt wurden, ja, das tut auch weh. Aber lieber das als eine Kugel in den

-21 -



Kopf, nicht wahr. Und der Apostel Paulus hat das auch ertragen, als er in Athen
war und diese stoischen und epikureischen Philosophen sagten 'was will doch
diese Saatkrahe da?', so wortlich dieser Schwatzer 'diese Saatkrahe'. Die mal
da was pickt und da was aufpickt, aber nichts versteht. Ja, das kann man noch
ertragen, aber es macht weh. Und eben, wenn hier von Verhdéhnung
gesprochen wird, dann kénnen wir denken, wie ich auf dem Blatt vermerkt
habe, z.B. an David. In 2. Samuel 16 hat er erlebt, wie gegen ihn gelastert
wurde. Und dann auch Elisa hat erlebt, wie diese Kinder ihn ganz bewusst
verlacht haben als Propheten. Das war in 2. Kénige 2,23. Und so kann man
weitere Beispiele anflihren. Und warum erwahnt das der Apostel Paulus hier im
Hebraerbrief? Ja, ich habe hier verwiesen auf 10 Vers 33, da sagt er den
Hebraern:

33 indem ihr einerseits sowohl durch Schmahungen als auch durch
Drangsale zur Schau gestellt wurdet, andererseits aber Genossen
derer wurdet, die so einhergingen.

Ja, er sagt: Ihr habt das erlebt diese Schmahung von anderen Juden, die euren
Glauben an den Messias Jesus verspottet und abgelehnt haben. Und jetzt wird
hier Mut gemacht: Seht ihr und sogar im AT haben Glaubige dasselbe erlebt
und sie sind mutig den Weg vorangegangen.

Dann wird erwahnt GeiBelung und in Jeremia 37,15 da wird Jeremia gezlichtigt
und das koénnte eine GeiBelung gewesen sein diese Zlchtigung. Und dann
haben wir die GeiBelung von Eleasar in 2. Makkabder 6, eben aus der judi-
schen Geschichte Gbernommen. Also man sieht: Mehr als einmal wird aus der
Geschichte etwas zitiert und das gibt noch mehr. Z.B. in 2. Timotheus 3 da
spricht der Apostel Paulus von Jannes und Jambres, die Mose widerstanden
haben. Ja im ganzen AT liest man nirgends von Jannes und Jambres. Man kann
2. Mose auf Hebraisch lesen, auch da steht nichts von Jannes und Jambres.
Aber in der Rabbinerbibel hat man ja noch die aramdische Ubersetzung
daneben. Ja, und in der aramdischen Onkelos-Ubersetzung dort werden die
Namen von den zwei Zauberern in Agypten in 2. Mose 7 erwdhnt. Aber das ist

eine auBerbiblische Uberlieferung im Judentum, die vom Ubersetzer des

-22 -



Targum hineingenommen wurde, weil der Targum ist nicht so eine wortliche
Ubersetzung, Onkelos schon ziemlich wértlich, aber mit erkldrenden Zusétzen
drin. Und darum wurden diese Namen eingefugt. Und warum wusste Paulus
von Jannes und Jambres? Durch die jidische Uberlieferung, aber nicht in der
Heiligen Schrift Uberliefert. Aber interessant, er sagt nirgends 'die Heilige
Schrift sagt Jannes und Jambres'. Er sagt einfach, was geschehen ist. Und das
macht jetzt auch klar: Durfen wir neben der Bibel auch Geschichtsblicher und
Informationen des Umfeldes benutzen oder sollten wir uns auf die Heilige
Schrift beschranken? Die Heilige Schrift ist ja selbstgentiigsam, das haben auch
die Reformatoren betont. Wir brauchen nicht etwas Zusatzliches zur Bibel. Die
Bibel enthalt alles, was Gott uns sagen wollte. Aber trotzdem dlirfen wir die
Informationen rundherum mit benutzen. Und das zeigt uns die Heilige Schrift
selbst, indem Paulus das so macht und auch andere Bibelschreiber. Gerade z.B.
in den Chronika-Buchern wird immer wieder gesagt: Ist das nicht geschrieben
in der und der Geschichte? Ist das nicht geschrieben in der und der und der
Geschichte? Und da werden ganz viele Blcher erwahnt, die nicht zur Bibel
gehdren und die Ubrigens heute gar nicht mehr existieren. Aber die damaligen
Bibelschreiber haben diese geschichtlichen Berichte benutzt und unter
Inspiration des Heiligen Geistes dann das Buch geschrieben. Und das
Endprodukt, das ist das Inspirierte. Aber sie haben diese Zeugnisse benutzt
und die werden in der Bibel sogar erwahnt. Also es gibt, ich kénnte es zeigen
im Detail 2. Chronika. In einem friheren Bibelstudientag haben wir das
durchgenommen, da habe ich die ganze Liste mit diesen Bichern auch im
Skript angegeben. Das sind auBerbiblische Blcher, die aber ihren Wert
geschichtlich hatten. Und wie war das mit dem Evangelisten Lukas, er sagt in
Lukas 1, er sei den Augenzeugen nachgegangen und hat das alles fein
sauberlich gesammelt und dann in geordneter Reihenfolge hat er das hier im
Evangelium zusammengestellt. Also er hat Augenzeugen konsultiert und
aufgrund von Augenzeugenberichten den inspirierten Bericht geschrieben.
Lukas ist hundert Prozent Gottes Wort, aber da waren Zeugen, die benutzt

wurden. Und so gibt uns das eben wichtige Hinweise, dass geschichtliche

-23 -



Zusatzinformationen, Hintergrundinformationen, dass wir das zum Segen
benutzen dlrfen. Aber natlrlich, man kann in solchen Dingen auch versaufen.
Ich benutze dieses derbe Wort, ja Luther Ubersetzt ja, dass die Schweine, die
bei dem Gadarener den Hang runtergingen, dass die dann ersoffen im See
Genezareth. Ich sage das aus dem Grund, manchmal werde ich gefragt: Ja wie
ist das, manchmal erwahnst du talmudische Information oder rabbinische
Literatur, wirde sich das lohnen, soll man sich das anschaffen und durchlesen?
Dann sage ich, jetzt muss man aufpassen. Also der Talmud, im Deutschen sind
das zwdlf dicke Bande. Und da ist so vieles drin, was nichts bringen wird flr's
Bibelstudium, es sei denn, man muss die richtigen Sachen holen. Und so mit
der ganzen rabbinischen Literatur, wenn man die Perlen rausholt, dann hat
man einen unwahrscheinlichen Gewinn. Aber die Gefahr ist ganz groB3, dass
man da wirklich untergeht. Und das darf nicht geschehen. Es ist wie Internet.
Internet ist ganz gefahrlich und viele Leute, die versinken wirklich im Schlamm
des Internets und meinen, da Informationen zu finden und das ist genau Gift,
Giftquellen. Auch da muss man genau wissen, wo man am richtigen Ort
anklicken darf und wo nicht ein einziges Mal, ja. Und darum empfehle ich das
nicht einfach so, sondern man muss wirklich eine Berufung haben vom Herrn
und dann kann man die Dinge wirklich zum geistlichen Nutzen einsetzen, aber
sonst kann man sich vdllig verlieren.

Ja und dann gehen wir weiter: wurde durch Verhdhnung und GeiBelung
versucht. Das habe ich erwahnt. Und da haben wir auch nochmals einen
Hinweis auf Eleasar und die sieben Brider aus 2. Makkabaer, die wurden
versucht: Fallt ab vom Glauben und dann werdet ihr frei und musst nicht
leiden. Aber die Mutter ermutigt dort und sagt: Ich habe dich 9 Monate unter
meinem Herzen getragen, eine ganz ergreifende Rede, aber ich mdchte dich
ermutigen, dem Angebot abzusagen und wirklich auf das ewige Leben zu
hoffen. Und alle sieben bleiben treu, trotz dieser Versuchung. Dann heiBt es:
starben durch den Tod des Schwertes. Da kdénnen wir denken an Urija in
Jeremia 26,23. Ein Prophet Gottes, der getdtet wurde in der Zeit von Jeremia.

Warum musste der gehen und Jeremia durfte langer bleiben? Das hat der Herr

- 24 -



in seiner Hand. Warum wird der befreit und die wird nicht befreit? Das werden
wir spater einmal sehen, warum. Das hat einen Grund, denn Gottes Wege sind
héher als unsere Wege. Und dann kénnen wir auch noch denken an Daniel
11,33, dort haben wir ja die Prophetie Uber die Makkabder. Und auch da wird
gesagt, dass etliche von ihnen werden fallen durch Schwert usw. Sie starben
den Tod des Schwertes. Und dann wird gesagt: Sie gingen umher in
Schafpelzen und Ziegenfellen. Und das war die typische Propheten-Kleidung im
AT. Darum in 2. Kdnige 1 Vers 8: Jemand hat Elia angetroffen und war sich
nicht ganz im Klaren und dann wird gefragt, wie er ausgesehen hat. Er hat
einen harenen Mantel. Elia, der Tisbiter. Das war klar. Sein Mantel, sein
harener Mantel aus Ziegenhaar, das war das typische - man kdénnte sagen -
Markenzeichen des Propheten. Das ist der Prophet Elia. Jawoll. Die haben
Ziegenfelle getragen und auch Schafpelze. Und jetzt versteht man auch,
warum der Herr Jesus in Matthaus 7 Vers 15 spricht von Wodlfen, die im
Schafspelz kommen. Das sind falsche Propheten, die sich ausgeben als waren
sie echte Propheten. Aber in Wirklichkeit sind sie reiBende Wdlfe, die die Herde
Gottes spalten. Wir haben das ja in Matthdaus 7, kénnen wir das kurz auf-
schlagen und dann dazu noch Apostelgeschichte 20 aufmachen. In der
Bergpredigt 7 Vers 15:

15 Hiitet euch vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu
euch kommen, innen aber sind sie reiBende Wolfe. 16 An ihren
Friichten werdet ihr sie erkennen.

Und dann in Apostelgeschichte 20 warnt Paulus die Altesten der Gemeinde in
Ephesus vor klinftigen Schwierigkeiten in der Gemeinde. Und zwar sagt er
Apostelgeschichte 20,29:

20 Ich weiB, dass nach meinem Abschied reiBende Wolfe zu euch
hereinkommen werden, die die Herde nicht verschonen. 30 Und aus
euch selbst werden Méanner aufstehen, die verkehrte Dinge reden, um
die Jiinger abzuziehen hinter sich her.

Also diese Wbodlfe im Schafspelz, die sehen so lammfromm aus, aber

aufgepasst, es gibt Leute, die kdnnen so schdn reden, so lieb, in Wirklichkeit

_25_



sind sie Wolfe. Und die werden die Herde da nicht schonen. Und das
Interessante ist, wenn man heute irgendwo eine Schafherde sieht bei uns und
einen Wolf auf sie loslasst, was geschieht? Ja, wir wissen es nicht, weil wir da
im Unterland keine Wolfe haben. Da kdnnte uns Kurdin sagen, wie es da oben
ist, im Oberland. Aber es ist bei uns so, dass dann die Schafe, die stirzen
zusammen auf einen Punkt. Aber das sind eben nicht die Schafe vor 2000 und
mehr Jahren in Israel. Das kennt man bei Altrassen, sogenannte Altrassen bei
Schafen die funktionieren in ihrem Instinkt noch so wie zu biblischen Zeiten.
Ein Wolf geht in die Herde hinein und dann zerstreuen sie sich, machen genau
das Gegenteil. Und das wird auch in Hesekiel 36 gesagt von diesen Angriffen
auf die Herde Gottes und wie dann die Schafe zerstreut werden auf den
Hlgeln. Und das ist der Punkt: Die kommen rein und dann wird die Gemeinde
auseinandergerissen und die Leute gehen da, da, da und da und da hin. Und
darum wird gewarnt eben vor denen, die mit Schafskleidern kommen. Aber
eben Schafpelz ist die typische Kleidung flir einen Propheten Gottes. Und dann
wird weiter gesagt: Sie hatten Mangel, Drangsal und Ungemach. Da kdnnen
wir denken an die lange Zeit, wie David geflohen ist und in der Wlste Judaa
umbher irrte, aber auch Elia in der Wiste Negev und wie er dann schlieBlich bis
zum Sinai gegangen ist. Und dann wird zusammengefasst: Sie, denen die Welt
nicht wert wer, irrten umher in den Wisten und Gebirgen und Héhlen und den
Kliften der Erde. Also das war gar nicht ein Dasein, dass zum Wohlstands-
evangelium passen wirde. Das zerstért und entlarvt das Wohlstands-
evangelium als etwas Falsches. So kann's aussehen. Aber das waren treue
Leute. Wieder denken wir an David, Elia und andere.

Und jetzt ist Zeit fUr eine lange Pause von 2 Stunde und dann gehen wir
weiter mit Vers 39.

Wir fahren weiter in Hebraer 11. Ich habe gesagt vor der Pause Vers 39, aber
wir midssen noch etwas zurtuck. Wir haben noch nichts gesagt zu dem
Gefangnis. Das wird ja auch noch erwahnt in Vers 36: versucht und dazu durch
Fesseln und Gefangnis. Da kénnen wir natlrlich denken an die Gefangenschaft

von Simson in Richter 16 und dann den Propheten Micha in 2. Kdnige 22. Das

-26 -



ist ein anderer Micha als der, der das Buch Micha geschrieben hat, aber auch
ein Prophet. In 2. Kdnige 22 wurde er ins Gefangnis getan. Und naturlich
Jeremia, der hat das ganz dramatisch erlebt, was Gefangnis bedeuten kann,
Jeremia 37,18 usw. Und nun, das ist natlrlich auch wieder eine Anspielung auf
die Hebraer selbst, denn in 10 Vers 34 da sagt er, und zwar so nach dem
Mehrheitstext:

34 Denn ihr habt sowohl an meinen Ketten Teilnahme bewiesen, als
auch den Raub eurer Giiter mit Freuden aufgenommen, da ihr wisst,
dass ihr fiir euch selbst einen besseren und bleibenden Besitz habt.
Also da erinnert Paulus daran, dass er damals in Rom gefangen war, und das
haben sie eben innerlich mit ihm mitgetragen. Und schauen wir noch spater, in
Kapitel 13 sagt er in Vers 3:

3 Gedenkt der Gefangenen, als Mitgefangene; derer, die Ungemach
leiden, als solche, die auch selbst im Leib sind.

Also er sagt den Hebrdern: Denkt an die Glaubigen, die im Gefangnis sind
damals ganz allgemein, nicht nur an Paulus. Und stellt euch vor, ihr wart mit
ihnen im Gefangnis, dann hat man das richtige Mitgefihl.

Und weiter auf dem Skript, das Nachste ist dann: gesteinigt. Eine Steinigung
finden wir von Sacharja in 2. Chronika 24,21. Das ist nicht der Sacharja, der
das Buch Sacharja geschrieben haben, sondern das war ein friherer Zeuge des
Herrn. Aber der wurde gesteinigt. Und Jeremia wurde gemé&B jidischer Uber-
lieferung - also auBerbiblisch - in Agypten schlieBlich gesteinigt. Und dann
wird gesagt: zersagt. Kein einziges Beispiel haben wir im AT, wo jemand
zersagt wurde. Aber auch da gibt es eine judische Uberlieferung, eben nicht
inspiriert, aber das wurde Uberliefert im Juden, und zwar, dass Jesaja zersagt
wurde. In einem hohlen Baum Zuflucht suchend, wurde der Baum zersagt. Es
gibt noch diese Schrift, die man nennt 'Das Martyrium Jesajas', das gehdrt
eben zu all diesen Apokryphen und Pseudepigraphen. Es gibt ja viele Pseud-
epigraphen. 'Pseud' heit ja 'falsch'. Pseudepigraphen das heiBt 'Schriften
unter falschem Namen. Also in der Zeit nach Maleachi wurden eben nebst

historisch wertvollen Blichern wie 1. und 2. Makkabder, wurden auch Bucher

_27_



geschrieben, die sind historisch Uberhaupt nicht wertvoll, reine Marchen-
geschichten, wie z.B. 'Der Drache in Babel', ja, als Zusatze zu Daniel. Marchen,
also vollig wertlos. Und dann gibt es auch Blicher, in denen ganz falsche Dinge
eben verbreitet werden, wie z.B. im Buche 'Tobit' (Tobias). Da findet man auch
okkulte Sachen. Also die Qualitat dieser Schriften ist ganz ganz unterschied-
lich. Aber so ist es ja auch auf dem christlichen Blchermarkt heute, ja. Da
findet man wirklich alles, von biblisch bis an die totale Katastrophe, ja. Und
eine veroffentlicht quasi 'Brief von Jesus an mich' und verbreitet das, als ware
das Inspiration vom Himmel. Das geht gar nicht. Aber das war damals schon
so. Und eben viele solche Schriften sind uns noch Uberliefert. Ich habe hier
zwei Bande von Kautzsch im Jahr 1900 herausgegeben 'Pseudepigraphen und
Apokryphen'. Und da findet man dann auch eben 'Das Martyrium von Jesaja'
und wie da beschrieben wird, wie er in der Zeit von Kbnig Manasse zersagt
wurde. Aber eben, das sagt nicht, dass diese Schrift, dass die irgendwie zu
Gottes Wort gehdre, sondern das ist einfach eine historische Tatsache, darum
wird sie hier genannt. Und ganz wichtig: Z.B. im Judasbrief, Judas zitiert dort
Henoch in Vers 14:

14 Es hat aber auch Henoch, der Siebte von Adam, von diesen
geweissagt und gesagt: , Siehe, der Herr ist gekommen inmitten seiner
heiligen Tausende, usw.

Und da haben manche gesagt: Seht ihr, Judas zitiert das Buch Henoch und das
Buch Henoch gehért zu diesen Pseudepigraphen. Das sind also Falschungen
von einem falschen Propheten in dieser Zeit, der, um glaubwirdiger zu sein,
das, was er schrieb, herausgab unter dem falschen Namen von Henoch. Und
dort kommt dieser Satz auch vor. Und da wurde gesagt: Seht ihr, Judas
anerkennt das Buch Henoch, dieses pseudepigraphische Buch, als Heilige
Schrift. Und dann muss man Folgendes sagen: erstens Judas schreibt in Judas
Vers 14 nicht 'wie die Schrift sagt', dann kommt dieses Henoch-Zitat, sondern
er sagt 'Henoch hat gesagt'. Also zitiert er hier ein prophetisches Wort von
Henoch, das im Judentum uberliefert worden war — neben der Bibel. Historisch

richtig. Und weil das richtig war, hat Judas das Ubernommen. Aber er sagt

- 28 -



nicht 'im Buch Henoch', ja. Und dann kommt noch etwas dazu: Im Buch
Henoch ist dieses Zitat eine Irrlehre. Also das Zitat stimmt gar nicht mit Judas
Uberein. Denn im Buch Henoch, und das hab ich auch hier, da heiBt es 'der
Herr ist gekommen inmitten seiner Heiligen, um Gericht auszutben Uber sie'.
Was? Bei der Wiederkunft Christi, wenn der Messias kommt mit allen Heiligen,
mit allen Glaubigen, dann wird er die Heiligen nicht mehr richten. Das heifB3t:
Fur die Ewigkeit wird nicht nochmals gerichtet und vor den Richterstuhl Christi
mussen sie sowieso vorher noch alle gestellt werden (2. Korinther 5 Vers 10).
Aber nicht erst dann, wenn er in Herrlichkeit kommt, dann ist alles schon
langst geklart. Also es ist eine falsche Aussage. Die findet man im Judasbrief
nicht. Also die Wahrheit ist die: Dieser Betrliger, der das Buch Henoch
geschrieben hat, der hat auch diese Uberlieferung aus dem Judentum benutzt,
allerdings falsch wiedergegeben. Und Judas hat diese Uberlieferung auch
benutzt. Aber das bedeutet nicht, dass er das betrigerische Buch Henoch
benutzt hatte, denn es stimmt ja gar nicht mit dem Wortlaut Gberein. Das sind
so Feinheiten, die man unbedingt wissen muss, sonst kann man pldétzlich so in
Diskussionen in eine Falle gelockt werden. Ach ja, der hat ja auBerbiblisch
zitiert als Heilige Schrift. Nein, hat er nicht. Aber es gibt auBerbiblische Uber-
lieferung, die korrekt ist. Und nur das nimmt der Heilige Geist in sein Wort auf.
Und hier eben genau diese Uberlieferung des Zersédgens von Jesaja, das ist
historisch korrekt. Und das heiBt auch nicht, dass der Hebraerbrief diese Buch
'Martyrium Jesajas’, die hebraische Version wird geschatzt auf 1. Jahrhundert
v. Chr.,, muss er gar nicht davon zitiert haben, sondern beide kénnen auf eine
judische Tradition zurlickgehen.

Und interessant ist, die liberalen Theologen, die haben genau das gemacht mit
dem Buch Jesaja. Ja, da kam mit dem Aufkommen der liberalen Theologie der
Gedanke auf, oh, in Jesaja 44 am Schluss und 45, da prophezeit Jesaja um
700 v. Chr. von einem Koénig Kores, der kommen wird und eine Nation nach der
anderen sich unterwerfen wird und der dann dem judischen Volk sagt: Baut
den Tempel wieder auf, baut die Stadt Jerusalem wieder auf. Das war eine Zeit,

als Jerusalem noch stand. Das war eine Zeit, wo man in der Geschichte keinen

- 209 -



Kores sehen konnte. Der kam erst - sagen wir — 150 Jahre spater in der
Geschichte auf. Da haben die gesagt, ganz streng ihrer Ideologie, das kann ja
nicht sein, dass Jesaja das vorausgesagt hatte, denn sonst gabe es ja
Ubernatirliche Prophetie. Das muss einer geschrieben haben, nachdem das
geschehen ist. Folglich kann nicht Jesaja das geschrieben haben, sondern ein
anderer. Und dann hat man behauptet: Also Jesaja hat geschrieben im Prinzip
Kapitel 1 bis 39 und dann ab Kapitel 40, da haben wir einen zweiten Jesaja.
Der wird dann so gescheit genannt 'Deuterojesaja’'. Und dann spater in den
50ziger Kapitel noch einen dritten Jesaja. Der wird dann genannt 'Tritojesaja’.
Haben sie das Buch zersagt in 3 Autoren. Und dann im Kleinen auch nochmals
zersagt. Aber interessant, die konnten den Propheten nicht mehr zersagen,
also sind ganz in der Tradition diese alten Feinde der Zeugen Gottes, indem sie
das Buch zersagt haben in 3 Teile. Aber interessant, dann kam 1947 mit
diesem Fund in Ho6éhle 1 von Qumran durch Muhammad adh-Dhib die
vollstandige Jesajarolle aus dem 2. Jahrhundert v. Chr. ans Licht. Und
interessant, Jesaja 40 Vers 1, wo es beginnt mit 'Trostet, trostet mein Volk,
spricht euer Gott', also ein ganz neuer Teil, kbnnte man sagen, das beginnt auf
der untersten Zeile einer Kolonne und geht so weiter. Also im 2. Jahrhundert
wussten die gar nichts von einem zweiten Jesaja ab Kapitel 40, ja. Nein, das
war eine solche Einheit, dass man mit 40,1 beginnt auf der untersten Zeile. Ich
musste eigentlich so zeigen, ja, 'Hebrdisch ..." 'TrOostet, trdstet, spricht euer
Gott'. Also das zum Zersagen. So wurde das weitergefihrt und im Prinzip mit
der ganzen Bibel. Die 5 Blcher Mose wurden auch in verschiedensten Quellen
zersagt, ein Elohist, Jahwist, Priesterschrift und Deuteronomist usw. Das lernen
Pfarrer, die liberale Theologie studieren in Zurich und in Basel und die zersagen
das Wort Gottes. Ja genau, wurden zersagt.

Und dann: versucht — hab ich schon gesehen - Eleasar und die sieben Brlder.
Und dann: starben den Tod des Schwertes - haben wir alles schon betrachtet.
Ja, jetzt kommen wir zu Vers 39, aber das wollte ich noch nachflhren. Ich lese

nochmals Vers 39 zusammenfassend:

-30 -



39 Und diese alle, die durch den Glauben Zeugnis erlangten, haben die
VerheiBung nicht empfangen,

Also wir sehen: Viele Glaubenszeugen die hatten Triumphe erlebt und andere
genau das Gegenteil. Aber alle haben durch Glauben Zeugnis erlangt. Aber der
Weg Gottes war in einem Fall so, im andern Fall so. Und das ist ganz wichtig,
wenn solche Schlage kommen wie plétzlich die Nachricht 'Krebs'. Und dann
kann man denken: Oh, meine Freundin kennt jemand und die haben gebetet
und es ist alles wieder gut geworden. Aber man kdnnte auch denken, aber
dieser Fall, die haben auch gebetet und diese Person ist dann wirklich
verstorben, heimgegangen zum Herrn. Mal so, mal so. Und es ist einfach so,
wir kdnnen uns nicht auf ein Recht berufen, dass Gott so oder so handeln
muss. Aber es ist wichtig, dass man in dem und in dem Fall durch Glauben
lebt, und beide kommen schlieBlich ans Ziel, alle, die dem Herrn angehdéren.
Und der Herr ist einfach darltber und er entscheidet in einem Fall so, im andern
Fall so. Und warum, das werden wir spater erfahren. Aber so ist die Realitat
und sonst ist es irgendein Glaubenssystem, das gewisse Leute aufgebaut
haben, aber das entspricht nicht der Schrift. Und ich hab das im naheren
Umfeld erlebt: Ein Freund von mir, ja, noch relativ jung und die 4 Kinder waren
klein, Krebs. Und die Gemeinde hat dann verkindet: Das kann ja nicht sein,
dass Gott diesen Mann wegnimmt. Er wird garantiert wieder gesund werden.
Und die haben auch gebetet im Glauben. SchlieBlich ist er verstorben. Und die
Folge: Die verwitwete Ehefrau ist in der Folge vom Glauben weggekommen,
fUhrt ein unmoralisches Leben, hat dann mit einem Mann begonnen,
zusammenzuleben. Der Glaube ist zerbrochen - aber durch die falsche Lehre.
Es hatte sein kénnen, dass der Herr Gnade gibt und die Krankheit heilt. Er
kann es. Und wenn wir beten, dass ist ja nicht Zeichen und Wunder, sondern
die VerheiBung, dass Gebete erhdrt werden, das hatten die Glaubigen geglaubt
durch 2000 Jahre hindurch. Und in einem Fall erleben wir, dass der Herr so
erhort, im anderen nicht. Aber da hat nicht Gott etwas falsch gemacht,
sondern wir mussen sehen, es ist genau das: Koénigreich bezwangen,

Gerechtigkeit wirkten, VerheiBungen empfingen, der Léwen Rachen verschlos-

-31 -



sen, andere wurden gefoltert, andere verhdhnt, gegeiBelt, gesteinigt, zersagt.
Aber alle sind durch Glauben den Weg gegangen. Das zeigt uns die Realitat,
wie Gott wirklich handelt. Er hat hdhere Ziele. Und er wei3, warum er in dem
Fall so handelt und in jenem Fall so und wir miUssen lernen von dem Herrn
Jesus, der gesagt hat in Matthdaus 11,und zwar grad in einem schwierigen
Moment, wo er viel Ablehnung erlebt hatte, Matthdus 11 am Schluss:

26 Ja Vater, denn also war es wohlgefallig vor dir

Und das hilft, dass man eben nicht innerlich dann verzweifelt oder verbittert.
Aber man muss einfach das schauen, was das Wort Gottes sagt, und das wird
so hier gelehrt. Also alle haben durch den Glauben Zeugnis erlangt. Aber von
allen heiBt es jetzt hier, sie haben die VerheiBung nicht empfangen. Welche
VerheiBung? Sie hatten alle die VerheiBung, eines Tages aus den Toten
aufzuerstehen. Und das haben sie alle nicht erlebt. Aber dann heiB3t es:

39 ... haben die VerheiBung nicht empfangen, 40 da Gott fiir uns etwas
Besseres vorgesehen hat, damit sie nicht ohne uns vollkommen
gemacht wiirden.

Der Ausdruck 'vollkommen gemacht werden', das Wort 'vollkommen' das
Hauptwort ‘telos' heiBBt gleichzeitig auch 'Ziel', ja. Es gab ja fruher mal diese
Buchreihe 'Telos-Blicher', die waren zielorientiert oder sollten es wenigstens
gewesen sein und viele waren es auch. Aber eben das zum Wort ‘telos’. Und
wenn sie vollkommen gemacht wirden, dann heiBt das, sie erreichen das
Endziel. Und das Endziel der Erlésten ist eben nicht nur, dass sie sterben und
ihr Geist und ihre Seele bei dem Herrn ist, nein, der Kdérper im Grab mit dem
hat Gott ein Ziel. Auch der soll auferweckt werden. Und wenn das geschieht,
dann sind sie quasi zum Ziel gekommen, vollkommen gemacht worden. Aber
hier wird erklart: Gott hat mit uns, das heiBt mit den an den Messias Glaubigen
Menschen der heutigen Gnadenzeit, etwas Besseres vorgesehen. Und die sollen
nicht zum Ziel kommen oder vollkommen werden ohne uns, nicht ohne uns.
Und ‘choris’ heiBt im Griechischen auch 'ohne' oder 'getrennt von', also nicht
getrennt von den Glaubigen der Gemeinde. Und im Klartext bedeutet das: Die

alttestamentlich Glaubigen werden im gleichen Moment auferstehen, wenn die

-32 -



Glaubigen der Gemeinde der vergangenen 2000 Jahre auferstehen werden.
Das heiBt also, wenn der Apostel Paulus in 1. Thessalonicher 4 Vers 13 die
Entrickung erklart und wie die Toten in Christus dann zuerst auferstehen
werden, dann sind da die alttestamentlich Glaubigen auch mit eingeschlossen.
Ich lese 1. Thessalonicher 4 Vers 13:

13 Wir wollen aber nicht, Briider, dass ihr, was die Entschlafenen
betrifft, unwissend seid, damit ihr nicht betriibt seid wie auch die
Ubrigen, die keine Hoffnung haben. 14 Denn wenn wir glauben, dass
Jesus gestorben und auferstanden ist, so wird auch Gott die durch
Jesus Entschlafenen mit ihm bringen.

Es gab Todesfdlle in der Gemeinde in Thessalonich. Die Glaubigen hatten
Angst: Was geschieht mit denen? Werden die dann nicht dabei sein, wenn
Jesus Christus in Macht und Herrlichkeit mit allen Erldsten erscheinen wird?
Der Apostel Paulus sagt: Doch, wenn wir glauben, dass Jesus Christus
gestorben und auferstanden ist, dann werden wir glauben, dass die
Entschlafenen, also das sind die verstorbenen Glaubigen, dass die auch einmal
mit ihm gebracht werden. Das heiB3t, wenn er kommt in Macht und Herrlichkeit.
Wie soll das gehen, das die mit dabei sind. Jetzt sind die im Grab, ihr Kdérper.
Das wird dann erklart. Und die alte Elberfelder und auch CSV Hickeswagen hat
hier eine Klammer gesetzt in Vers 15 bis Vers 18, weil in diesem gedanklichen
Einschub wird erklart, wie das modglich ist, dass einmal alle mit Christus
erscheinen werden in Herrlichkeit:

15 (Denn dieses sagen wir euch im Wort des Herrn, dass wir, die
Lebenden, die iibrig bleiben bis zur Ankunft des Herrn, [also die
Generation von Glaubigen der Gemeinde, die bleiben, bis der Herr
wiederkommt, ohne zu sterben] dass wir, die Lebenden, die iibrig bleiben
bis zur Ankunft des Herrn, den Entschlafenen keineswegs zuvor-
kommen werden.

Ah, also die verstorbenen Glaubigen verpassen nichts gegenuber denen, die

nicht sterben muissen, bis der Herr kommt. Warum?

- 33 -



16 Denn der Herr selbst wird mit gebietendem Zuruf, mit der Stimme
eines Erzengels und mit der Posaune Gottes vom Himmel
herabkommen, und die Toten in Christus werden zuerst auferstehen;
Aha, der Herr wird kommen mit gebietendem Zuruf — wie damals bei Lazarus.
Johannes 11 sagt, er hat gerufen: Lazarus, komm heraus! Jetzt kam der aus
dem Grab heraus. Das ist die Macht der Stimme des Herrn. Er kann die Toten
rufen und dann kommen sie. Einer hat einmal gesagt: Hatte der Herr den
Namen Lazarus nicht gesagt, dann waren alle herausgekommen. Ja, auf dem
Olberg sind ja von alters her die Lieblingsgraber im Judentum. Aber der Herr
hat gesagt: Lazarus, komm heraus! Die sind alle drin geblieben, aber er ist
rausgekommen. Aber der Herr wird kommen mit gebietendem Zuruf und alle
Erlésten werden dann auferstehen, herauskommen, eben die Toten in Christus.
Und 'Christus' heiBt 'Messias'. Und es ist ja so, dass nicht nur in der heutigen
Zeit Glaubige an den Messias glauben, sondern auch im AT sehen wir, wie man
im Blick auf den kommenden Messias geglaubt hat, dass Gott vergeben kann,
dass einmal der Tod besiegt wird usw. Das sind die Toten in dem Messias, heilBt
das. Werden zuerst auferstehen. Danach werden wir, die Lebenden, die Ubrig
bleiben, weil Paulus damals noch lebte, zahlt er sich zur Gruppe der Lebenden,
ja, im Kontrast zu denen, die damals schon verstorben waren. Das bedeutet
nicht, dass er gemeint hat, zu seiner Lebzeit wird die Entrickung geschehen.
Aber wenn er illustriert 'wir', das ist also die Gruppe der Lebenden und die
anderen 'denen wir nicht zuvor kommen':

17 danach werden wir, die Lebenden, die iibrig bleiben, zugleich mit
ihnen entriickt werden in Wolken dem Herrn entgegen in die Luft;

Ich werde immer wieder konfrontiert, dass jemand mir sagt: Also mir hatte
jemand erklart, dass mit der Entriickung, das sei eine Irrlehre und das stehe
nirgends in der Bibel. Ja, hatten sie es mit uns gelesen, da steht's:

17 ... zugleich mit ihnen entriickt werden in Wolken dem Herrn ent-
gegen in die Luft; und so werden wir allezeit bei dem Herrn sein. 18 So

ermuntert nun einander mit diesen Worten.)

-34 -



Also die Entrickung wird geschehen. Die Glaubigen werden mit dem
Auferstehungskérper und die Lebenden mit dem verwandelten Koérper in den
Himmel gehen. Und wenn dann Christus kommt in Herrlichkeit mit allen
Glaubigen, werden sie alle dabei sein. Und so werden also auch die
alttestamentlich Glaubigen, die werden auferstehen bei der Entrickung, um
dann eben, wenn der Herr kommt in Macht und Herrlichkeit, mit ihm zu
erscheinen. Und darum steht auch schon im AT, wo die Gemeinde nicht
geoffenbart ist, in Sacharja 14, dass der Herr kommen wird auf den Olberg
'und alle Heiligen mit dir'. Also das war auch schon die Glaubenserwartung im
AT, dass die Glaubigen, die durch den Glauben geheiligt sind, einmal mit dem
Messias erscheinen werden, wenn er kommt auf dem Olberg. Und die
Erkldrung, wie das mdglich ist, das ist die Entrickung. Und dann moéchte ich
noch lesen aus 1. Korinther 15,51, wo die Entrliickung auch beschrieben wird,
aber mit ganz anderen Ausdricken. Und zwar heiBt es dort — im Messias von
Handel ist das ein wunderbares Rezitativ: Behold, i tell you a mystery.

51 Siehe, ich sage euch ein Geheimnis: Wir werden zwar nicht alle
entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden, 52 in einem Nu,
in einem Augenblick, bei der letzten Posaune; denn posaunen wird es,
und die Toten werden auferweckt werden unverweslich, und wir
werden verwandelt werden.

Also das ist ein Geheimnis. Das ist im NT immer eine Wahrheit, die man im AT
nicht findet, die nur neutestamentlich geoffenbart ist. Und da heiBt es: Also
werden nicht alle entschlafen. Nicht alle Glaubigen der Gemeinde werden
einmal durch den Tod gehen mussen. Es gibt eine letzte Generation, die wird
entriickt werden, ohne den Tod zu sehen. Ubrigens: Schén, dass immer gesagt
wird 'entschlafen', auch in 1. Thessalonicher 4. Dieser Ausdruck wird in der
Bibel nur gebraucht flr Erléste. Also Verlorene, von denen wird nur gesagt, sie
sind gestorben. Das kdnnte man von Gldubigen auch sagen. Aber nur von
Glaubigen kann man sagen, sie sind entschlafen. Und das drickt aus, dass
eben die Bitterkeit des Todes durch das Werk des Herrn Jesus am Kreuz

genommen ist. Es ist gewissermaBen eben flr den Kdérper einfach ein Schlaf.

_35_



Das griechische Wort, das gebraucht wird, kann bedeuten 'schlafen' oder
'entschlafen'. Darum gab's ja diese Verwirrung in Johannes 11. Der Herr Jesus
sagt, Lazarus ist eingeschlafen. Und dann wird von Jiingerseite gesagt: Ja,
dann kénnen wir hingehen und ihn aufwecken. Und dann erklart Johannes: Er
sprach aber eben von dem Tod und nicht von der Ruhe des Schlafes. Das war
ein Wortspiel, ja, weil es zweideutig war. Aber eben auch dort 'er ist
entschlafen’, und zwar, weil er dann eben auferweckt werden sollte. Der Herr
hat schon vor seinem Kreuz gezeigt mit diesem Unterpfand, kann man sagen,
jawoll, die Macht des Todes wird gebrochen werden. Und so wird der Tod der
Glaubigen genannt 'entschlafen'. Und das nimmt irgendwie die Bitterkeit des
Todes. Und wir haben ja in 1. Thessalonicher 4 gelesen 'die in Christus
Entschlafenen', nicht nur 'die Entschlafenen', 'die in Christus Entschlafenen'.
Das heiBt, nicht wahr, wenn man an den Moment kommt - gut, ich erzdhle
jetzt so, wie wenn ich es schon ein paar Mal erlebt hatte. Ja, aber da sprechen
wir ja uber Neuland und niemand kann aus Erfahrung Uber's Sterben sprechen.
Aber es kommt doch der Moment, wo irgendwie schon eine Bangigkeit kommt,
wie geht das mit diesem Ubergang des Todes. Und dann heiBt es dort 'in
Christus entschlafen'. Das ist also so, dass der Herr uns in dem Moment, wo
manche splren, jetzt kommt's, ja, aber es ist gleichsam, der Herr nimmt uns
in seine Arme und wir entschlafen in ihm. Das nimmt wirklich die Bitterkeit des
Todes. Und auch hier wird also gesagt: Wir werden zwar nicht alle entschlafen,
wir werden aber alle verwandelt werden. Also wir bekommen alle einen
vollkommenen Auferstehungskérper. Und das wird geschehen in einem Nu, in
einem Augenblick bei der letzten Posaune, denn Posaunen wird es. Das war
damals ein bekannter Ausdruck 'die letzte Posaune' aus dem rdmischen
Heerwesen. Man blies die erste Posaune, dann musste man das Lager
abbrechen. Und dann in einer weiteren Phase musste man einstehen in Reih
und Glied. Und die letzte Posaune, die dritte, das war die Posaune zum
Aufbruch. Und Paulus benutzt diesen bekannten Ausdruck. Das hat also nichts
zu tun mit den sieben Posaunen in Offenbarung, denn die waren ja damals

noch nicht offenbart, weil die Offenbarung noch nicht geoffenbart war, ja. Das

- 36 -



kam ja erst im Jahr 95, hier sind wir im Jahr 54. Ja, also bei der letzten
Posaune. Das kannten die Korinther, das ist die Posaune zum Aufbruch. Ja,
dann, wenn die Heiligen einmarschieren werden. Es gibt z.B. manchmal Leute
auf der StraBe, dann pfeifen die: 'Oh when the saints go marching in'. Man
kdnnte sie ansprechen und fragen: WeiBt du, was das bedeutet? Ja, 'oh when
the saints', wenn die Heiligen einmarschieren. Ja, was ist das? Ich wei3 auch
nicht. Das ist ein Familiengeheimnis. Wir, die an Christus glauben, werden
einmal alle miteinander einmarschieren. Das ist gemeint: 'Oh when the saints
go marching in. Then let be in that number.' Dann lass mich doch in dieser
Zahl mit dabei sein. Wir werden alle verwandelt werden. In einem Nu, in einem
Augenblick, bei der letzten Posaune. Die Posaune zum Aufbruch, wenn die
Heiligen einmarschieren.

52 ... und die Toten werden auferweckt werden unverweslich, und wir
werden verwandelt werden.

Denn die, die leben, verwandelt - auferweckt. Und dann haben beide das
gleiche Ergebnis und alle sind am Ziel angekommen, 'telos’, ja, 'vollkommen
gemacht'. Und dann heiBt es:

53 Denn dieses Verwesliche muss Unverweslichkeit anziehen und
dieses Sterbliche muss Unsterblichkeit anziehen. s« Wenn aber dieses
Verwesliche Unverweslichkeit anziehen und dieses Sterbliche
Unsterblichkeit anziehen wird, dann wird das Wort erfiillt werden, das
geschrieben steht: ,,Verschlungen ist der Tod in Sieg."

Und dann zwei Fragen:

s5 ,Wo ist, o Tod, dein Sieg? Wo ist, o Tod, dein Stachel?"

Ja, jetzt muss man auch noch wissen, was man sagen muss, je nachdem zu
welcher Gruppe wir gehdéren werden. Wenn wir noch durch den Tod gehen
sollten, dann dirfen wir dann sagen, wenn wir vom Grab rauskommen, also
Geist und Seele im Paradies wird wieder mit dem Kd&rper vereinigt, und dann
kédnnen wir sagen: Wo ist, o Tod, dein Sieg? Ja bei der Beerdigung, als das
Grab offen war, der Sarg runtergesenkt wurde, da dachte man: Das ist's

gewesen. Es sieht so aus, wie wenn man besiegt worden ware. Aber wir

_37_



wissen, der wird rauskommen und wird sagen: Wo ist, o Tod, dein Sieg? Das
letzte Wort ist nicht bei der Abdankung gesprochen worden, das war nur ein
Vorwort. Und dann die, die gar nicht sterben, die kébnnen dann rufen: Wo ist, o
Tod, dein Stachel?, weil der Tod sie nicht umbringen konnte, ja. So muss man
auswendig lernen, dass man dann das Richtige sagt. Ja, SpaB beiseite. Aber
eben dann sagt Paulus in Vers 57:

57 Gott aber sei Dank, der uns den Sieg gibt durch unseren Herrn Jesus
Christus!

Und nun, in Hebraer 11 erfahren wir, wir werden also das erleben, diese
Vollendung, und zwar so: Nach Gottes Gedanken werden dann die
alttestamentlich Glaubigen mit uns zusammen - eben nicht getrennt von uns -
vollkommen gemacht werden. Und damit wird eine richtige Klammer
geschlossen zwischen den Glaubigen des Alten Testaments und den Glaubigen,
die im NT beschrieben werden, die Glaubigen der Zeit der Gnade. Und dann
geht es eben direkt ohne Unterbruch weiter mit 'deshalb'. Das haben wir schon
gesehen:

1 Deshalb nun, da wir eine so groBe Wolke von Zeugen um uns haben,
Ich wiederhole, indem ich einfach vorlese, was auf dem Skript da steht,
12 Vers 1: Die Glaubigen des Alten Testaments sitzen als riesige Schar in den
Zuschauerrangen der Arena und sind uns Glaubigen der Gnadenzeit eine
Ermutigung, um in der Rennbahn zu laufen. Wenn sie es schon geschafft
haben, wie viel mehr wir, die wir das vollkommene Beispiel des Herrn Jesus vor
Augen haben dlrfen. Aber aufgepasst, jetzt lesen wir da namlich weiter:

1 ... lasst auch uns, [und gemeint ist dann:] ... mit Ausharren laufen den
vor uns liegenden Wettlauf,

Aber dann wird noch eingeschoben:

1 ...lasst auch uns, indem wir jede Biirde und die leicht umstrickende
Siinde ablegen, mit Ausharren laufen

Es gibt also beim Rennen in der Laufbahn zwei Probleme. Ich hab das hier so
formuliert: Beim Laufen darf man keine Belastung mit sich tragen. Das ist ja

klar. Wer macht Kampfsport und zieht noch freiwillig einen Rucksack an? Das

- 38 -



geht gar nicht. Und dann wird hier gesagt: indem wir jede Blrde ablegen. Und
Birden kénnen sein: Sorgen, unndtige Dinge, die man sich selber aufblrdet.
Aber wichtig ist: Das ist nicht eine Sliinde, Sorgen zu haben. Das wird namlich
hier unterschieden. Es wird gesagt: indem wir jede Burde und die leicht
umstrickende Slinde ablegen. Blrde und Slnde ist nicht das Gleiche. Aber
wenn wir eben uns mit Sorgen beladen und die dem Herrn nicht abgeben nach
1. Petrus 5 Vers 7: indem ihr alle eure Sorgen auf ihn werft, dann behindert
uns das im Vorwartskommen. Also Sorgen kdnnen eine Bremse werden im
Glaubensleben, aber wir missen nicht ein schlechtes Gewissen haben ‘'jetzt
habe ich gesundigt, weil ich Sorgen gehabt habe'. Nein, aber wir missen die
Sorgen auf den Herrn werfen. Und wenn sie zu schwer sind, ja dann muss man
sie walzen, so steht's in Psalm 37. Wir kdnnen es grad aufschlagen. Ja, ich
meine, einen schweren Stein kann man nicht werfen, dann muss man ihn eben
walzen. Man muss immer wissen, welcher Paragraph in welcher Situation zur
Anwendung kommt, auch biblisch. Und da steht in Psalm 37 Vers 5:

s Befiehl dem Herrn deinen Weg und vertraue auf ihn, und er wird
handeln!

Die alte Elberfelder hat bei 'Befiehl dem Herrn' eine FuBnote und erklart:
Wortlich 'Walze auf den Herrn'. Also der bekannte Vers 'Befiehl dem Herrn
deinen Weg' und auch so schén vertont, ja: Befiehl du deine Wege und was
dein Herze krankt, der allerbesten Pflege des, der den Himmel lenkt. Da steht
ganz wortlich im Hebraischen 'walze auf'. Ein schwerer Stein, den man eben
dem Herrn abgibt, indem man ihn walzt. Und bitte, was soll man machen mit
einem Stein, den man nicht walzen kann? Die Frauen sagten doch in Bezug auf
das Grab: Wer wird den Stein walzen? Das war die groBe Frage, eine Sorge,
die sie nicht einfach so loswurden. Nun, dann tritt — Paragraph hatte ich fast
gesagt — Psalm 91 in Kraft, und zwar Vers 15:

15 Er wird mich anrufen, und ich werde ihm antworten, ich werde bei
ihm sein in der Bedrangnis; ich werde ihn befreien und ihn

verherrlichen.

-39 -



Also wenn wir den Stein nicht mehr walzen kénnen, dann durfen wir den Herrn
anrufen und dann ist er bei uns, grad beim Stein, und dann ist er auch in
seiner Hand. Dann kommt er. Wir werfen ihn weg von uns auf den Herrn, wir
walzen ihn auf den Herrn und wenn nicht, dann kommt er. Aber wir missen ihn
anrufen, dann ist er bei uns und nimmt das Problem in seine Hand. Also das ist
ganz wichtig: Sorgen mulssen weg, missen dem Herrn abgegeben werden,
sonst hindern sie uns, in unserer Energie voranzukommen. Also der Feind
mochte eben das, was nicht grundsatzlich eine Sinde ist, benutzen, um uns zu
[Ahmen. Das ist ein Problem, wenn wir geldahmt werden. Das méchte er. Und da
mussen wir eben 'jede' - also nicht nur gewisse Arten - 'jede Blirde' ablegen.
Und dann dazu die leicht umstrickende Sinde. Und da hab ich noch dazu
geschrieben: Man muss auch aufpassen, dass nichts zwischen die Beine gerat,
das uns zu Fall bringen kdnnte. Also irgendein Bandel oder was auch da
zwischen die Beine eines Sportlers kommen kann, das kénnte ihn zu Fall
bringen. Und das ist eben diese hinterlistige Siinde, die so leicht umstrickend
ist. Und da mussen wir — ermutigt uns dieser Vers — ganz klare Sache machen:
Weg damit. Und dann laufen den vor uns liegenden Wettlauf.

2 hinschauend

Ich habe schon erklart, woértlich 'wegschauend'. Hier hab ich das bei Vers 2
erklart: 'aphorao’ im Griechischen heiBt wortlich 'wegschauen', gemeint ist von
allem anderen, auf einen Punkt. Und darum bedeutet ‘aphorao’ im
Griechischen 'fixiert auf nur etwas hinblicken'. Worauf sollen wir schauen?

2 ... auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens,

Und ich habe hier das Wort 'Anfanger' erklart bei Vers 2. Das bedeutet, so wird
das auch schon erklart in der FuBnote der Elberfelder 1905, 'einer, der in einer
Sache den ersten Schritt tut und anderen vorausgeht'. Vor 2000 Jahren hat der
Herr Jesus den Weg gezeigt von der Krippe bis zum Kreuz. Darum ist er der
Anfanger des Glaubens. Er ist uns im Beispiel im Glauben vorangegangen. Aber
er ist auch der Vollender des Glaubens. Und das bedeutet, dass er eben uns
auch ans Ziel bringt. Er ist die Garantie dafur, dass wir das Ziel erreichen. Also

er selber hat Uber die Leiden hinaus nach vorne geschaut auf die wunderbare

- 40 -



Zukunft, er hat die Leiden auf sich genommen und das Ziel erreicht. Und so ist
er der Vollender des Glaubens und der uns auch hilft, selber die Vollendung zu
erreichen. Und dann wird weiter erklart:

2 ... der, die Schande nicht achtend, fiir die vor ihm liegende Freude
das Kreuz erduldete und sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones
Gottes.

Also der Herr Jesus hat das Kreuz vor sich gesehen und all das Unfassliche in
Verbindung mit dieser Schmach der Kreuzigung. Aber er hat darauf geschaut,
was nachher kommen wird. Als Mensch hat er gesehen die Freude, die nachher
folgen wird. Und er hat gewissermaBen auf das Nachher geschaut:

2 ... der, die Schande nicht achtend, fiir die vor ihm liegende Freude
Wenn er einmal mit allen Erlésten, die er durch seinen Kreuzestod befreien
wird, zusammen sein wird.

2 ... fiir die vor ihm liegende Freude das Kreuz erduldete

Und dann ist er in den Himmel gegangen und hat sich als Mensch zur Rechten
des Thrones Gottes gesetzt. Und dann wird nochmals betont, dass wir eben
unseren Blick auf ihn richten sollen.

3 Denn betrachtet den, der so groBen Widerspruch von den Siindern
gegen sich erduldet hat,

Also wir mussen uns mit Jesus Christus beschaftigen, die Evangelien lesen in
diesem Sinn, schauen, wie Menschen ihm widersprochen haben. Also Wider-
spruch hier meint 'dagegen reden'. Und da muss man mal durch die Evangelien
gehen, durch all diese Situationen, die beschrieben werden, wo Menschen
gegen den Herrn gesprochen haben, gegen ihn argumentiert haben. Er hat so
groBen Widerspruch von den Sindern gegen sich erduldet.Und dieses Beispiel
soll uns eben helfen, damit wir selber nicht ermiden:

3 ... damit ihr nicht ermiidet, indem ihr in euren Seelen ermattet.

Da wird klargemacht, es ist ganz normal, da muss man nicht von einer
Krankheit sprechen, wenn man auf einen Punkt kommt, wo man das Gefuhl
hat: Ich mag nicht mehr, jetzt bin ich mide. Und natlrlich, das erlebt man in

einer Erschdépfungsdepression, aber es muss gar nicht unbedingt eine Depres-

- 41 -



sion sein. Nicht wahr, heute sagt man, wenn man nur ein bisschen im Gemuiit
unten ist 'ich bin depressiv'. Und darum hat man - also das ist schon vor
Jahren geschehen - hat man vor ldber 20 Jahren schon begonnen, eine neue
Definition einzufihren in der Medizin und Spezialisten kdnnen uns erklaren, wie
die Definition heute ist, das andert ja dauernd, vor Uber 20 Jahren hat man
gesagt: Wenn ein ganz stark anhaltende Traurigkeit Uber 14 Tage da ist, so
dass man nicht mehr in der Lage ist, irgendetwas zu tun, dann sprechen wir
von einer Depression. Aber eben die Definitionen andern. Das ist wirklich ein
sehr klarer Fall, wenn jemand einfach nichts mehr macht. Aber es gibt doch
alle Abstufungen und man spricht viel zu friih von Depression. Das ist ganz
normal, wenn wir zeitweise unten sind und niedergeschlagen, enttauscht und
das Geflhl haben 'jetzt mag ich nicht mehr', ja, aber dann ist eben nicht das
Ende. Und darum wird hier gesagt 'denn betrachtet den, der so groBen
Widerspruch von den Sindern gegen sich erduldet hat'. Also wenn man
Widerstand erlebt von Menschen, die gegen einen vorgehen und gegen einen
reden, das kann einen wirklich dahin bringen, dass man sagt: Jetzt mach ich
gar nichts mehr. Aber da wird gesagt: Nein, damit ihr nicht ermldet, indem ihr
in euren Seelen ermattet. Also wir missen uns selber Mut machen. Und wenn
man sich selber Mut macht, dann ist man nicht schizophren. Ja, sich selber Mut
machen ist ja eine Art von Selbstgesprach. Friher hat man immer gesagt:
Wenn man auf der StraBe jemanden sieht, der ganz allein geht und der spricht,
ja dann nennt man das Schizophrenie. Das hat allerdings dann in den weiteren
Jahren sehr stark zugenommen und darum hat jemand dann auch den
Ausdruck von einem Schizophon eingefiihrt, ja. Nirgends ist jemand herum, ja.
Na gut, heute ist es sogar ein bisschen versteckter, ja, die sprechen. Ja, eben
aber Selbstgesprach ist nicht nur einfach, wenn es ein krankhafter Zustand ist.
Kdénig David sagt in Psalm 103:

1 Von David. Preise den HERRN, meine Seele, und all mein Inneres
seinen heiligen Namen!

'Meine Seele' das heiBt 'mein Ich'. Seele ist die Identitat, Ich als Person. Aber

da spricht er zu sich selber: Preise den Herrn, meine Seele, all mein Inneres

- 42 -



seinen heiligen Namen. Das ist, sich wirklich aufgrund der Zusage des Wortes
Gottes Mut zusprechen. Ja und sollen wir eben uns auch selber immer wieder
ermutigen, indem wir das Beispiel des Herrn Jesus betrachten:

3 ... betrachtet den, der so groBen Widerspruch von den Siindern
gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermiidet, indem ihr in euren
Seelen ermattet.

Und dann geht’s eben gleich weiter:

4 Ihr habt noch nicht, gegen die Siinde ankdmpfend, bis aufs Blut
widerstanden

Was ist damit gemeint 'gegen die Sinde kampfen bis aufs Blut'. Nun, ich muss
erklaren: Im Hebrderbrief wenn es um Sinde geht, ist damit ganz speziell
gemeint die Sunde des Abfalls vom Glauben und der Verwerfung des Messias
Jesus. Und das war ja eine Gefahr unter den Hebrdern, das waren eben Juden,
die sich zum Messias bekannten, aber es sah so aus, dass nicht alle wirklich
durchgedrungen waren und wiedergeboren waren. Manche waren auBerliche
Bekenner. Und diese Bekenner waren in Gefahr, dass sie eben mit Willen
sindigen (Hebraer 10). Das heit, nachdem sie die Erkenntnis der Wahrheit
bekommen haben, nicht nachdem sie wiedergeboren waren, die Erkenntnis der
Wahrheit, und ganz bewusst dann definitiv den Messias Jesus verwerfen. Und
jetzt sagt hier Hebraer 12:

4 Ihr habt noch nicht, gegen die Siinde ankampfend, bis aufs Blut
widerstanden

Es wurde auch Druck gemacht gegen sie, vom Glauben wegzukommen an den
Messias. Und in Kapitel 10 wird gesagt, sogar ihre Guter wurden geraubt. Aber
es ist bis dahin noch nicht zum Martyrium gekommen, also keiner der Hebraer
wurde getdtet wegen seines Glaubens. Das ist gemeint: Ihr habt noch nicht,
gegen die Sinde des Abfalls ankampfend, bis aufs Blut widerstanden und
musstet als Martyrer sterben. Und dann wird gesagt:

5 und habt die Ermahnung vergessen, die zu euch als zu Sohnen
spricht: [Und jetzt kommt ein Zitat aus Spriche 3,11 und 12:] ,,Mein Sohn,

achte nicht gering des Herrn Ziichtigung, noch ermatte, wenn du von

- 43 -



ihm gestraft wirst. ¢ Denn wen der Herr liebt, den ziichtigt er; er
geiBelt aber jeden Sohn, den er aufnimmt."

Also hier wird erklart: Ihr habt soviel Widerstand erlebt, bis hin eben zum Raub
eurer Guter (Kapitel 10), ihr seid geschmaht worden, aber ihr seid noch nicht
eben getdtet worden. Aber jetzt musst ihr daran denken, dass das alles ein
Ausdruck ist der Kindererziehung Gottes. Warum mussten sie durch diese Noéte
hindurchgehen? Hier wird erklart: Das sind Liebesabsichten des Vaters, der uns
erzieht. Und es ist ganz normal, wird hier erklart, wenn in der Erziehung eben
auch gestraft wird. Und das kommt aus einem Motiv der Liebe heraus bei Gott
und sie sollen das also alles aus der Hand Gottes nehmen und wissen, damit
werden sie weitergeflihrt. Es hat nichts damit zu tun, dass sie von Gott bestraft
werden. Ja, man kann immer wieder denken, wenn es schwierig wird, wenn es
Widerstand gibt, wenn es Not gibt, dass sei Strafe. Nein. Das ist eine Strafe in
dem Sinn, eben ein Erziehungsmittel, damit ihr vorwartskommt im Glauben.
Das ist gemeint und ihr habt das vergessen, was da in Spriche 3 steht. Und
dann wird erklart in Vers 7:

7 Was ihr erduldet, ist zur Ziichtigung:

Also Zlchtigung ist etwas anderes als Gericht Gottes, ja. Wenn der Gottlose
hinweggerafft wird, das ist ein Gericht Gottes. Aber hier sagt er: Nein, bei euch
ist das nicht ein Gericht, sondern es ist eine Kindererziehung, die ihr erlebt:

7 ... Gott handelt mit euch als mit S6hnen;

Und wenn dbrigens hier von Séhnen gesprochen ist, dann ist es immer so,
dass die Téchter mit eingeschlossen sind. Ja, das war friher in den Sprachen
ganz allgemein, die mannliche Form wird benutzt fir Manner, aber sie wird
auch benutzt flr Frauen und Manner, ja. Und darum:

7 ... Gott handelt mit euch als mit S6hnen; [Da sind Uberhaupt die Séhne
und Tochter Gottes gemeint. Und er sagt:] denn wer ist ein Sohn, den der
Vater nicht ziichtigt?

Also wer hat eine Kindheit durchgemacht und er ist nie bestraft worden? Das

hat doch in unserer Erfahrung einfach normal dazu gehért. Und so wird hier

- 44 -



gesagt: Das ist bei euch genau gleich in der Schule Gottes, also in der
Erziehung Gottes. Und dann Vers 8:

s Wenn ihr aber ohne Ziichtigung seid, deren alle teilhaftig geworden
sind, so seid ihr denn Bastarde und nicht Sohne.

Bastarde sind ja illegale Kinder. Ja, wenn man denkt, was hat man im Altertum
mit illegalen Kindern gemacht? Die hat man sich einfach so selbst Uberlassen.
Und hier wird erklart: Wenn ihr méchtet, dass Gott nichts tut in Bezug auf
euch, dann seht ihr euch eigentlich so wie illegale Kinder, die einfach sich
selbst Uberlassen werden in Ubler Art und Weise. Nein, wir sind Kinder und
darum ist es ganz normal, dass der Vater uns eben erzieht und das ist mit
Leiden verbunden. Und dann erklart Paulus weiter Vers 9:

9 Zudem hatten wir auch unsere Vater nach dem Fleisch als Ziichtiger
und scheuten sie;

Wie war das als Kinder? Wir wurden auferzogen und unsere Vater haben uns
zuweilen bestraft. Und wir hatten Respekt vor diesen Vatern, nicht wahr. Und
dann wird aber weiter gesagt:

9 ... sollen wir uns nicht viel mehr dem Vater der Geister unterwerfen
und leben?

Also wenn wir schon Respekt hatten vor unseren irdischen Vatern, dann sollten
wir das umso mehr haben vor Gott, der hier genannt wird 'der Vater der
Geister', also von den Menschen, die einen Geist haben, und dann ihm
unterwerfen und fiur ihn leben. Vers 10:

10 Denn jene zwar ziichtigten uns fiir wenige Tage nach ihrem
Gutdiinken, er aber zum Nutzen, damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig
werden.

Und das ist ganz wichtig. Er sagt hier: Unsere natirlichen Vater die haben uns
zu diesen Zeiten gezichtigt, und zwar nach ihrem Gutdinken. Das heif3t, wenn
wir zurlickdenken an unsere Vater, wie haben die das gemacht? Die haben
gedacht: So ist es richtig. Aber im Rlckblick kénnen wir manchmal sagen: Das
war dort falsch, das war zu streng. Und in dem Fall das war irgendwie zu

locker, ja. Sie haben's einfach so gut gemacht, wie sie's kénnen, ja. Und so

_45_



muss man auch junge Eltern ermutigen, die denken: Ich habe keinen Bachelor
in Erziehung und jetzt sollen wir Kinder aufziehen. Ja, das ist so. Man muss
einfach lernen, indem man es macht. Und dann sieht man im Nachhinein: Oh,
das war falsch. Das geht allen so. Das war nicht richtig. Wir machen's in bester
Meinung. Und das sagt hier Paulus im Blick auf die natlrlichen Vater:

10 Denn jene zwar ziichtigten uns fiir wenige Tage nach ihrem
Gutdiinken, er aber zum Nutzen,

Aha, das bedeutet 'gut gemeint' ist manchmal das Gegenteil von 'gut'. Ja, das
ist so. Aber eben Eltern machen immer Fehler in der Erziehung. Aber etwas
Trostliches: Es ist ganz erstaunlich, wie wenig Schaden Fehler in der Erziehung
anrichten, wenn sie nicht systematisch gemacht werden. Also einzelne Fehler
die haben normalerweise keine groBe Konsequenz. Ich spreche natirlich nicht
von ganz ganz ganz ganz schweren Fehlern, ich rede vom normalen Leben.
Aber wenn man etwas einfach Jahre lang dauernd falsch macht, das kann
lebenslange Auswirkungen haben. Aber hier wird Ubrigens gesagt: Unsere
Vater die haben uns nach ihrem Gutdinken, also nach bester Meinung, flr
wenige Tage gezlchtigt. Das ist wichtig: Es gibt Leute, die denken, man muss
die Kinder jeden Tag strafen. Es gibt solche Leute. Und die denken, wir sind
ganz streng und die Kinder werden dann auch ganz gut erzogen. Aber hier sagt
er 'fir wenige Tage'. Es ist eigentlich nicht das Normale. Und so muss man
eben das richtige gesunde MalB3, das muss die Kinder férdern und ihnen zum
Guten sein und die Kinder diurfen nicht verangstigt werden, aber auch nicht
das Gegenteil, eben einfach laissez-faire, also alles ist mdglich. Nein. Und das
vollkommene Vorbild ist eben Gott. Er erzieht zum Nutzen. Es muss etwas
nudtzen, muss zum Guten sein. Und dann heil3t es weiter:

11 Alle Ziichtigung aber scheint fiir die Gegenwart nicht ein
Gegenstand der Freude, sondern der Traurigkeit zu sein; danach aber
gibt sie die friedsame Frucht der Gerechtigkeit denen, die durch sie
geliibt worden sind.

Hier wird erklart: Alles, was wir als Glaubige erleben an Widerstand und Not,

das ist nicht etwas, woran wir uns freuen kénnten. Und es gibt auch so

- 46 -



extreme Ansichten, dass man meint, man muss sich eigentlich Uber alles eben
erfreuen, was Gott uns gibt. Nein. Wir durfen Uber das, was wir an Traurigem
erleben, dirfen wir traurig sein und soll man auch. Es ist nicht ein Gegenstand
der Freude im Moment, aber wir dirfen wissen, es wird einmal gute Friichte
tragen, es wird Resultate haben, die eben hier genannt werden 'friedsame
Frucht der Gerechtigkeit' denen, die durch sie gelibt worden sind. Also das hat,
ich hab das auch hier auf dem Skript noch geschrieben und damit kommen wir
dann gleich zum Abschluss, da hab ich noch geschrieben, dass es also hier
nichts zu tun hat mit Stoizismus. Die Stoiker die haben gesagt: Leiden muss
man so angehen, indem man es einfach mit Gleichmut und geflihllos Ubergeht.
Darum spricht man von einer stoischen Miene. Da wird kein Mundwinkel bei
Schmerzempfinden verzogen, ja. Das ist stoische Miene. Aber die Stoiker, das
waren Feinde des Evangeliums. Die haben Paulus in Apostelgeschichte
angegriffen und gesagt: Was will diese Saatkrahe? Aber das ist nicht biblisch
Stoizismus. Wir dirfen das und sollen das Leiden eben empfinden, aber
wissen, getrdstet sein: Der Herr hat seine Plane und es ist zum Guten
schlieBlich.

Und ich mdchte enden mit einem Zitat noch aus Klagelieder 2. Da sehen wir
genau das Gegenteil von den Stoikern lehrt das Evangelium. Nach Jeremia
kommen die Klagelieder, noch vor Hesekiel. Ja und jetzt 2 Vers 19:

19 Mache dich auf, klage in der Nacht beim Beginn der Nachtwachen,
schiitte dein Herz aus wie Wasser vor dem Angesicht des Herrn; hebe
deine Hande zu ihm empor fiir die Seele deiner Kinder, die vor Hunger
verschmachten an allen StraBenecken!

Also wir sollen das Herz ausschitten und Gott sagen, was uns bewegt, und
zwar 'wie Wasser'. Das ist eine bildliche Veranschaulichung vom Weinen, also
wie ganze Kessel Wasser Tranen ausschitten. Das sollen wir. Aber eben nicht
einfach so, wie im Sakularen gesagt wird: Dann macht man einen Urschrei und
dann soll man Befreiung erleben. Was soll das mit Urschrei? Nein, dem Herrn
sagen, vor seinem Angesicht das Herz ausschitten wie Wasser. Und das bringt

Erleichterung. Nicht einfach so als Psychotechnik, sondern weil der Herr uns

_47_



hort und auch unsere inneren Blicke wieder auf ihn richtet 'betrachtet den' und
das ermutigt uns, um voranzugehen und zu sehen: Gott hat in allen
Umstanden, in denen wir drin sind, einen Plan. Und wir leiden jetzt z.B. alle
gemeinsam unter diesen ganzen gesundheitspolitischen MaBnahmen und wir
kdnnen nicht mehr richtig planen und es gibt viele Fragen, bei manchen auch
finanziell usw. Ja, wir sind geplagt. Aber Gott hat einen Plan mit uns und es ist
nicht lustig, aber wir sollen auch nicht mit stoischer Miene lber die Coronakrise
hinweggehen, sondern eben noch vom Herrn zeigen lassen, wie er uns dadurch
formen und im Glauben wachsen lassen will.

Da wollen wir hier schlieBen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 48 -



