
Der Hebräerbrief – 11 – 11,32 – 40 – ID R190.11

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

17.10.2020

ID R190.11

Heute Nachmittag fahren wir weiter mit dem Hebräerbrief. Wir sind schon bis

Kapitel  11 gekommen, wo es um die Glaubenshelden geht im AT und jetzt

kommen  wir  zu  einer  abschließenden  Übersicht,  die  hier  der  Autor  des

Hebräerbriefes gibt. Und wenn ich sage 'der Autor', dann meine ich natürlich

den Apostel  Paulus. Die Gründe dafür haben wir in früheren Studien schon

gesehen außer- und innerbiblisch. Also ich lese zu Beginn aus Hebräer 11 ab

Vers 32, nachdem all diese Glaubenshelden aufgezählt sind:

32 Und was soll ich noch sagen? Denn die Zeit würde mir fehlen, wenn

ich  erzählen  wollte  von  Gideon,  Barak,  Simson,  Jephta,  David  und

Samuel  und  den  Propheten,  33 die  durch  Glauben  Königreiche

bezwangen,  Gerechtigkeit  wirkten,  Verheißungen  erlangten,  der

Löwen  Rachen  verschlossen,  34 des  Feuers  Kraft  auslöschten,  des

Schwertes Schärfe entgingen, aus der Schwachheit Kraft gewannen,

im Kampf stark wurden, der Fremden Heere zurücktrieben.  35 Frauen

erhielten ihre Toten wieder durch Auferstehung; andere aber wurden

gefoltert, da sie die Befreiung nicht annahmen, damit sie eine bessere

Auferstehung  erlangten.  36 Andere  aber  wurden  durch  Verhöhnung

und Geißelung versucht und dazu durch Fesseln und Gefängnis. 37 Sie

wurden  gesteinigt,  zersägt,  versucht,  starben  durch  den  Tod  des

Schwertes,  gingen  umher  in  Schafpelzen,  in  Ziegenfellen,  hatten

- 1 -



Mangel, Drangsal, Ungemach;  38 sie, deren die Welt nicht wert war,

irrten umher in Wüsten und Gebirgen und Höhlen und den Klüften der

Erde.  39 Und  diese  alle,  die  durch  den  Glauben  Zeugnis  erlangten,

haben  die  Verheißung  nicht  empfangen,  40 da  Gott  für  uns  etwas

Besseres vorgesehen hat, damit sie nicht ohne uns  [oder getrennt von

uns] vollkommen gemacht würden. 121 Deshalb nun, da wir eine so

große Wolke von Zeugen um uns haben,  lasst auch uns, indem wir

jede Bürde und die leicht umstrickende Sünde ablegen, mit Ausharren

laufen den vor uns liegenden Wettlauf,  2 hinschauend auf Jesus, den

Anfänger und Vollender des Glaubens, der, die Schande nicht achtend,

für die vor ihm liegende Freude das Kreuz erduldete und sich gesetzt

hat zur Rechten des Thrones Gottes.  3 Denn betrachtet den, der so

großen Widerspruch von den Sündern gegen sich erduldet hat, damit

ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren Seelen ermattet.

Bis dahin. Wir sehen, es geht ganz direkt von Hebräer 11 rüber nach Kapitel

12.  Diese  Kapiteleinteilungen  stammen  aus  dem Mittelalter,  wurden  hinzu-

gefügt, sind eine gute Hilfe, um sich in der Bibel zurechtzufinden. Aber man

darf sich nicht beirren lassen und denken, jedes Kapitel ist etwas für sich, ein

Block  für  sich,  und  dabei  verpasst  man  dann  immer  wieder  den  direkten

ungebremsten Übergang von einem Kapitel zum anderen. Und darum hab ich

auch da rübergelesen bis Vers 3. Das gehört unzertrennlich zusammen. Wenn

man  das  Skript  zur  Hand  nimmt,  für  diejenigen,  die  über  den  Livestream

zugeschaltet sind, die können da unten im Bild können sie das öffnen und das

Download-Angebot in Anspruch nehmen, ausdrucken, dann hat man das Skript

und ohne das Skript  ist  es  ganz schwierig,  mitzukommen. Ja,  ich erinnere

gleich jetzt am Anfang nochmals in der Übersicht, wie der Aufbau des ganzen

Briefes aussieht. Der Hebräerbrief besteht aus drei Teilen, kann man sich gut

merken. Der erste Teil behandelt 'die Erhabenheit des Messias'. Die Herrlichkeit

des Herrn Jesus wird hier vorgestellt in Kapitel 1 bis 7 am Schluss. Und dann in

einem zweiten Teil geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Bundes'.

Gemeint ist der neue Bund, den der Messias Jesus durch sein Blut gegründet

- 2 -



hat Kapitel 8,1 – 10,18. Und dann kommt der dritte Teil und da sind wir voll

dran  'die  Erhabenheit  des  messianischen  Glaubensweges'  Kapitel  10,19  bis

zum Schluss. Da geht es also um den Glaubensweg derer, die an den Messias

glauben. Und in diesem größeren Teil spielt natürlich das Kapitel 11 mit den

Glaubenshelden  des  Alten  Testaments  eine  ganz  wichtige  Rolle.  Da  wird

gezeigt, wie Gläubige schon in der Zeit vor dem Kommen des Messias auch

schon auf dem Weg des Glaubens waren und treu waren. Aber für uns ist es

eigentlich viel einfacher, weil wir haben das vollkommene Vorbild des Messias

selbst, der Anfänger und Vollender des Glaubens Kapitel 12 Vers 2. Und wir

können uns nach diesem vollkommenen Vorbild, wie er, der Herr Jesus, gelebt

hat auf dieser Erde, können wir uns ausstrecken nach vorne, indem wir dieses

Beispiel nachahmen. Und das hatten die alttestamentlich Gläubigen nicht. Und

nun, gerade in Kapitel 12 Vers 1 werden wir verglichen mit der Situation in

einer riesigen Arena, Sportarena, wie das die Griechen eben schon damals in

großer Zahl hatten. Und zwar haben wir da in der Arena auf den Zuschauer-

plätzen, da haben wir die alttestamentlich Gläubigen. Darum wird hier gesagt:

Deshalb nun, da wir eine so große Wolke von Zeugen um uns haben. Das sind

diese Zeugen aus dem AT. Die sitzen da in den Rängen und wir sind unten in

der Arena in der Kampfbahn, in der Läuferbahn. Und darum heißt es, diese

Zeugen  haben  wir  da  um  uns  herum  und  jetzt  sollen  wir  uns  eben  mit

Ausharren diesem vor uns liegenden Wettlauf widmen, hinschauend auf Jesus,

er ist das Ziel. Es ist ja ganz wichtig beim Wettkampf, man darf nicht auf die

Seite schauen, man darf nicht irgendetwas am Boden anschauen, darum wird

hier gesagt 'hinschauend auf Jesus'. Und das Wort, wie wir gleich noch sehen

werden, wenn wir dazu kommen, heißt wörtlich 'wegschauend' auf Jesus. Aber

das  griechische  Wort  'wegschauen'  meint,  auf  einen  Punkt  ganz  präzise

hinschauen, eben wegschauen von allem anderen auf das Wichtigste. Und so

muss man beim Wettlauf ganz klar das Ziel vor sich haben, nichts anderes,

nicht  irgendwie  sonst  ablenken  lassen  und  dann  kann  man  das  Ziel  eben

erfolgreich  ansteuern  und  erreichen.  Das  ist  unsere  Situation.  Und  diese

Zeugen da in der Arena, das sind diese unzähligen Glaubenshelden des Alten

- 3 -



Testaments, die sagen gewissermaßen: Wir haben das geschafft, obwohl wir

noch nicht das Vorbild des Messias vor uns sehen konnten wie ihr. Also müsst

ihr's erst recht schaffen. So werden wir durch die Leute in der Arena gewisser-

maßen  angefeuert.  Es  ist  eben  ein  Unterschied,  ob  man  Sport  macht  mit

Leuten in der Arena und ohne, ja. Das ist so wie mit Corona und ohne Corona.

Die Motivation ist so anders, wenn Leute da sind, die zuschauen und etwas

dazu  denken,  ja.  Genau  die  Situation  haben  wir  aber,  das  sind  die

alttestamentlich Gläubigen.  Und eben von dieser unzählbaren Schar gibt es

jetzt da noch eine Übersicht ab Vers 32: Was soll ich noch sagen? Denn die

Zeit würde mir fehlen. Und dann kommt das und das und das und das und das.

Das macht dann diese riesige Wolke aus. 

Aber  diesen  dritten  Teil,  wie  gesagt,  wo  es  um  die  Erhabenheit  des

messianischen  Glaubensweges  geht,  können  wir  nochmals  einteilen  in  drei

Abschnitte. Der erste Abschnitt ist 'Jesus und der neue Weg ins himmlische

Heiligtum'.  Das  ist  Kapitel  10,19  bis  10  Vers  22.  Und  dann  gibt  es  einen

Einschub.  Wir  haben gesehen,  im Hebräerbrief  ist  es  ganz  typisch,  es  gibt

einen belehrenden Teil und dann kommt wieder ein Einschub, ein belehrender

Teil, wieder ein Einschub. Hier ist nun Einschub vier an der Reihe. Und bei all

diesen Einschüben geht es immer wieder um Warnung vor Abfall, Abfall von

dem christlichen Glaubensbekenntnis. Und in dieser Warnung wird uns gesagt,

dass  es  für  die  Gläubigen  einen  besseren  und  bleibenden  Besitz  gibt  im

Himmel. Auch wenn die Menschen uns hier auf der Erde alles nehmen können,

das Irdische, der bessere Besitz der bleibt. Das wird hier in diesem Einschub,

wo ernstlich gewarnt wird vor Abfall vom christlichen Glauben, wird uns das

ermutigend vorgestellt. Und dann kommt der zweite Teil 'Jesus der Anfänger

und Vollender des Glaubens'. Das ist Kapitel 10,35 bis 12 Vers 11. Und da wird

uns eben das große Vorbild vorgestellt: Der Herr Jesus ist selber in seinem

Leben den Weg gegangen, gewissermaßen von der Krippe zum Kreuz. Aber

schon im AT haben wir diese riesige Wolke von Zeugen, die schon, bevor der

Messias seinen Weg gegangen ist, ihren Glaubensweg gegangen sind und die

sind  eine  große  Ermutigung  für  uns,  um  eben  Jesus  dem  Anfänger  und

- 4 -



Vollender des Glaubens zu folgen, auf ihn zu schauen und ans Ziel zu eilen.

Und dann kommt Einschub Nr. 5. Es geht auch da wieder um Warnung vor

Abfall. Und da in diesem Teil wird unsere Verbundenheit mit dem himmlischen

Jerusalem wunderbar ausgeführt. Das geht bis Kapitel 13 Vers 7. Und dann

haben wir eine letzte Lehreinheit, drittens 'Jesus und der Weg hinaus aus dem

Lager', hinaus aus der Hochburg der Orthodoxie. Jesus hat keinen Platz gehabt

im orthodoxen Judentum. Er wurde verworfen und außerhalb der Stadtmauern

auf  Golgatha  gekreuzigt  und  darum,  erklärt  Paulus,  müssen  wir  jüdische

Gläubige jetzt auch dieses Lager verlassen. Da, wo er keinen Platz hat, haben

wir auch keinen Platz mehr. Es ist mit Schmach verbunden, aber wir gehen

hinaus. Und dann kommt noch ein letzter Einschub – wenn man das so sagen

kann,  denn  damit  hört  dann  der  Hebräerbrief  auf,  –  es  sind  die

Schlussermahnungen. Und da wird uns Jesus der große Hirte der Schafe zum

Schluss nochmals vor die Herzen gehalten. Ja, jetzt verstehen wir auch besser,

wo wir  da drin  sind mit  Hebräer  11,  mit  den  Glaubenshelden,  jetzt  dieser

Übersicht und dann das Hinschauen auf Jesus, den Anfänger und Vollender des

Glaubens. 

Ich wiederhole nochmals ganz kurz vom letzten Mal, wie Kapitel 11 aufgebaut

ist. Vers 1 gibt eine Definition des Glaubens in 2 Teilen. Und dann wird im

Weiteren  diese  Definition  anhand  von  Beispielen  von  Gläubigen  im  AT

illustriert. Vers 2 erklärt, jenen Glauben hatten schon die Glaubenshelden des

Alten Testaments. Das ist nicht grundsätzlich neu, was wir heute glauben in

der Zeit der Gnade seit der Messias gekommen ist. Dieser Glaube war schon da

im AT. Und dann wird erklärt, die alttestamentlichen Glaubenshelden sind jetzt

das Thema, sagt Vers 2. Und dann in 3 bis 7 werden uns die Grundsätze des

Glaubens  vorgestellt.  Das  haben  wir  alles  im  Detail  angeschaut  und  das

beginnt viermal mit 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch

Glauben'.  Und  dann  Verse  8  bis  22  wird  das  Thema  'das  Ausharren  des

Glaubens' vorgestellt, dass der Glaube Verheißungen hat in der Zukunft, aber

er harrt aus und wartet auf den Moment geduldig, bis Gott das einlöst. Das ist

siebenmal 'durch Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben'. Und dann Verse

- 5 -



23 bis 31 da geht es um 'die Energie des Glaubens', auch siebenmal 'durch

Glauben', 'durch Glauben'. Aber dann wird gezeigt, welche Energie der Glaube

wirkt in der Gegenwart, um eben voranzugehen und mehr zu sehen, als was

die natürlichen Augen sehen. Wir haben hier diesen Ausspruch gefunden von

einem Glaubenshelden 'als  sähe er  den Unsichtbaren'.  Er  war  so  mutig  im

Glauben, weil, obwohl Gott unsichtbar ist, im Glauben gewissermaßen hat er

ihn gesehen durch den Glauben. Das hat Energie gegeben. 

Und jetzt kommt 32 bis 40 ein Anhang, der so deutlich abgesetzt ist mit der

Frage: 

32 Und was soll ich noch sagen? Denn die Zeit würde mir fehlen, wenn

ich erzählen wollte von Gideon, Barak, Simson, usw.

Das ist doch tröstlich, wenn man mit einer Predigt nicht zu Ende kommt mit

allem, was man eigentlich auf dem Herzen gehabt hätte zu sagen, muss man

sagen:  die  Zeit  fehlt.  Auch  heute  Morgen war  das  so  mit  den  Weisen  der

Endzeit, wir hätten noch eine Stunde anhängen können. Natürlich. Also es ist

so wie hier: Was soll ich noch sagen, die Zeit würde mir fehlen, wenn? Aber es

gäbe noch ganz viel zu sagen. Es wird einfach pauschal kurz aufgezählt und

das gib Anregungen für die Zuhörer und hier für die Leser. Ah dort hätten wir

noch  mehr  zu  holen.  Jetzt  müssen  wir  Gideon  selber  studieren  ohne

Anweisung, Barak, Simson. Simson ein Mann des Glaubens? Oh, das war ein so

fleischlicher Mensch, so triebhaft gesteuert. Ach so, aber am Schluss, noch vor

dem Tod, da hat sich etwas geändert. Und wir werden gleich sehen, worauf

hier bei Simson hingewiesen wird, wenn es um seinen Glauben geht. Jephta,

ach so, auch dieser Mann, so etwas Zwiespältiges hat er an sich, aber dann

doch ein Mann des Glaubens. David, Samuel. Also wir werden angeregt. Und

das ist auch oft so, wenn man mit einer Predigt nebenan zu Ende kommt, da

kann man sagen: da, da, da, da, da, ist Hausaufgabe. Also was wir hier haben,

das ist Hausaufgabe. Der Hebräerbrief weist auf gewisse Dinge hin, die man

selber auch noch studieren sollte, und anderes wird im Hebräerbrief detailliert

ausgeführt. Ein anderes Beispiel, sensationell in diesem Zusammenhang. Ich

- 6 -



erinnere,  als  wir  in  Kapitel  9  waren,  da  wird  ganz  kurz  erklärt,  wie  die

Stiftshütte aufgebaut war. 9 Vers 2:

2 Denn eine Hütte wurde zugerichtet, die vordere – in der sowohl der

Leuchter war als auch der Tisch und die Darstellung der Brote –, die

das Heilige genannt wird; 

Da erklärt er den ersten Teil der Stiftshütte und die Geräte, die drei, die da

waren: Leuchter und Tisch und natürlich auch den goldenen Räucheraltar. Der

wird dann nachher erwähnt. Vers 3:

3 hinter  dem  zweiten  Vorhang  aber  war  eine  Hütte,  die  das

Allerheiligste genannt wird, 4 die ein goldenes Räucherfass hatte 

Es steht hier nicht, dass das goldene Räucherfass dort stand im Allerheiligsten,

sondern das Allerheiligste hatte ein goldenes Räucherfass. Das stand nämlich

vor  dem  Vorhang  im  Heiligen,  weil  die  Priester  ja  nicht  jeden  Tag  ins

Allerheiligste hinein durften, und darum war das draußen. Aber das gehörte

eigentlich  zum Allerheiligsten.  Darum heißt  es  'das  Allerheiligste  hat  einen

Räucheraltar.

4 ...Und die Lade des Bundes, überall mit Gold überzogen, in der der

goldene Krug war, der das Manna enthielt, und der Stab Aarons, der

gesprosst hatte, und die Tafeln des Bundes;  5 oben über ihr aber die

Cherubim der Herrlichkeit, den Sühnedeckel überschattend,  [und jetzt

kommt's:] worüber jetzt nicht im Einzelnen zu reden ist.

Jetzt würde man sagen: Oh, jetzt eine Ausführung von Paulus, der eine solche

Weisheit und ein Verständnis des Alten Testaments im Licht des Kommens des

Messias hatte, wenn er erklären würde, was bedeutet der Leuchter, der Schau-

brottisch, der Räucheraltar, die Bundeslade. Jetzt sagt er: So war's aufgebaut,

aber jetzt haben wir nicht die Zeit, um darüber zu sprechen und erklärt es

nicht. Aber warum steht das hier? Der Heilige Geist will uns damit sagen: Da

könnt ihr enorm viel holen, da müsst ihr aber selber studieren. Also muss man

2.  Mose  25  der  Leuchter,  Schaubrottisch  usw.  selber  studieren  nach  den

Prinzipien, die man aus dem Hebräerbrief gelernt hat, dass das nämlich alles

Schattenbilder waren von dem, was einmal Christus bringen sollte. Und hier

- 7 -



also genauso: Wir können da jetzt nicht im Einzelnen darüber sprechen. Hubs,

aber dann müssen wir Hausaufgaben machen nach dem Hebräerbrief. 

Jetzt wird aber doch noch so pauschal aufgezählt,  was diese alles gemacht

haben:

33 die durch Glauben Königreiche bezwangen, Gerechtigkeit wirkten, 

Nun,  ich  habe  auf  dem  Skript  ein  paar  Hinweise  gegeben  'Königreiche

bezwangen'.  Da  müssen  wir  denken  an  diverse  Richter,  die  damalige

Königreiche besiegen konnten, um Israel aus der Fremdherrschaft zu befreien.

Dann auch an König David, der ein Königreich nach dem andern besiegt hatte.

Und  auf  dieser  Grundlage  konnte  dann  schließlich  sein  Sohn  Salomo  ein

Friedensreich aufbauen. Weil David durch mehrere Kriege den ganzen nahen

Osten gewissermaßen beruhigt hatte und da entstand eine Zeit  des großen

Friedens.  Also David spielt  da eine wichtige Rolle.  Weiter  'die  Gerechtigkeit

wirkten'. Gerechtigkeit wirken kann man durch Rechtsprechung. Und das sehen

wir  im Buch der Richter.  Richter  hatten ja den Auftrag,  anhand der  Thora,

anhand der Bibel zu erklären, was in dieser und dieser und dieser Situation die

Bibel sagt, was da gilt. Das war die Aufgabe der Richterzeit. Die Richterzeit war

ja eine Zeit der Theokratie, wenn man das gescheit sagen will. Das heißt nichts

anderes als Gottes Herrschaft. Aber dem Auszug aus Ägypten wollte Gott König

sein, Israel sollte keinen König ernennen. Gott wollte der König sein. Und die

Richter waren nicht kleine Könige, sondern die hatten den Auftrag, anhand der

Bibel in jedem Fall zu sagen: Da sagt Gott das, hier jenes und so sollte Israel

regiert  werden  durch  die  Bibel.  Und  so  haben  die  Richter  'Gerechtigkeit

gewirkt'. Verschiedene Richter haben das getan und dann natürlich auch David

selber. Er war auch oberster Richter in Israel und natürlich König Salomo mit

seinen sprichwörtlich weisen Urteilen. Ja, als da zwei Prostituierte kamen, das

eine Kind war getötet worden, das andere Kind, das da war, lebte noch und

jede von ihnen beanspruchte das Kind für sich, das lebendige. Und dann der

weise Spruch von Salomo: Dann wollen wir dieses Kind zerteilen. Und dann hat

die richtige Mutter gefleht: Bitte nicht, dann gib's ihr. Und dann war klar, wem

das Kind gehörte. Also 'Gerechtigkeit wirkten' durch Rechtsprechung. Und dann

- 8 -



'Verheißungen empfingen'. Da können wir an David denken und auch andere,

denen  Gott  ganz  bestimmte  Zusagen  gemacht  hatte.  Gott  hatte  auch  in

2. Samuel 7 David gesagt: Und nach dir wird dein Sohn kommen, der wird mir

ein  Haus  bauen.  Aber  wenn  er  nicht  auf  mich  hört,  dann  werde  ich  ihn

züchtigen  usw.  Er  hat  auch  noch  weitere  Verheißungen  bekommen für  die

Zukunft und auch die Erfüllung davon erlebt. Lange, bevor er König wurde, war

im das Königtum verheißen und er musste durch schwere Wege hindurchgehen

und warten, bis schließlich die Verheißung Gottes dann in Erfüllung ging. Da

kam er wirklich an den Punkt, wo er denkt: Eines Tages werde ich sterben bei

all diesen Verfolgungen von Saul. Da war sein Glauben – kann man sagen –

unten.  Aber das war nur kurzfristig.  Grundsätzlich war  er  dadurch gekenn-

zeichnet, dass er eben diese Verheißungen im Glauben festhielt und dann sie

schließlich auch empfing, erlebte. Dann weiter der nächste Punkt 'der Löwen

Rachen  verschlossen'.  Das  ist  natürlich  ein  Hinweis  auf  das  Buch  Daniel.

Daniel 6  da  hat  der  Unterkönig  Darius,  der  Meder,  ein  Unterkönig  des

persischen Königs Kores, hat Daniel in die Löwengrube getan. Und Gott hat

eingegriffen: Die Löwen durften ihn nicht fressen. Also darauf wird angespielt

'der  Löwen  Rachen  verschlossen'.  Und  während  bei  den  Persern  diese

Löwengrube eine bekannte Sache war, war bekannt bei den Babyloniern das

Töten  durch  Feuer.  Und  das  ist  dann  der  nächste  Punkt  'des  Feuers  Kraft

auslöschten'. Daniels 3 Freunde in Daniel 3, die wurden von dem babyloni-

schen König Nebukadnezar in den Feuerofen getan. Und dann war der vierte

drin, der Sohn Gottes. Er hat sie bewahrt. Und so haben sie des Feuers Kraft

ausgelöscht. Dann heißt es 'des Schwertes Schärfe entgingen'. Da denken wir

wieder an David. Er wurde so lange Zeit von seinem Schwiegervater König Saul

verfolgt. Der war immer wieder hinter ihm her mit einem Kontingent Soldaten,

ständig  in  Lebensgefahr,  aber  er  entging  der  Schärfe  des  Schwertes.  Oder

denken wir an Elia. Nach diesem gewaltigen Triumph auf dem Karmel, Feuer

vom Himmel,  kommt plötzlich  diese  Angst  vor  dieser  Hexe  Isebel,  die  ihn

umbringen wollte. Und er flüchtet in den Süden nach Beerseba und dann in die

Negevwüste und schließlich ist er da unter dem Ginsterstrauch und wünscht, er

- 9 -



könnte sterben. Aber er hat wirklich überlebt. Sie konnte ihn diese Isebel, Frau

des gottlosen Ahab, konnte ihn nicht umbringen. Er entging der Schärfe des

Schwertes. Und dann eine Bemerkung 'aus der Schwachheit Kraft gewannen'.

Und  das  ist  nun  ein  Hinweis  auf  Simson.  Sein  Leben  als  Nasiräer  war

gekennzeichnet von den äußeren Zeichen des Nasiräers. Aber wie er innerlich

im Herzen war, war er genau das Gegenteil von einem Nasiräer. Aber dann, als

er am Schluss die Augen, die ein großes Problem waren, als die ausgestochen

waren und er da im Götzentempel der Philister angebunden war, da erwacht

sein wahrer Glaube und er bittet den Herrn, ihm noch einmal Kraft zu geben.

Und so hat er dann in seinem Tod mehr bewirkt als zu Lebzeiten, indem er den

ganzen Tempel zusammenriss. Heute fragt man sich: Ja, wie soll das gehen,

zwei Säulen und dann reißt man das ganze Haus ein? Ja, so kann man spotten

über die Bibel und das haben viele gemacht. Aber hätte man sie gefragt: Wie

sieht dann ein philistäischer Götzentempel aus? Ja, Haus ja, mit Dach. Okay. Ja

natürlich. Aber man hat einen philistäischen Tempel ausgegraben in Tell Qasile.

Und das befindet sich heute im Stadtgebiet von Tel Aviv. Also rundherum die

modernen Häuser von Tel Aviv, aber man hat da eine ganze Siedlung aus der

Zeit der Philister ausgegraben, mit Tempel. Und dann sieht man typisch 2 Säu-

len ganz nahe beieinander, zentrale Säulen, die das Dach trugen. Das findet

man bei den kanaanitischen Tempel nicht. Die waren anders gebaut. Aber das

war  offensichtlich  eine  typische  Bauweise  der  Philister  mit  diesen  zwei

tragenden Säulen. Und an denen war er. Und die musste er einreißen. Eben er

war schwach geworden dadurch, dass er das Zeichen seiner Hingabe an Gott,

die  langen  Haare,  abgeschnitten  hatte.  Aber  die  Schrift  sagt,  die  Haare

begannen wieder zu wachsen, ja. Und dann hat er nochmals gebeten in seiner

Schwachheit um Kraft. Und die hat Gott ihm nochmal gegeben. Wie es hier

heißt 'aus der Schwachheit Kraft gewannen' durch eine erneute – und jetzt

echte – Hingabe an den Herrn. Dann kommt die Kraft. Und dann 'im Kampf

stark wurden'. Da müssen wir natürlich unweigerlich z.B. an Gideon denken in

Richter  7.  Er  sah  sich  als  schwach,  aus  einer  unbedeutenden  Familie,  aus

einem unbedeutenden Clan innerhalb des Stammes Manasse. Er hatte keine

- 10 -



große Meinung von sich. Ja gut, schließlich haben sich Tausende von Soldaten

– 30 000 – zu ihm versammelt, aber Gott sagt: Das ist zu viel und es werden

nur 300 daraus ausgewählt. Und mit denen erreichte er einen unglaublichen

Sieg. Er ging im Glauben – nicht im Vertrauen auf sich selber – sondern im

Glauben auf Gottes Hilfe ging er in den Kampf und erlebte, wie er 'im Kampf

stark wurde', ja. Und dann 'der Fremden Heer zurücktrieben'. Wir können ja

bei  jedem Beispiel  immer wieder  mehr als  eine Person angeben,  aber  hier

müssen wir unbedingt denken an Josaphat in 2. Chronika 20, der überhaupt

nicht von seiner Stärke überzeugt war, aber er musste in den Kampf. Und ganz

vorne waren Leute aus dem Stamm Levi, die Gott lobten und so gingen sie in

den Kampf. Und Gott hat einen überwältigenden Sieg geschenkt und er durfte

'der Fremden Heer zurücktreiben'.  Und dann heißt es 'Frauen erhielten ihre

Toten  durch Auferstehung'.  So etwas gab es  im ganzen AT nie,  irgendeine

Totenauferweckung, von der Schöpfung, dem Sündenfall bis zur Sintflut, nie.

Auch  nach  der  Sintflut,  wenn  wir  denken  bis  Abraham,  nie  ist  so  etwas

geschehen. Aber auch nicht von Abraham bis auf König David. Aber dann in

der Zeit der Könige, und zwar diese Witwe von Sarepta in 1. Könige 17, ist ein

Schreibfehler hier. 1. Könige 17. Diese arme Witwe im heutigen Libanon, eine

Nicht-Israelitin. Und der verfolgte Prophet Elia ging zu ihr. Sie half  ihm, zu

überleben und er  ihr.  Und sie  hatte einen Sohn,  der  schließlich  starb.  Und

damit brach eigentlich alles im Leben dieser Witwe zusammen. Das war noch

das Letzte. Und sie bekam ihn zurück aus den Toten. Nie war vorher so etwas

geschehen, hier hat Gott es gewirkt. Und dann auch die Auferweckung bei der

Sunamitin in 2. Könige 4 bei Elisa. Nur bei Elia und Elisa finden wir Totenauf-

erweckung im AT. In der Zeit gab es auch eine ganz enorme Konzentration von

Zeichen und Wundern. 

Es ist eben sehr wichtig, das festzustellen: Durch die Heilsgeschichte hindurch

gab es nicht einfach ständig Zeichen und Wunder. Nicht wahr, wenn man liest

von Adam bis  auf  Noah,  wer  hat  von diesen Glaubenszeugen Adam, Seth,

Enosch, Kenan, Mahalalel  usw. wer hat Zeichen und Wunder getan? Keiner.

Noah? Nein, er hat ein Schiff gebaut. Ein wunderbares Schiff, ja. Aber das war

- 11 -



kein Zeichen und Wunder. Und später Abraham, der Vater des Glaubens, wo

hat er Zeichen und Wunder getan? Nichts. Aber dann Auszug aus Ägypten: In

dem Zusammenhang in Ägypten und dann auch in der Wüstenwanderung, dort

haben wir eine ganz enorme Konzentration von Zeichen und Wundern. Und das

war der Moment, wo Gott den ersten Teil der Bibel gab, die Thora, die 5 Bücher

Mose. Vorher hatte man die Bibel noch nicht. Und da, wo Gott sein Wort gab,

die ersten 5 Bücher – übrigens auch das Buch Hiob wurde von Mose Israel

gegeben – das wurde durch Zeichen und Wunder bestätigt, dass Mose von Gott

inspiriert ist, dass das Gottes Wort ist. Und alle späteren Propheten-Schriften

mussten immer wieder getestet  werden: Stimmt das in der Lehre mit  dem

überein,  was  Mose  gelehrt  hat?  Einer,  der  dagegen  spricht,  war  von

vorneherein  ein  falscher  Prophet.  Und  natürlich  auch  jede  Prophezeiung

musste echt sein. Aber selbst eine richtige Prophezeiung, aber falsche Lehre,

das  war  ein  Beweis,  dass  es  ein  falscher  Prophet  war.  Richtige  Lehre  und

perfekte Prophetie, das war wichtig. 

Also Mose. Und dann haben wir lange wieder keine Zeichen und Wunder. Als

die Israeliten nach den 40 Jahren Wüstenwanderung, wo sie jeden Tag das

Zeichen erlebten, Manna vom Himmel, sie kamen ins Land und dann war das

nicht  mehr  da.  Und  dann  kam  die  Richterzeit  und  ein  Gideon  sagt  Gott

gegenüber:  Wo  sind  die  Wunder,  von  denen  unsere  Väter  erzählt  haben?

Nichts. Aber später in der Zeit der Propheten finden wir im Zusammenhang mit

Elia und Elisa eine massive Konzentration von Zeichen und Wundern und da

eben auch Totenauferstehung. Und durch diese Zeichen sollten eben zu Mose

hinzu – der der Inbegriff war der 5 Bücher Mose – sollten die Propheten, die

auf der Basis der Thora standen, sollten bestätigt werden. Aber dann später

sieht man wieder, wie das aufgehört hat. Erst als der Messias kam, dann haben

wir  eine  Konzentration  von  Zeichen  und  Wundern.  Und  die  Apostel,  die

eingesetzt  wurden von dem Messias  Jesus,  die  wurden nochmals  mit  einer

Konzentration  von  Zeichen  und  Wundern  bestätigt,  weil  die  dann  das  NT

schreiben mussten und das sind ja ganz viele Neuoffenbarungen. Und da hätte

man sagen können: Das sind Irrlehrer, die bringen ganz neue Dinge. Davon

- 12 -



haben wir nie etwas gelesen, dass man in eine Gemeinde geht von Gläubigen

aus  den  Nationen  und  aus  Israel  und  dass  da  die  Zwischenwand  der

Umzäunung  abgebrochen  ist.  Das  steht  nirgends  im  AT.  Die  bringen  neue

Lehren und damit auch falsche Lehren. Aber sie waren bestätigt durch den

Messias selbst, der durch Zeichen und Wunder bestätigt war, und sie waren

auch bestätigt durch ganz massive Konzentration von Zeichen und Wundern.

Und dann im zweiten Jahrhundert war das plötzlich wieder ganz anders, waren

diese Zeichen weg. Also wir sehen, dass Gott nach einem ganz bestimmten

Plan vorgeht in der Heilsgeschichte, wo er Zeichen und Wunder wirkt in großer

Zahl  und  wo  eben  nicht.  Ja  also  'Frauen  erhielten  ihre  Toten  durch

Auferstehung'. Und dann heißt es 'andere aber wurden gefoltert'. Das ist das

griechische Wort 'tympanizo' heißt 'rädern, foltern'. Und da wird angespielt auf

Eleasar, der gerädert und gepeitscht wurde, weil er sich weigerte, Schweine-

fleisch zu essen. Aber das Interessante ist: Diese Geschichte mit dem Rädern

findet man nicht im AT beschrieben, sondern das findet man in der jüdischen

Überlieferung  von  2.  Makkabäer  6,18  bis  7,42.  Und  jetzt  könnte  jemand

denken:  Also  jetzt  sind  diese  Bibelstudientage  wirklich  in  einer  Sackgasse

angekommen. Jetzt werden da sogar noch die Makkabäer erwähnt. Das geht

grad gar nicht. Ja, das geht grad gar nicht, wenn man die Makkabäer irgendwie

als inspirierte Bücher anschauen würde.

Aber  wir  müssen uns  im Klaren  sein:  Es  gab  inspirierte  Propheten  bis  auf

Maleachi 400 v. Chr. Das war der letzte Prophet, inspirierte Schriftprophet, und

dann in den weiteren 400 Jahren gibt es keine Schriftpropheten mehr, keiner,

der in Israel aufgestanden wäre und hätte belegen können, dass er von Gott

gesendet ist, um ein weiteres Bibelbuch hinzufügen. Fertig. Es heißt sogar in

der  rabbinischen  Literatur  –  eben  nicht  in  der  Bibel  –  sondern  in  der

rabbinischen Literatur im Talmud, Sanhedrin 10: Nach dem Tod der Propheten

Haggai, Sacharja und Maleachi wich der Heilige Geist von Israel. Nun, in dieser

Zeit hat man im Judentum dennoch Bücher geschrieben. Nicht wahr, das NT

das endet mit Offenbarung. Und im letzten Buch wird noch gewarnt, wer jetzt

noch hier etwas hinzufügt, dem wird Gott von den Plagen hinzufügen. Also der

- 13 -



Kanon ist abgeschlossen. Aber seit den 90er Jahren im ersten Jahrhundert, als

Johannes dieses Buch verfasst hatte, sind doch in der Zwischenzeit noch ein

paar Bücher geschrieben worden von Gläubigen, von Christen, nicht wahr. Ja,

aber  wenn wir  Bücher  schreiben,  haben wir  nicht  den  Eindruck,  wir  wären

inspiriert und die wären irgendwie fehlerlos usw. Und so hat man im Judentum

auch nach Maleachi Bücher geschrieben und z.B. 1. Makkabäer. Das ist eine

geschichtliche Beschreibung der Makkabäerzeit, in der schrecklichen Zeit, als

Antiochus  Epiphanes  von  Syrien  unter  dem  jüdischen  Volk  wütete,  viele

abschlachtete und den Tempel entweiht hatte durch ein Götzenbild und durch

ein Schweineopfer. Das wird dort alles im Detail beschrieben, wie das war. Und

in 1. Makkabäer 9 heißt es dann: Es war so große Trübsal in Israel, wie nicht

gewesen, seitdem wir keine Propheten mehr haben. Ah, in 1. Makkabäer wird

ja gerade gesagt, wir haben gar keine Propheten mehr und eben seit Maleachi.

Aber seit Maleachi hat es noch nie eine solche Trübsal gegeben in Israel wie

gerade in dieser Zeit. Aber gut, das war ja alles vorausgesagt in Daniel 11,

ganz detailliert. Und 1. Makkabäer ist ein geschichtlicher Bericht, wie das dort

war, aber nirgends steht in 1. Makkabäer, dass der Schreiber beanspruchte 'so

spricht der Herr' oder irgendwelche Inspiration beanspruchte. Und das 2. Buch

Makkabäer, das ist von einem anderen Schreiber, offensichtlich aus pharisä-

ischer Tradition, da haben wir auch einen geschichtlichen Bericht über diese

schlimme Makkabäerzeit, einfach von einem anderen Autor. Und am Schluss

des Buches, also er beansprucht überhaupt nicht Inspiration. Ich kann dann

mal den Schluss vorlesen, dann kriegt man einen klaren Eindruck, worum es

da geht. Ich lese aus 2. Makkabäer 1538:

So  will  ich  nun  hiermit  dieses  Buch  beschließen,  nachdem  Nikanor

umgekommen und die Juden die Stadt wieder erobert haben. Und hätte ich's

lieblich gemacht, das wollte ich gerne, ist's aber zu gering, so hab ich doch

getan, so viel ich vermochte. Denn allezeit nur Wein oder Wasser zu trinken,

ist nicht lustig, sondern zuweilen Wein, zuweilen Wasser trinken, das ist lustig.

Also ist auch lustig, so man mancherlei liest, das sei das Ende.

- 14 -



Also, was beansprucht er hier: Ich habe mir einfach sehr Mühe gegeben und

ich hoffe, dass die Leser an dem Buch Freude haben, aber wenn's halt eben

nicht so gut rausgekommen ist, muss ich doch sagen, ich habe gemacht, was

ich konnte. Und dann sagt er: Und überhaupt, Abwechslung ist ja beim Trinken

schon von Bedeutung und eben beim Lesen auch. Also er wollte hochstehende

Unterhaltungslektüre schreiben. Und in keinem der Apokryphen – das sind also

alles  Bücher,  die  im  Judentum  verfasst  wurden  nach  Maleachi  in  dieser

400 Jahre  dauernden  Zeit  des  Schweigens  durch  Schriftpropheten  –  und

nirgends  in  diesen  Büchern  steht  'so  spricht  der  Herr',  sondern  es  sind

menschliche Bücher. Und darum hat man im Judentum diese Bücher auch nie

als  Gottes  Wort  angesehen.  Nie.  Und erst  später  hat  dann die  Katholische

Kirche  ganz  offiziell  bei  dem  Konzil  von  Trient  in  der  Gegenreformation,

16. Jahrhundert, erklärt: Wer diese Bücher ablehnt, der sei verflucht, der sei

anathema. Also alle Evangelischen, die ja die Apokryphen ablehnen als Gottes

Wort, die stehen unter dem Fluch des Konzils von Trient, muss man wissen.

Und ein Konzil kann die Kirche nie mehr zurücknehmen, weil sie das betrachtet

als  absolut  unfehlbar.  Und  das  muss  man  wissen  für  all  die,  die  sich  für

Ökumene  interessieren.  Die  arbeiten  da  in  der  Ökumene  zusammen  mit

solchen,  die  sie  ganz klar  verfluchen.  Und nun,  diese Bücher  hatten Juden

geschrieben. Und das AT wurde dem Volk Israel anvertraut, wie das in Römer 3

steht,  dass Gott  Israel,  den Juden, seine Aussprüche anvertraut hatte.  Und

darum  musste  Israel  erkennen,  welche  Bücher  von  einem  beglaubigten

Propheten waren und welche nicht. Und so hat Israel erkannt, dass all diese

Bücher von 1. Mose bis Maleachi sind Gottes Wort, aber die Apokryphen, das

war klar, die sind das nicht. Und dann kommt man 2000 Jahre später und sagt:

Doch die sind's und wehe, wer die nicht anerkennt, der ist verflucht.  Dann

muss man sagen: Das ist wirklich, wer in der Geschichte zu spät kommt, ja …

Der Mann, der die Sowjetunion dann zum Einstürzen brachte, der sagte: Wer

zu spät kommt, wird von der Geschichte bestraft. Aber hier muss man sagen:

Wer zu spät kommt, wird von Gottes Wort bestraft. Ja, weil Gottes Wort die

Sache klar macht. 

- 15 -



Und so hat das also nichts zu tun mit Gottes Wort, aber wir haben da viel

Information.  Und  gerade  die  Makkabäer-Bücher,  die  geben  uns  ganz  viel

Information grad über die Zeit der Makkabäer, die eben sehr detailliert im Buch

Daniel prophezeit war. Und da sieht man die Erfüllung.

Und nun der langen Rede kurzer Sinn: Hier in Hebräer 11 spielt der Hebräer-

brief  auf  diese  Zeit  an  mit  dem  Hinweis  auf  dieses  Rädern.  Das  wird

beschrieben in 2. Makkabäer 6,18 bis 7,42. Und da wird übrigens auch noch

die Geschichte erzählt von sieben Brüdern, die ermutigt von der Mutter, lieber

im  Kochkessel  skalpiert  mit  abgeschnittener  Zunge  sowie  mit  abgehackten

Händen und Füßen starben und auf die Auferstehung hofften, als den Glauben

zu verleugnen. Und nicht wahr, hier in Hebräer 11 haben wir gelesen:

35 …  andere  aber  wurden  gefoltert,  da  sie  die  Befreiung  nicht

annahmen, damit sie eine bessere Auferstehung erlangten.

Fragt man sich: Ja warum, warum haben die die Befreiung nicht angenommen?

Nun, muss man diese Geschichte lesen und dann sieht man: Aha, Antiochus

Epiphanes  hat  ihnen  die  Freiheit  angeboten,  wenn  sie  dem  Glauben

abschwören. Und diese Mutter von diesen Söhnen hat ihre Söhne ermutigt, sie

mögen doch ja nicht von dem Glauben abfallen, sie sollen lieber sterben, denn

auf sie wartet die Hoffnung des ewigen Lebens. Und das wird hier aufgenom-

men. Die haben die Befreiung nicht angenommen, weil  das Abfall  bedeutet

hätte. Und die haben sich foltern lassen auf grausamste Art, damit sie eine

bessere  Auferstehung  erlangten.  Warum  wird  das  hier  genau  nach  diesen

Auferstehungen  von  Vers  35a  erwähnt?  Weil  es  hier  geht  um die  bessere

Auferstehung.  Das  ist  die  Auferstehung,  wo  man  aufersteht  und  nie  mehr

stirbt. Nicht wahr, diese Kinder, die da bei Elia und Elisa auferweckt worden

waren,  die  sind  später  wieder  gestorben,  sonst  würden  die  ja  heute  noch

leben. Also wie im Märchen: Und wenn sie nicht gestorben sind, so leben sie

heute noch, ja. Aber bezogen auf jemanden, der wirklich auferstanden war,

sind eben kein Märchen, und warum sind die nicht mehr da? Die sind wieder

gestorben. Das gilt übrigens auch für einen Lazarus in Johannes 11. Der ist

auferweckt worden, aber ist wieder gestorben. Der Jüngling von Nain auch.

- 16 -



Das  12jährige  Mädchen  des  Jairus  auch.  Das  war  nicht  eine  definitive

Auferstehung,  sondern  nur  eine  vorläufige.  Das  war  ein  Vorgeschmack vor

Golgatha, wo der Herr Jesus dann durch seinen Tod am Kreuz die Macht des

Todes besiegt hatte. Das war ein Vorgeschmack, dass Gott die Macht hat, den

Tod zu besiegen, und zwar dann, wenn der Messias einmal kommen wird. Er

wird den Tod zunichte machen. Und darum ist der Herr Jesus der erste, der

auferstanden ist von den Toten und nie mehr stirbt. Das wird gesagt in Römer

6, er wird nie mehr sterben. Golgatha wird sich nie mehr wiederholen. Das war

ein für allemal, für alle Ewigkeit. Und darum wird der Herr Jesus auch genannt

'der  Erstgeborene'  der  Toten  und  auch  'der  Erstgeborene  aus  den  Toten'.

Warum? Weil er den ersten Rang hat als der, der auferstanden ist, der erste zu

sein, der nicht mehr stirbt. Und das ist die bessere Auferstehung. Natürlich war

das eine grandiose Sache, als diese Witwe von Sarepta ihr irdisch gesprochen

Ein  und  Alles  wieder  zurückerlangte.  Aber  es  war  noch  nicht  die  bessere

Auferstehung, weil die alle wieder gestorben sind. Es durfte keine definitive

Auferstehung  geben,  bevor  nicht  der  Messias  selber  gestorben  und  dann

definitiv auferstanden war. Und darum übrigens auch all  diese Heiligen, die

Matthäus 27 im Moment des Todes des Herrn Jesus auferweckt worden sind,

die  sind  alle  wieder  gestorben,  sonst  wären  sie  jetzt  noch  da.  Das  waren

alttestamentlich  Gläubige,  die  in  Jerusalem  begraben  waren,  die  sind  im

Moment des Todes  des  Herrn Jesus,  sind die  auferweckt  worden und dann

heißt es, man muss ganz genau lesen – wie immer in der Bibel: Nach seiner

Auferstehung  sind  sie  dann  vielen  erschienen.  Also  sie  sind  nicht  bei  der

Auferstehung auferstanden, sondern im Moment des Todes da waren die wach

in den Gräbern. Und nach der Auferstehung des Herrn Jesus sind die dann

auch aus den Gräbern gekommen und verschiedenen erschienen. Und das war

auch ein Zeichen, um klarzumachen, der Tod des Herrn Jesus hat die Macht

des  Todes  gebrochen.  Aber  natürlich,  auch  nachher  sind  ja  die  Gläubigen

weiter gestorben – bis heute. Ja, eigentlich müsste man sagen: Seid Golgatha

dürfen wir gar nicht mehr sterben. Der Tod ist ja die Folge der Sünde. Und der

Herr  Jesus  hat  doch  den  Tod  besiegt  am  Kreuz.  Ja  natürlich.  Aber  wieso

- 17 -



sterben die  immer noch und auch alle,  die  glauben,  dass  Gott  auch heute

immer noch Zeichen und Wunder macht und wir sollten eigentlich nicht mehr

krank werden,  weil  Christus durch sein Sterben auch die  Krankheit  besiegt

habe. Dann muss man sagen: Aber wieso dürfen sie nicht krank werden, aber

sterben dürft  ihr? Die sterben ja alle.  Also auch die größten Führer in der

charismatischen Bewegung des 20. und Anfang des 21. Jahrhunderts, die sind

ja in großer Zahl gestorben. Die dürfen ja gar nicht sterben. Wenn sie sagen,

das Lamm hat den Tod besiegt und die Krankheit besiegt. Aber wieso sterben

die noch? Ganz einfach, weil der Herr Jesus am Kreuz grundsätzlich den Tod

besiegt hat und das ist endgültig bewiesen indem er auferstanden ist und nie

mehr stirbt. Aber die Anwendung dieses Sieges auf die Gläubigen das kommt

erst,  und  zwar  bei  der  Entrückung der  Gemeinde.  Also  das  ist  quasi  noch

aufgeschoben und darum darf unser Körper – ich formuliere das jetzt mal so –

krank werden. Weil es gibt Leute, die sagen: Ich dürfte nicht krank werden.

Und wenn sie dann krank werden, dann wird ihr ganzer Glaube wackelig: Ich

dürfte eigentlich gar nicht krank werden, vielleicht glaube ich zu wenig. Ja,

dann muss man Römer 8 lesen. Aber das hilft wirklich. Das ist so entlastend,

dass man da nicht unter einen falschen Druck kommt. Und da schreibt nämlich

der Apostel Paulus in Vers 18. Römer 8 Vers 18:

18 Denn ich halte dafür, dass die Leiden der Jetztzeit nicht wert sind,

verglichen  zu  werden  mit  der  zukünftigen  Herrlichkeit,  die  an  uns

offenbart  werden soll.  19 Denn das sehnliche Harren der Schöpfung

wartet auf die Offenbarung der Söhne Gottes. 

Wenn Jesus Christus kommen wird in Macht und Herrlichkeit mit allen Erlösten,

dann werden die Söhne Gottes offenbar. Also auf diesen Zeitpunkt wartet die

ganze Schöpfung, die heute leidet.

20 Denn die  Schöpfung  ist  der  Vergänglichkeit  unterworfen  worden

(nicht  freiwillig,  sondern  dessentwegen,  der  sie  unterworfen  hat

[nämlich Adam, der als Krone der Schöpfung gefallen war]), auf Hoffnung,

21 dass auch die Schöpfung selbst frei gemacht werden wird von der

- 18 -



Knechtschaft  des  Verderbens  zu  der  Freiheit  der  Herrlichkeit  der

Kinder Gottes. 

Also die Schöpfung leidet heute. Und wir sehen, wie es große Probleme gibt in

der ganzen Schöpfung. Und hier wird klar, die Zukunft der Welt ist grün, aber

nicht  wegen  der  Grünen,  sondern  weil  Gott  eben  diese  Schöpfung  noch

freimachen wird, aber erst in der Zukunft. Und dann sagt Paulus:

22 Denn wir wissen, dass die ganze Schöpfung mitseufzt und mit in

Geburtswehen liegt bis jetzt. 

Also die ganze Natur, sagt der Apostel Paulus 2000 Jahre vor den Grünen, sagt

er,  die  liegt  in  Geburtsschmerzen.  Und  Geburtsschmerzen  sind  sehr  sehr

schmerzhaft. Auf der Skala von 1 bis 10 werden die bei 10 verortet. Aber die

ganze  Schöpfung  ist  in  den  Wehen  der  Geburt  drin.  Aber  dann,  wenn  die

Geburt kommt und fertig ist, dann kommt die große Freude. Und so, sagt er,

mitseufzt und mit in Geburtswehen liegt bis jetzt.

23 Nicht allein aber sie, sondern auch wir selbst [wir Gläubige], die wir

die  Erstlinge  des  Geistes  haben,  auch  wir  selbst  seufzen  in  uns,

erwartend die Sohnschaft: die Erlösung unseres Leibes. 

Ach  so,  auch  wir  leiden.  Die  gefallene  Schöpfung  leidet,  aber  sogar  die

Gläubigen leiden unter Krankheiten und Nöten,  aber sie wissen: Das letzte

Wort wird noch gesprochen. Und das ist dann, wenn unser Körper erlöst wird.

Das heißt also, wir haben heute die Erlösung der Seele, aber die Erlösung des

Körpers haben wir noch nicht. Dieser Körper ist nicht erlöst und darum altern

wir. Und es ist einfach nicht – man kann das nicht wegmachen, ja. Aber dieser

Prozess ist da. Da müssen wir uns aber keine Sorgen machen. Wir werden

immer  älter  und  die  Falten  nehmen  zu  und  alles.  Das  gehört  dazu,  ganz

normal. Muss man ein 'Ja' dazu haben. Und wir wissen aber, dieser Körper wird

noch erlöst, und zwar bei der Entrückung wird der Herr Jesus kommen. Die

Gläubigen, die dann noch leben, ihr Körper wird sofort umgewandelt in einen

perfekten Auferstehungsleib und die, die schon verstorben sind, die Atome in

den Gräbern und übrigens auch in den aufgehobenen Gräbern ...  Wurde mir

die Frage gestellt: Was ist eigentlich mit denen Gläubigen, deren Gräber auf-

- 19 -



gehoben worden sind? Ja, das macht man doch in der weltlichen Kultur. In

Israel ging das nicht. Das geht gar nicht. Darum wissen sie auch nicht mehr,

wohin  mit  den  Toten.  Die  gehen  immer  tiefer  runter,  einen  Stock  um den

andern. Jerusalem ist unterhöhlt, unterhöhlt, unterhöhlt. Aber eben sogar die

aufgehobenen Gräber. Der Herr der Atome wird sie sammeln und er wird den

verstorbenen Körper  wieder  auferwecken und daraus mit  derselben Materie

einen vollkommenen Auferstehungskörper machen. Und dann haben wir  die

Erlösung des Leibes. Aber eben es ist jetzt noch eine Zwischenzeit. Also man

kann sagen, wie beim Gericht. Es gibt doch, de jure ist das und das und das

vom Gericht beschlossen; 'de jure' heißt 'nach gerichtlichem Entscheid'. Aber

das ist ja noch nicht umgesetzt. Und wenn das Urteil umgesetzt wird, dann ist

es 'de facto'. Also 'de jure' haben wir die volle Erlösung, ja, aber 'de facto' für

den Körper  noch  nicht.  Das  ist  aufgeschoben,  aber  nicht  aufgehoben.  Und

darum eben dieses Leiden, das möglich ist. Und gerade Hebräer 11 ist in dieser

Hinsicht auch wieder  eine Entlastung für die,  die  unter dem Druck stehen,

irgendwie ich sollte immer gesund sein, mir sollte es immer gut gehen. Ja gut,

hier  wird  beschrieben,  die  Königreiche  bezwangen,  Gerechtigkeit  gewirkt,

Verheißungen erlangt, der Löwen Maul verschlossen und die Kraft des Feuers

ausgelöscht usw. Ha, grandiose Dinge. Und dann heißt es: Andere aber wurden

gefoltert und noch weiter: verhöhnt, gegeißelt, ins Gefängnis getan, gesteinigt,

zersägt, versucht. Das klingt alles nicht so nach Triumph, ja. Bei den einen so,

bei  den  anderen  so.  Aber  beides  waren  Glaubenshelden.  Merkt  man,  das

Wohlstandsevangelium wird hier zerschlagen. Gott kann machen, was er will.

Er kann jemandem als Gläubigem eine wunderbare Gesundheit schenken und

er kann in seinem Berufsleben Gelingen haben usw. und ein anderer sagt: Mir

gelingt's nicht und ich mache es auch im Glauben. Ja, eben die einen werden

so geführt, die anderen so. Aber alle gehören zu den Glaubenshelden. Und,

nicht wahr, gewisse werden entführt von Terroristen und die beten, und dann

werden sie frei. Und diese Béatrice Stöckli vor Kurzem in Mali sie wurde von

den Islamisten erschossen.  Ja und ihre Kollegin,  die  mit  ihr  so lange fest-

gehalten war, diese Französin, die wurde freigelassen. Poh. Und jetzt habe ich

- 20 -



gerade heute Morgen einen Artikel gelesen, da hat ein Journalist diese Béatrice

gegeißelt:  Das ist  natürlich  ein  extremistischer  Fall  von jemandem aus der

Freikirche. Man geht doch nicht zu den Islamisten, um sie zu missionieren. Man

weiß doch, was dann passiert. So wird die hingestellt, sie ist die Dumme. Die

Islamisten, die werden einfach … das ist halt so, nicht wahr. Dann muss man

sicher nicht dorthin gehen. Und da steht sogar: Wie kann diese Frau so etwas

tun? Die geht dorthin zu den Islamisten, hofft, dass Leute dort zum Glauben

kommen, zum christlichen Glauben, und dabei weiß sie doch genau, dass die

dann von den Islamisten erschossen werden, sobald sie davon Lunte gerochen

haben. Wie kann man so etwas verantworten, die missionieren gehen, wenn

sie nachher in Lebensgefahr kommen. Also so etwas von pietätlos, ja. Und da

wird  gesagt:  Ja,  diese  Frau  hat  wahrscheinlich  ihr  Ende  sich  ganz  anders

überlegt, hätte sich nie vorgestellt, dass sie so endet. Dann hätte man Béatrice

fragen sollen: Denkst du, könnte es sein, dass der Herr dich einen schweren

Weg  führt?  Ja.  Das  sind  die  biblischen  Beispiele.  Gewisse  wurden  befreit,

entgingen des Schwertes Schärfe, andere nicht, dass sie die Befreiung nicht

annahmen.  Und  das  ist  gerade  der  Punkt.  Die  Französin,  die  jetzt  frei

geworden ist, die ist in der Zwischenzeit zum Islam übergetreten. Das war,

soweit ich weiß, nicht eine überzeugte Christin, aber sie hat sich so die Haut

gerettet mit Übertritt zum Islam und Béatrice hat das eben nicht gemacht. Und

so hat sie das erlebt. Aber der Herr zeigt: Diese Möglichkeit gibt’s. Aber sie war

eine Glaubensheldin. Sie wurde schon verschleppt und kam dann wieder frei,

2012 verschleppt, kam wieder frei und dann ging sie wieder – an den gleichen

Ort. Und dann wurde sie 2016 nochmals verschleppt und jetzt ermordet. Aber

sie ist ein leuchtendes Zeugnis für den Herrn. Sie war bereit, einfach alles zu

geben. Sie war eine mal Spitex-Hilfe von jemandem aus der Gemeinde hier

und dann später ist sie in die Mission gegangen. Das war so etwas von ihrem

Weg. Aber eben, das, was uns hier gezeigt wird, das ist eben auch für unsere

Zeit. 

Und  gehen  wir  jetzt  weiter,  dann  wird  davon  gesprochen,  dass  gewisse

verhöhnt wurden, ja, das tut auch weh. Aber lieber das als eine Kugel in den

- 21 -



Kopf, nicht wahr. Und der Apostel Paulus hat das auch ertragen, als er in Athen

war und diese stoischen und epikureischen Philosophen sagten 'was will doch

diese Saatkrähe da?', so wörtlich dieser Schwätzer 'diese Saatkrähe'. Die mal

da was pickt und da was aufpickt, aber nichts versteht. Ja, das kann man noch

ertragen,  aber  es  macht  weh.  Und  eben,  wenn  hier  von  Verhöhnung

gesprochen wird, dann können wir denken, wie ich auf dem Blatt vermerkt

habe, z.B. an David. In 2. Samuel 16 hat er erlebt, wie gegen ihn gelästert

wurde.  Und dann auch Elisa hat erlebt,  wie diese Kinder ihn ganz bewusst

verlacht haben als Propheten. Das war in 2. Könige 2,23. Und so kann man

weitere Beispiele anführen. Und warum erwähnt das der Apostel Paulus hier im

Hebräerbrief?  Ja,  ich  habe hier  verwiesen auf  10 Vers  33,  da sagt  er  den

Hebräern:

33 indem ihr  einerseits  sowohl  durch  Schmähungen als  auch  durch

Drangsale  zur  Schau  gestellt  wurdet,  andererseits  aber  Genossen

derer wurdet, die so einhergingen.

Ja, er sagt: Ihr habt das erlebt diese Schmähung von anderen Juden, die euren

Glauben an den Messias Jesus verspottet und abgelehnt haben. Und jetzt wird

hier Mut gemacht: Seht ihr und sogar im AT haben Gläubige dasselbe erlebt

und sie sind mutig den Weg vorangegangen. 

Dann wird erwähnt Geißelung und in Jeremia 37,15 da wird Jeremia gezüchtigt

und das  könnte  eine  Geißelung  gewesen  sein  diese  Züchtigung.  Und  dann

haben wir die Geißelung von Eleasar in 2. Makkabäer 6, eben aus der jüdi-

schen Geschichte übernommen. Also man sieht: Mehr als einmal wird aus der

Geschichte etwas zitiert und das gibt noch mehr. Z.B. in 2. Timotheus 3 da

spricht der Apostel  Paulus von Jannes und Jambres, die Mose widerstanden

haben. Ja im ganzen AT liest man nirgends von Jannes und Jambres. Man kann

2. Mose auf Hebräisch lesen, auch da steht nichts von Jannes und Jambres.

Aber  in  der  Rabbinerbibel  hat  man  ja  noch  die  aramäische  Übersetzung

daneben. Ja,  und in der aramäischen Onkelos-Übersetzung dort  werden die

Namen von den zwei Zauberern in Ägypten in 2. Mose 7 erwähnt. Aber das ist

eine  außerbiblische  Überlieferung  im  Judentum,  die  vom  Übersetzer  des

- 22 -



Targum hineingenommen wurde, weil der Targum ist nicht so eine wörtliche

Übersetzung, Onkelos schon ziemlich wörtlich, aber mit erklärenden Zusätzen

drin. Und darum wurden diese Namen eingefügt. Und warum wusste Paulus

von Jannes und Jambres? Durch die jüdische Überlieferung, aber nicht in der

Heiligen  Schrift  überliefert.  Aber  interessant,  er  sagt  nirgends  'die  Heilige

Schrift sagt Jannes und Jambres'. Er sagt einfach, was geschehen ist. Und das

macht jetzt auch klar: Dürfen wir neben der Bibel auch Geschichtsbücher und

Informationen  des  Umfeldes  benutzen  oder  sollten  wir  uns  auf  die  Heilige

Schrift beschränken? Die Heilige Schrift ist ja selbstgenügsam, das haben auch

die Reformatoren betont. Wir brauchen nicht etwas Zusätzliches zur Bibel. Die

Bibel enthält alles, was Gott uns sagen wollte. Aber trotzdem dürfen wir die

Informationen rundherum mit benutzen. Und das zeigt uns die Heilige Schrift

selbst, indem Paulus das so macht und auch andere Bibelschreiber. Gerade z.B.

in den Chronika-Büchern wird immer wieder gesagt: Ist das nicht geschrieben

in der und der Geschichte? Ist das nicht geschrieben in der und der und der

Geschichte? Und da werden ganz viele Bücher erwähnt,  die nicht zur Bibel

gehören und die übrigens heute gar nicht mehr existieren. Aber die damaligen

Bibelschreiber  haben  diese  geschichtlichen  Berichte  benutzt  und  unter

Inspiration  des  Heiligen  Geistes  dann  das  Buch  geschrieben.  Und  das

Endprodukt, das ist das Inspirierte. Aber sie haben diese Zeugnisse benutzt

und die werden in der Bibel sogar erwähnt. Also es gibt, ich könnte es zeigen

im  Detail  2.  Chronika.  In  einem  früheren  Bibelstudientag  haben  wir  das

durchgenommen,  da habe ich die  ganze Liste mit  diesen Büchern auch im

Skript  angegeben.  Das  sind  außerbiblische  Bücher,  die  aber  ihren  Wert

geschichtlich hatten. Und wie war das mit dem Evangelisten Lukas, er sagt in

Lukas  1,  er  sei  den  Augenzeugen  nachgegangen  und  hat  das  alles  fein

säuberlich gesammelt und dann in geordneter Reihenfolge hat er das hier im

Evangelium  zusammengestellt.  Also  er  hat  Augenzeugen  konsultiert  und

aufgrund  von  Augenzeugenberichten  den  inspirierten  Bericht  geschrieben.

Lukas ist hundert Prozent Gottes Wort, aber da waren Zeugen, die benutzt

wurden.  Und  so  gibt  uns  das  eben  wichtige  Hinweise,  dass  geschichtliche

- 23 -



Zusatzinformationen,  Hintergrundinformationen,  dass  wir  das  zum  Segen

benutzen dürfen. Aber natürlich, man kann in solchen Dingen auch versaufen.

Ich benutze dieses derbe Wort, ja Luther übersetzt ja, dass die Schweine, die

bei  dem Gadarener den Hang runtergingen, dass die dann ersoffen im See

Genezareth. Ich sage das aus dem Grund, manchmal werde ich gefragt: Ja wie

ist  das,  manchmal  erwähnst  du  talmudische  Information  oder  rabbinische

Literatur, würde sich das lohnen, soll man sich das anschaffen und durchlesen?

Dann sage ich, jetzt muss man aufpassen. Also der Talmud, im Deutschen sind

das zwölf dicke Bände. Und da ist so vieles drin, was nichts bringen wird für's

Bibelstudium, es sei denn, man muss die richtigen Sachen holen. Und so mit

der  ganzen rabbinischen Literatur,  wenn man die Perlen rausholt,  dann hat

man einen unwahrscheinlichen Gewinn. Aber die Gefahr ist ganz groß, dass

man da wirklich untergeht. Und das darf nicht geschehen. Es ist wie Internet.

Internet ist ganz gefährlich und viele Leute, die versinken wirklich im Schlamm

des Internets und meinen, da Informationen zu finden und das ist genau Gift,

Giftquellen.  Auch  da  muss  man  genau  wissen,  wo  man  am  richtigen  Ort

anklicken darf und wo nicht ein einziges Mal, ja. Und darum empfehle ich das

nicht einfach so, sondern man muss wirklich eine Berufung haben vom Herrn

und dann kann man die Dinge wirklich zum geistlichen Nutzen einsetzen, aber

sonst kann man sich völlig verlieren.

Ja  und  dann  gehen  wir  weiter:  wurde  durch  Verhöhnung  und  Geißelung

versucht.  Das  habe  ich  erwähnt.  Und  da  haben  wir  auch  nochmals  einen

Hinweis  auf  Eleasar  und  die  sieben  Brüder  aus  2.  Makkabäer,  die  wurden

versucht:  Fallt  ab  vom Glauben  und dann werdet  ihr  frei  und  müsst  nicht

leiden. Aber die Mutter ermutigt dort und sagt: Ich habe dich 9 Monate unter

meinem Herzen getragen, eine ganz ergreifende Rede, aber ich möchte dich

ermutigen,  dem  Angebot  abzusagen  und  wirklich  auf  das  ewige  Leben  zu

hoffen. Und alle sieben bleiben treu, trotz dieser Versuchung. Dann heißt es:

starben  durch  den  Tod  des  Schwertes.  Da  können  wir  denken  an  Urija  in

Jeremia 26,23. Ein Prophet Gottes, der getötet wurde in der Zeit von Jeremia.

Warum musste der gehen und Jeremia durfte länger bleiben? Das hat der Herr

- 24 -



in seiner Hand. Warum wird der befreit und die wird nicht befreit? Das werden

wir später einmal sehen, warum. Das hat einen Grund, denn Gottes Wege sind

höher als unsere Wege. Und dann können wir auch noch denken an Daniel

11,33, dort haben wir ja die Prophetie über die Makkabäer. Und auch da wird

gesagt, dass etliche von ihnen werden fallen durch Schwert usw. Sie starben

den  Tod  des  Schwertes.  Und  dann  wird  gesagt:  Sie  gingen  umher  in

Schafpelzen und Ziegenfellen. Und das war die typische Propheten-Kleidung im

AT. Darum in 2. Könige 1 Vers 8: Jemand hat Elia angetroffen und war sich

nicht ganz im Klaren und dann wird gefragt, wie er ausgesehen hat. Er hat

einen  härenen  Mantel.  Elia,  der  Tisbiter.  Das  war  klar.  Sein  Mantel,  sein

härener Mantel aus Ziegenhaar, das war das typische – man könnte sagen –

Markenzeichen  des  Propheten.  Das  ist  der  Prophet  Elia.  Jawoll.  Die  haben

Ziegenfelle  getragen  und  auch  Schafpelze.  Und  jetzt  versteht  man  auch,

warum der  Herr  Jesus  in  Matthäus  7  Vers  15  spricht  von  Wölfen,  die  im

Schafspelz kommen. Das sind falsche Propheten, die sich ausgeben als wären

sie echte Propheten. Aber in Wirklichkeit sind sie reißende Wölfe, die die Herde

Gottes spalten.  Wir  haben das ja in Matthäus 7,  können wir  das kurz auf-

schlagen  und  dann  dazu  noch  Apostelgeschichte  20  aufmachen.  In  der

Bergpredigt 7 Vers 15:

15 Hütet  euch vor den falschen Propheten,  die  in  Schafskleidern zu

euch  kommen,  innen  aber  sind  sie  reißende  Wölfe.  16 An  ihren

Früchten werdet ihr sie erkennen. 

Und dann in Apostelgeschichte 20 warnt Paulus die Ältesten der Gemeinde in

Ephesus  vor  künftigen  Schwierigkeiten  in  der  Gemeinde.  Und zwar  sagt  er

Apostelgeschichte 20,29:

29 Ich  weiß,  dass  nach  meinem  Abschied  reißende  Wölfe  zu  euch

hereinkommen werden,  die  die Herde nicht  verschonen.  30 Und aus

euch selbst werden Männer aufstehen, die verkehrte Dinge reden, um

die Jünger abzuziehen hinter sich her.

Also  diese  Wölfe  im  Schafspelz,  die  sehen  so  lammfromm  aus,  aber

aufgepasst, es gibt Leute, die können so schön reden, so lieb, in Wirklichkeit

- 25 -



sind  sie  Wölfe.  Und  die  werden  die  Herde  da  nicht  schonen.  Und  das

Interessante ist, wenn man heute irgendwo eine Schafherde sieht bei uns und

einen Wolf auf sie loslässt, was geschieht? Ja, wir wissen es nicht, weil wir da

im Unterland keine Wölfe haben. Da könnte uns Kurdin sagen, wie es da oben

ist, im Oberland. Aber es ist bei uns so, dass dann die Schafe, die stürzen

zusammen auf einen Punkt. Aber das sind eben nicht die Schafe vor 2000 und

mehr Jahren in Israel. Das kennt man bei Altrassen, sogenannte Altrassen bei

Schafen die funktionieren in ihrem Instinkt noch so wie zu biblischen Zeiten.

Ein Wolf geht in die Herde hinein und dann zerstreuen sie sich, machen genau

das Gegenteil. Und das wird auch in Hesekiel 36 gesagt von diesen Angriffen

auf  die  Herde  Gottes  und  wie  dann  die  Schafe  zerstreut  werden  auf  den

Hügeln. Und das ist der Punkt: Die kommen rein und dann wird die Gemeinde

auseinandergerissen und die Leute gehen da, da, da und da und da hin. Und

darum wird gewarnt eben vor denen, die mit Schafskleidern kommen. Aber

eben Schafpelz ist die typische Kleidung für einen Propheten Gottes. Und dann

wird weiter gesagt: Sie hatten Mangel, Drangsal und Ungemach. Da können

wir denken an die lange Zeit, wie David geflohen ist und in der Wüste Judäa

umher irrte, aber auch Elia in der Wüste Negev und wie er dann schließlich bis

zum Sinai gegangen ist. Und dann wird zusammengefasst: Sie, denen die Welt

nicht wert wer, irrten umher in den Wüsten und Gebirgen und Höhlen und den

Klüften der Erde. Also das war gar nicht ein Dasein, dass zum Wohlstands-

evangelium  passen  würde.  Das  zerstört  und  entlarvt  das  Wohlstands-

evangelium als  etwas Falsches.  So kann's  aussehen.  Aber  das waren treue

Leute. Wieder denken wir an David, Elia und andere.

Und jetzt  ist Zeit für eine lange Pause von ½ Stunde und dann gehen wir

weiter mit Vers 39.

Wir fahren weiter in Hebräer 11. Ich habe gesagt vor der Pause Vers 39, aber

wir  müssen  noch  etwas  zurück.  Wir  haben  noch  nichts  gesagt  zu  dem

Gefängnis. Das wird ja auch noch erwähnt in Vers 36: versucht und dazu durch

Fesseln und Gefängnis. Da können wir natürlich denken an die Gefangenschaft

von Simson in Richter 16 und dann den Propheten Micha in 2. Könige 22. Das

- 26 -



ist ein anderer Micha als der, der das Buch Micha geschrieben hat, aber auch

ein  Prophet.  In  2.  Könige 22 wurde er  ins  Gefängnis  getan.  Und natürlich

Jeremia, der hat das ganz dramatisch erlebt, was Gefängnis bedeuten kann,

Jeremia 37,18 usw. Und nun, das ist natürlich auch wieder eine Anspielung auf

die Hebräer selbst,  denn in 10 Vers 34 da sagt er,  und zwar so nach dem

Mehrheitstext: 

34 Denn ihr habt sowohl an meinen Ketten Teilnahme bewiesen, als

auch den Raub eurer Güter mit Freuden aufgenommen, da ihr wisst,

dass ihr für euch selbst einen besseren und bleibenden Besitz habt. 

Also da erinnert Paulus daran, dass er damals in Rom gefangen war, und das

haben sie eben innerlich mit ihm mitgetragen. Und schauen wir noch später, in

Kapitel 13 sagt er in Vers 3:

3 Gedenkt  der  Gefangenen,  als  Mitgefangene;  derer,  die  Ungemach

leiden, als solche, die auch selbst im Leib sind.

Also er sagt den Hebräern: Denkt an die Gläubigen, die im Gefängnis sind

damals ganz allgemein, nicht nur an Paulus. Und stellt euch vor, ihr wärt mit

ihnen im Gefängnis, dann hat man das richtige Mitgefühl.

Und weiter auf dem Skript, das Nächste ist dann: gesteinigt. Eine Steinigung

finden wir von Sacharja in 2. Chronika 24,21. Das ist nicht der Sacharja, der

das Buch Sacharja geschrieben haben, sondern das war ein früherer Zeuge des

Herrn. Aber der wurde gesteinigt. Und Jeremia wurde gemäß jüdischer Über-

lieferung – also außerbiblisch – in Ägypten schließlich gesteinigt.  Und dann

wird  gesagt:  zersägt.  Kein  einziges  Beispiel  haben  wir  im  AT,  wo  jemand

zersägt wurde. Aber auch da gibt es eine jüdische Überlieferung, eben nicht

inspiriert, aber das wurde überliefert im Juden, und zwar, dass Jesaja zersägt

wurde. In einem hohlen Baum Zuflucht suchend, wurde der Baum zersägt. Es

gibt noch diese Schrift,  die man nennt 'Das Martyrium Jesajas',  das gehört

eben zu all diesen Apokryphen und Pseudepigraphen. Es gibt ja viele Pseud-

epigraphen.  'Pseud'  heißt  ja  'falsch'.  Pseudepigraphen  das  heißt  'Schriften

unter  falschem Namen.  Also  in  der  Zeit  nach Maleachi  wurden eben nebst

historisch wertvollen Büchern wie 1. und 2. Makkabäer, wurden auch Bücher

- 27 -



geschrieben,  die  sind  historisch  überhaupt  nicht  wertvoll,  reine  Märchen-

geschichten, wie z.B. 'Der Drache in Babel', ja, als Zusätze zu Daniel. Märchen,

also völlig wertlos. Und dann gibt es auch Bücher, in denen ganz falsche Dinge

eben verbreitet werden, wie z.B. im Buche 'Tobit' (Tobias). Da findet man auch

okkulte Sachen. Also die Qualität dieser Schriften ist ganz ganz unterschied-

lich. Aber so ist es ja auch auf dem christlichen Büchermarkt heute, ja. Da

findet man wirklich alles, von biblisch bis an die totale Katastrophe, ja. Und

eine veröffentlicht quasi 'Brief von Jesus an mich' und verbreitet das, als wäre

das Inspiration vom Himmel. Das geht gar nicht. Aber das war damals schon

so. Und eben viele solche Schriften sind uns noch überliefert. Ich habe hier

zwei Bände von Kautzsch im Jahr 1900 herausgegeben 'Pseudepigraphen und

Apokryphen'. Und da findet man dann auch eben 'Das Martyrium von Jesaja'

und wie da beschrieben wird, wie er in der Zeit von König Manasse zersägt

wurde. Aber eben, das sagt nicht, dass diese Schrift, dass die irgendwie zu

Gottes Wort gehöre, sondern das ist einfach eine historische Tatsache, darum

wird sie hier genannt. Und ganz wichtig: Z.B. im Judasbrief, Judas zitiert dort

Henoch in Vers 14:

14 Es  hat  aber  auch  Henoch,  der  Siebte  von  Adam,  von  diesen

geweissagt und gesagt: „Siehe, der Herr ist gekommen inmitten seiner

heiligen Tausende, usw.

Und da haben manche gesagt: Seht ihr, Judas zitiert das Buch Henoch und das

Buch Henoch gehört zu diesen Pseudepigraphen. Das sind also Fälschungen

von einem falschen Propheten in dieser Zeit, der, um glaubwürdiger zu sein,

das, was er schrieb, herausgab unter dem falschen Namen von Henoch. Und

dort  kommt  dieser  Satz  auch  vor.  Und  da  wurde  gesagt:  Seht  ihr,  Judas

anerkennt  das  Buch  Henoch,  dieses  pseudepigraphische  Buch,  als  Heilige

Schrift. Und dann muss man Folgendes sagen: erstens Judas schreibt in Judas

Vers 14 nicht 'wie die Schrift sagt', dann kommt dieses Henoch-Zitat, sondern

er sagt 'Henoch hat gesagt'.  Also zitiert er hier ein prophetisches Wort von

Henoch, das im Judentum überliefert worden war – neben der Bibel. Historisch

richtig.  Und weil  das richtig war,  hat Judas das übernommen. Aber er sagt

- 28 -



nicht  'im  Buch  Henoch',  ja.  Und  dann  kommt  noch  etwas  dazu:  Im  Buch

Henoch ist dieses Zitat eine Irrlehre. Also das Zitat stimmt gar nicht mit Judas

überein. Denn im Buch Henoch, und das hab ich auch hier, da heißt es 'der

Herr ist gekommen inmitten seiner Heiligen, um Gericht auszuüben über sie'.

Was? Bei der Wiederkunft Christi, wenn der Messias kommt mit allen Heiligen,

mit allen Gläubigen, dann wird er die Heiligen nicht mehr richten. Das heißt:

Für die Ewigkeit wird nicht nochmals gerichtet und vor den Richterstuhl Christi

müssen sie sowieso vorher noch alle gestellt werden (2. Korinther 5 Vers 10).

Aber  nicht  erst  dann,  wenn er  in  Herrlichkeit  kommt,  dann ist  alles  schon

längst geklärt. Also es ist eine falsche Aussage. Die findet man im Judasbrief

nicht.  Also  die  Wahrheit  ist  die:  Dieser  Betrüger,  der  das  Buch  Henoch

geschrieben hat, der hat auch diese Überlieferung aus dem Judentum benutzt,

allerdings  falsch  wiedergegeben.  Und  Judas  hat  diese  Überlieferung  auch

benutzt.  Aber  das  bedeutet  nicht,  dass  er  das  betrügerische  Buch  Henoch

benutzt hätte, denn es stimmt ja gar nicht mit dem Wortlaut überein. Das sind

so Feinheiten, die man unbedingt wissen muss, sonst kann man plötzlich so in

Diskussionen in eine Falle  gelockt werden.  Ach ja,  der  hat  ja  außerbiblisch

zitiert als Heilige Schrift. Nein, hat er nicht. Aber es gibt außerbiblische Über-

lieferung, die korrekt ist. Und nur das nimmt der Heilige Geist in sein Wort auf.

Und hier eben genau diese Überlieferung des Zersägens von Jesaja, das ist

historisch korrekt. Und das heißt auch nicht, dass der Hebräerbrief diese Buch

'Martyrium Jesajas', die hebräische Version wird geschätzt auf 1. Jahrhundert

v. Chr., muss er gar nicht davon zitiert haben, sondern beide können auf eine

jüdische Tradition zurückgehen. 

Und interessant ist, die liberalen Theologen, die haben genau das gemacht mit

dem Buch Jesaja. Ja, da kam mit dem Aufkommen der liberalen Theologie der

Gedanke auf, oh, in Jesaja 44 am Schluss und 45, da prophezeit Jesaja um

700 v. Chr. von einem König Kores, der kommen wird und eine Nation nach der

anderen sich unterwerfen wird und der dann dem jüdischen Volk sagt: Baut

den Tempel wieder auf, baut die Stadt Jerusalem wieder auf. Das war eine Zeit,

als Jerusalem noch stand. Das war eine Zeit, wo man in der Geschichte keinen

- 29 -



Kores  sehen konnte.  Der  kam erst  –  sagen wir  –  150 Jahre später  in  der

Geschichte auf. Da haben die gesagt, ganz streng ihrer Ideologie, das kann ja

nicht  sein,  dass  Jesaja  das  vorausgesagt  hätte,  denn  sonst  gäbe  es  ja

übernatürliche Prophetie.  Das muss einer  geschrieben haben,  nachdem das

geschehen ist. Folglich kann nicht Jesaja das geschrieben haben, sondern ein

anderer. Und dann hat man behauptet: Also Jesaja hat geschrieben im Prinzip

Kapitel 1 bis 39 und dann ab Kapitel 40, da haben wir einen zweiten Jesaja.

Der wird dann so gescheit genannt 'Deuterojesaja'. Und dann später in den

50ziger Kapitel noch einen dritten Jesaja. Der wird dann genannt 'Tritojesaja'.

Haben sie das Buch zersägt in 3 Autoren. Und dann im Kleinen auch nochmals

zersägt.  Aber interessant,  die konnten den Propheten nicht mehr zersägen,

also sind ganz in der Tradition diese alten Feinde der Zeugen Gottes, indem sie

das  Buch  zersägt  haben  in  3  Teile.  Aber  interessant,  dann  kam 1947  mit

diesem  Fund  in  Höhle  1  von  Qumran  durch  Muhammad  adh-Dhib  die

vollständige  Jesajarolle  aus  dem  2.  Jahrhundert  v.  Chr.  ans  Licht.  Und

interessant, Jesaja 40 Vers 1, wo es beginnt mit 'Tröstet, tröstet mein Volk,

spricht euer Gott', also ein ganz neuer Teil, könnte man sagen, das beginnt auf

der untersten Zeile einer Kolonne und geht so weiter. Also im 2. Jahrhundert

wussten die gar nichts von einem zweiten Jesaja ab Kapitel 40, ja. Nein, das

war eine solche Einheit, dass man mit 40,1 beginnt auf der untersten Zeile. Ich

müsste eigentlich so zeigen, ja,  'Hebräisch …' 'Tröstet,  tröstet,  spricht euer

Gott'. Also das zum Zersägen. So wurde das weitergeführt und im Prinzip mit

der ganzen Bibel. Die 5 Bücher Mose wurden auch in verschiedensten Quellen

zersägt, ein Elohist, Jahwist, Priesterschrift und Deuteronomist usw. Das lernen

Pfarrer, die liberale Theologie studieren in Zürich und in Basel und die zersägen

das Wort Gottes. Ja genau, wurden zersägt. 

Und dann: versucht – hab ich schon gesehen – Eleasar und die sieben Brüder.

Und dann: starben den Tod des Schwertes – haben wir alles schon betrachtet.

Ja, jetzt kommen wir zu Vers 39, aber das wollte ich noch nachführen. Ich lese

nochmals Vers 39 zusammenfassend:

- 30 -



39 Und diese alle, die durch den Glauben Zeugnis erlangten, haben die

Verheißung nicht empfangen, 

Also wir sehen: Viele Glaubenszeugen die hatten Triumphe erlebt und andere

genau das Gegenteil. Aber alle haben durch Glauben Zeugnis erlangt. Aber der

Weg Gottes war in einem Fall so, im andern Fall so. Und das ist ganz wichtig,

wenn solche Schläge kommen wie plötzlich die Nachricht 'Krebs'.  Und dann

kann man denken: Oh, meine Freundin kennt jemand und die haben gebetet

und es ist alles wieder gut geworden. Aber man könnte auch denken, aber

dieser  Fall,  die  haben  auch  gebetet  und  diese  Person  ist  dann  wirklich

verstorben, heimgegangen zum Herrn. Mal so, mal so. Und es ist einfach so,

wir  können uns nicht auf ein Recht berufen, dass Gott so oder so handeln

muss. Aber es ist wichtig, dass man in dem und in dem Fall durch Glauben

lebt, und beide kommen schließlich ans Ziel, alle, die dem Herrn angehören.

Und der Herr ist einfach darüber und er entscheidet in einem Fall so, im andern

Fall so. Und warum, das werden wir später erfahren. Aber so ist die Realität

und  sonst  ist  es  irgendein  Glaubenssystem,  das  gewisse  Leute  aufgebaut

haben,  aber  das  entspricht  nicht  der  Schrift.  Und ich  hab das  im näheren

Umfeld erlebt: Ein Freund von mir, ja, noch relativ jung und die 4 Kinder waren

klein, Krebs. Und die Gemeinde hat dann verkündet: Das kann ja nicht sein,

dass Gott diesen Mann wegnimmt. Er wird garantiert wieder gesund werden.

Und die haben auch gebetet im Glauben. Schließlich ist er verstorben. Und die

Folge: Die verwitwete Ehefrau ist in der Folge vom Glauben weggekommen,

führt  ein  unmoralisches  Leben,  hat  dann  mit  einem  Mann  begonnen,

zusammenzuleben. Der Glaube ist zerbrochen – aber durch die falsche Lehre.

Es hätte sein können, dass der Herr Gnade gibt und die Krankheit heilt. Er

kann es. Und wenn wir beten, dass ist ja nicht Zeichen und Wunder, sondern

die Verheißung, dass Gebete erhört werden, das hatten die Gläubigen geglaubt

durch 2000 Jahre hindurch. Und in einem Fall erleben wir, dass der Herr so

erhört,  im  anderen  nicht.  Aber  da  hat  nicht  Gott  etwas  falsch  gemacht,

sondern  wir  müssen  sehen,  es  ist  genau  das:  Königreich  bezwangen,

Gerechtigkeit wirkten, Verheißungen empfingen, der Löwen Rachen verschlos-

- 31 -



sen, andere wurden gefoltert, andere verhöhnt, gegeißelt, gesteinigt, zersägt.

Aber alle sind durch Glauben den Weg gegangen. Das zeigt uns die Realität,

wie Gott wirklich handelt. Er hat höhere Ziele. Und er weiß, warum er in dem

Fall so handelt und in jenem Fall so und wir müssen lernen von dem Herrn

Jesus,  der  gesagt  hat  in  Matthäus  11,und zwar  grad in  einem schwierigen

Moment, wo er viel Ablehnung erlebt hatte, Matthäus 11 am Schluss:

26 Ja Vater, denn also war es wohlgefällig vor dir

Und das hilft, dass man eben nicht innerlich dann verzweifelt oder verbittert.

Aber man muss einfach das schauen, was das Wort Gottes sagt, und das wird

so hier gelehrt. Also alle haben durch den Glauben Zeugnis erlangt. Aber von

allen heißt es jetzt hier, sie haben die Verheißung nicht empfangen. Welche

Verheißung?  Sie  hatten  alle  die  Verheißung,  eines  Tages  aus  den  Toten

aufzuerstehen. Und das haben sie alle nicht erlebt. Aber dann heißt es:

39 … haben die Verheißung nicht empfangen, 40 da Gott für uns etwas

Besseres  vorgesehen  hat,  damit  sie  nicht  ohne  uns  vollkommen

gemacht würden.

Der  Ausdruck  'vollkommen  gemacht  werden',  das  Wort  'vollkommen'  das

Hauptwort  'telos' heißt gleichzeitig auch 'Ziel', ja. Es gab ja früher mal diese

Buchreihe 'Telos-Bücher',  die waren zielorientiert  oder sollten es wenigstens

gewesen sein und viele waren es auch. Aber eben das zum Wort  'telos'. Und

wenn  sie  vollkommen gemacht  würden,  dann  heißt  das,  sie  erreichen  das

Endziel. Und das Endziel der Erlösten ist eben nicht nur, dass sie sterben und

ihr Geist und ihre Seele bei dem Herrn ist, nein, der Körper im Grab mit dem

hat Gott ein Ziel. Auch der soll auferweckt werden. Und wenn das geschieht,

dann sind sie quasi zum Ziel gekommen, vollkommen gemacht worden. Aber

hier wird erklärt: Gott hat mit uns, das heißt mit den an den Messias Gläubigen

Menschen der heutigen Gnadenzeit, etwas Besseres vorgesehen. Und die sollen

nicht zum Ziel kommen oder vollkommen werden  ohne uns, nicht ohne uns.

Und 'choris' heißt im Griechischen auch 'ohne' oder 'getrennt von', also nicht

getrennt von den Gläubigen der Gemeinde. Und im Klartext bedeutet das: Die

alttestamentlich Gläubigen werden im gleichen Moment auferstehen, wenn die

- 32 -



Gläubigen der  Gemeinde der  vergangenen 2000 Jahre auferstehen werden.

Das heißt also, wenn der Apostel Paulus in 1. Thessalonicher 4 Vers 13 die

Entrückung  erklärt  und  wie  die  Toten  in  Christus  dann  zuerst  auferstehen

werden, dann sind da die alttestamentlich Gläubigen auch mit eingeschlossen.

Ich lese 1. Thessalonicher 4 Vers 13:

13 Wir  wollen  aber  nicht,  Brüder,  dass  ihr,  was  die  Entschlafenen

betrifft,  unwissend  seid,  damit  ihr  nicht  betrübt  seid  wie  auch  die

Übrigen, die keine Hoffnung haben.  14 Denn wenn wir glauben, dass

Jesus gestorben und auferstanden ist,  so wird auch Gott  die  durch

Jesus Entschlafenen mit ihm bringen. 

Es  gab  Todesfälle  in  der  Gemeinde  in  Thessalonich.  Die  Gläubigen  hatten

Angst:  Was geschieht  mit  denen? Werden die  dann nicht  dabei  sein,  wenn

Jesus Christus in Macht und Herrlichkeit mit allen Erlösten erscheinen wird?

Der  Apostel  Paulus  sagt:  Doch,  wenn  wir  glauben,  dass  Jesus  Christus

gestorben  und  auferstanden  ist,  dann  werden  wir  glauben,  dass  die

Entschlafenen, also das sind die verstorbenen Gläubigen, dass die auch einmal

mit ihm gebracht werden. Das heißt, wenn er kommt in Macht und Herrlichkeit.

Wie soll das gehen, das die mit dabei sind. Jetzt sind die im Grab, ihr Körper.

Das wird dann erklärt. Und die alte Elberfelder und auch CSV Hückeswagen hat

hier eine Klammer gesetzt in Vers 15 bis Vers 18, weil in diesem gedanklichen

Einschub  wird  erklärt,  wie  das  möglich  ist,  dass  einmal  alle  mit  Christus

erscheinen werden in Herrlichkeit:

15 (Denn  dieses  sagen  wir  euch  im  Wort  des  Herrn,  dass  wir,  die

Lebenden,  die  übrig  bleiben  bis  zur  Ankunft  des  Herrn,  [also  die

Generation  von  Gläubigen  der  Gemeinde,  die  bleiben,  bis  der  Herr

wiederkommt, ohne zu sterben] dass wir, die Lebenden, die übrig bleiben

bis  zur  Ankunft  des  Herrn,  den  Entschlafenen  keineswegs  zuvor-

kommen werden. 

Ah, also die verstorbenen Gläubigen verpassen nichts gegenüber denen, die

nicht sterben müssen, bis der Herr kommt. Warum?

- 33 -



16 Denn der Herr selbst wird mit gebietendem Zuruf, mit der Stimme

eines  Erzengels  und  mit  der  Posaune  Gottes  vom  Himmel

herabkommen, und die Toten in Christus werden zuerst auferstehen;

Aha, der Herr wird kommen mit gebietendem Zuruf – wie damals bei Lazarus.

Johannes 11 sagt, er hat gerufen: Lazarus, komm heraus! Jetzt kam der aus

dem Grab heraus. Das ist die Macht der Stimme des Herrn. Er kann die Toten

rufen und dann kommen sie.  Einer  hat einmal  gesagt:  Hätte der  Herr  den

Namen Lazarus nicht gesagt, dann wären alle herausgekommen. Ja, auf dem

Ölberg sind ja von alters her die Lieblingsgräber im Judentum. Aber der Herr

hat gesagt: Lazarus, komm heraus! Die sind alle drin geblieben, aber er ist

rausgekommen. Aber der Herr wird kommen mit gebietendem Zuruf und alle

Erlösten werden dann auferstehen, herauskommen, eben die Toten in Christus.

Und 'Christus' heißt 'Messias'. Und es ist ja so, dass nicht nur in der heutigen

Zeit Gläubige an den Messias glauben, sondern auch im AT sehen wir, wie man

im Blick auf den kommenden Messias geglaubt hat, dass Gott vergeben kann,

dass einmal der Tod besiegt wird usw. Das sind die Toten in dem Messias, heißt

das. Werden zuerst auferstehen. Danach werden wir, die Lebenden, die übrig

bleiben, weil Paulus damals noch lebte, zählt er sich zur Gruppe der Lebenden,

ja, im Kontrast zu denen, die damals schon verstorben waren. Das bedeutet

nicht, dass er gemeint hat, zu seiner Lebzeit wird die Entrückung geschehen.

Aber wenn er illustriert 'wir', das ist also die Gruppe der Lebenden und die

anderen 'denen wir nicht zuvor kommen':

17 danach werden wir, die Lebenden, die übrig bleiben, zugleich mit

ihnen entrückt werden in Wolken dem Herrn entgegen in die Luft;

Ich werde immer wieder konfrontiert, dass jemand mir sagt: Also mir hatte

jemand erklärt, dass mit der Entrückung, das sei eine Irrlehre und das stehe

nirgends in der Bibel. Ja, hätten sie es mit uns gelesen, da steht's:

17 ...  zugleich mit ihnen entrückt werden in Wolken dem Herrn ent-

gegen in die Luft; und so werden wir allezeit bei dem Herrn sein. 18 So

ermuntert nun einander mit diesen Worten.)

- 34 -



Also  die  Entrückung  wird  geschehen.  Die  Gläubigen  werden  mit  dem

Auferstehungskörper und die Lebenden mit dem verwandelten Körper in den

Himmel  gehen.  Und  wenn  dann  Christus  kommt  in  Herrlichkeit  mit  allen

Gläubigen,  werden  sie  alle  dabei  sein.  Und  so  werden  also  auch  die

alttestamentlich Gläubigen, die werden auferstehen bei  der Entrückung, um

dann  eben,  wenn  der  Herr  kommt  in  Macht  und  Herrlichkeit,  mit  ihm  zu

erscheinen.  Und  darum  steht  auch  schon  im  AT,  wo  die  Gemeinde  nicht

geoffenbart ist, in Sacharja 14, dass der Herr kommen wird auf den Ölberg

'und alle Heiligen mit dir'. Also das war auch schon die Glaubenserwartung im

AT, dass die Gläubigen, die durch den Glauben geheiligt sind, einmal mit dem

Messias  erscheinen  werden,  wenn  er  kommt  auf  dem  Ölberg.  Und  die

Erklärung, wie das möglich ist, das ist die Entrückung. Und dann möchte ich

noch lesen aus 1. Korinther 15,51, wo die Entrückung auch beschrieben wird,

aber mit ganz anderen Ausdrücken. Und zwar heißt es dort – im Messias von

Händel ist das ein wunderbares Rezitativ: Behold, i tell you a mystery.

51 Siehe,  ich  sage euch ein  Geheimnis:  Wir  werden zwar  nicht  alle

entschlafen, wir werden aber alle verwandelt werden, 52 in einem Nu,

in einem Augenblick, bei der letzten Posaune; denn posaunen wird es,

und  die  Toten  werden  auferweckt  werden  unverweslich,  und  wir

werden verwandelt werden. 

Also das ist ein Geheimnis. Das ist im NT immer eine Wahrheit, die man im AT

nicht findet, die nur neutestamentlich geoffenbart ist. Und da heißt es: Also

werden  nicht  alle  entschlafen.  Nicht  alle  Gläubigen  der  Gemeinde  werden

einmal durch den Tod gehen müssen. Es gibt eine letzte Generation, die wird

entrückt werden, ohne den Tod zu sehen. Übrigens: Schön, dass immer gesagt

wird 'entschlafen', auch in 1. Thessalonicher 4. Dieser Ausdruck wird in der

Bibel nur gebraucht für Erlöste. Also Verlorene, von denen wird nur gesagt, sie

sind gestorben.  Das könnte man von Gläubigen auch sagen.  Aber  nur von

Gläubigen kann man sagen, sie sind entschlafen. Und das drückt aus, dass

eben  die  Bitterkeit  des  Todes  durch  das  Werk  des  Herrn  Jesus  am Kreuz

genommen ist. Es ist gewissermaßen eben für den Körper einfach ein Schlaf.

- 35 -



Das  griechische  Wort,  das  gebraucht  wird,  kann  bedeuten  'schlafen'  oder

'entschlafen'. Darum gab's ja diese Verwirrung in Johannes 11. Der Herr Jesus

sagt,  Lazarus ist  eingeschlafen.  Und dann wird von Jüngerseite gesagt:  Ja,

dann können wir hingehen und ihn aufwecken. Und dann erklärt Johannes: Er

sprach aber eben von dem Tod und nicht von der Ruhe des Schlafes. Das war

ein  Wortspiel,  ja,  weil  es  zweideutig  war.  Aber  eben  auch  dort  'er  ist

entschlafen', und zwar, weil er dann eben auferweckt werden sollte. Der Herr

hat schon vor seinem Kreuz gezeigt mit diesem Unterpfand, kann man sagen,

jawoll, die Macht des Todes wird gebrochen werden. Und so wird der Tod der

Gläubigen genannt 'entschlafen'. Und das nimmt irgendwie die Bitterkeit des

Todes.  Und  wir  haben  ja  in  1.  Thessalonicher  4  gelesen  'die  in  Christus

Entschlafenen', nicht nur 'die Entschlafenen', 'die in Christus Entschlafenen'.

Das heißt, nicht wahr, wenn man an den Moment kommt – gut, ich erzähle

jetzt so, wie wenn ich es schon ein paar Mal erlebt hätte. Ja, aber da sprechen

wir ja über Neuland und niemand kann aus Erfahrung über's Sterben sprechen.

Aber es kommt doch der Moment, wo irgendwie schon eine Bangigkeit kommt,

wie  geht  das  mit  diesem Übergang des  Todes.  Und dann heißt  es  dort  'in

Christus entschlafen'. Das ist also so, dass der Herr uns in dem Moment, wo

manche spüren, jetzt kommt's, ja, aber es ist gleichsam, der Herr nimmt uns

in seine Arme und wir entschlafen in ihm. Das nimmt wirklich die Bitterkeit des

Todes. Und auch hier wird also gesagt: Wir werden zwar nicht alle entschlafen,

wir  werden  aber  alle  verwandelt  werden.  Also  wir  bekommen  alle  einen

vollkommenen Auferstehungskörper. Und das wird geschehen in einem Nu, in

einem Augenblick bei der letzten Posaune, denn Posaunen wird es. Das war

damals  ein  bekannter  Ausdruck  'die  letzte  Posaune'  aus  dem  römischen

Heerwesen.  Man  blies  die  erste  Posaune,  dann  musste  man  das  Lager

abbrechen. Und dann in einer weiteren Phase musste man einstehen in Reih

und  Glied.  Und  die  letzte  Posaune,  die  dritte,  das  war  die  Posaune  zum

Aufbruch. Und Paulus benutzt diesen bekannten Ausdruck. Das hat also nichts

zu tun mit den sieben Posaunen in Offenbarung, denn die waren ja damals

noch nicht offenbart, weil die Offenbarung noch nicht geoffenbart war, ja. Das

- 36 -



kam ja  erst  im Jahr 95,  hier  sind wir  im Jahr 54.  Ja,  also bei  der  letzten

Posaune. Das kannten die Korinther, das ist die Posaune zum Aufbruch. Ja,

dann, wenn die Heiligen einmarschieren werden. Es gibt z.B. manchmal Leute

auf der Straße, dann pfeifen die: 'Oh when the saints go marching in'. Man

könnte sie ansprechen und fragen: Weißt du, was das bedeutet? Ja, 'oh when

the saints', wenn die Heiligen einmarschieren. Ja, was ist das? Ich weiß auch

nicht.  Das  ist  ein  Familiengeheimnis.  Wir,  die  an  Christus  glauben,  werden

einmal alle miteinander einmarschieren. Das ist gemeint: 'Oh when the saints

go marching in. Then let be in that number.' Dann lass mich doch in dieser

Zahl mit dabei sein. Wir werden alle verwandelt werden. In einem Nu, in einem

Augenblick,  bei  der  letzten  Posaune.  Die  Posaune zum Aufbruch,  wenn die

Heiligen einmarschieren.

52 ... und die Toten werden auferweckt werden unverweslich, und wir

werden verwandelt werden. 

Denn die,  die  leben,  verwandelt  –  auferweckt.  Und dann haben beide  das

gleiche Ergebnis und alle sind am Ziel angekommen, 'telos', ja, 'vollkommen

gemacht'. Und dann heißt es:

53 Denn  dieses  Verwesliche  muss  Unverweslichkeit  anziehen  und

dieses Sterbliche muss Unsterblichkeit anziehen. 54 Wenn aber dieses

Verwesliche  Unverweslichkeit  anziehen  und  dieses  Sterbliche

Unsterblichkeit anziehen wird, dann wird das Wort erfüllt werden, das

geschrieben steht: „Verschlungen ist der Tod in Sieg.“

Und dann zwei Fragen:

55 „Wo ist, o Tod, dein Sieg? Wo ist, o Tod, dein Stachel?“ 

Ja, jetzt muss man auch noch wissen, was man sagen muss, je nachdem zu

welcher  Gruppe wir  gehören werden.  Wenn wir  noch durch den Tod gehen

sollten, dann dürfen wir dann sagen, wenn wir vom Grab rauskommen, also

Geist und Seele im Paradies wird wieder mit dem Körper vereinigt, und dann

können wir sagen: Wo ist, o Tod, dein Sieg? Ja bei der Beerdigung, als das

Grab  offen  war,  der  Sarg  runtergesenkt  wurde,  da  dachte  man:  Das  ist's

gewesen.  Es  sieht  so  aus,  wie  wenn  man  besiegt  worden  wäre.  Aber  wir

- 37 -



wissen, der wird rauskommen und wird sagen: Wo ist, o Tod, dein Sieg? Das

letzte Wort ist nicht bei der Abdankung gesprochen worden, das war nur ein

Vorwort. Und dann die, die gar nicht sterben, die können dann rufen: Wo ist, o

Tod, dein Stachel?, weil der Tod sie nicht umbringen konnte, ja. So muss man

auswendig lernen, dass man dann das Richtige sagt. Ja, Spaß beiseite. Aber

eben dann sagt Paulus in Vers 57:

57 Gott aber sei Dank, der uns den Sieg gibt durch unseren Herrn Jesus

Christus! 

Und  nun,  in  Hebräer  11  erfahren  wir,  wir  werden  also  das  erleben,  diese

Vollendung,  und  zwar  so:  Nach  Gottes  Gedanken  werden  dann  die

alttestamentlich Gläubigen mit uns zusammen – eben nicht getrennt von uns –

vollkommen  gemacht  werden.  Und  damit  wird  eine  richtige  Klammer

geschlossen zwischen den Gläubigen des Alten Testaments und den Gläubigen,

die im NT beschrieben werden, die Gläubigen der Zeit der Gnade. Und dann

geht es eben direkt ohne Unterbruch weiter mit 'deshalb'. Das haben wir schon

gesehen:

1 Deshalb nun, da wir eine so große Wolke von Zeugen um uns haben,

Ich  wiederhole,  indem  ich  einfach  vorlese,  was  auf  dem  Skript  da  steht,

12 Vers 1: Die Gläubigen des Alten Testaments sitzen als riesige Schar in den

Zuschauerrängen  der  Arena  und  sind  uns  Gläubigen  der  Gnadenzeit  eine

Ermutigung,  um in  der  Rennbahn  zu  laufen.  Wenn  sie  es  schon  geschafft

haben, wie viel mehr wir, die wir das vollkommene Beispiel des Herrn Jesus vor

Augen haben dürfen. Aber aufgepasst, jetzt lesen wir da nämlich weiter:

1 … lasst auch uns, [und gemeint ist dann:] … mit Ausharren laufen den

vor uns liegenden Wettlauf, 

Aber dann wird noch eingeschoben:

1 …lasst auch uns, indem wir jede Bürde und die leicht umstrickende

Sünde ablegen, mit Ausharren laufen

Es gibt also beim Rennen in der Laufbahn zwei Probleme. Ich hab das hier so

formuliert: Beim Laufen darf man keine Belastung mit sich tragen. Das ist ja

klar. Wer macht Kampfsport und zieht noch freiwillig einen Rucksack an? Das

- 38 -



geht gar nicht. Und dann wird hier gesagt: indem wir jede Bürde ablegen. Und

Bürden können sein: Sorgen, unnötige Dinge, die man sich selber aufbürdet.

Aber wichtig ist: Das ist nicht eine Sünde, Sorgen zu haben. Das wird nämlich

hier  unterschieden.  Es  wird  gesagt:  indem  wir  jede  Bürde  und  die  leicht

umstrickende Sünde ablegen.  Bürde und Sünde ist  nicht das Gleiche.  Aber

wenn wir eben uns mit Sorgen beladen und die dem Herrn nicht abgeben nach

1. Petrus 5 Vers 7: indem ihr alle eure Sorgen auf ihn werft, dann behindert

uns das im Vorwärtskommen. Also Sorgen können eine Bremse werden im

Glaubensleben, aber wir müssen nicht ein schlechtes Gewissen haben 'jetzt

habe ich gesündigt, weil ich Sorgen gehabt habe'. Nein, aber wir müssen die

Sorgen auf den Herrn werfen. Und wenn sie zu schwer sind, ja dann muss man

sie wälzen, so steht's in Psalm 37. Wir können es grad aufschlagen. Ja, ich

meine, einen schweren Stein kann man nicht werfen, dann muss man ihn eben

wälzen. Man muss immer wissen, welcher Paragraph in welcher Situation zur

Anwendung kommt, auch biblisch. Und da steht in Psalm 37 Vers 5:

5 Befiehl  dem Herrn deinen Weg und vertraue auf ihn, und er wird

handeln!

Die  alte  Elberfelder  hat  bei  'Befiehl  dem Herrn'  eine  Fußnote  und  erklärt:

Wörtlich 'Wälze auf  den Herrn'.  Also der bekannte Vers 'Befiehl  dem Herrn

deinen Weg' und auch so schön vertont, ja: Befiehl du deine Wege und was

dein Herze kränkt, der allerbesten Pflege des, der den Himmel lenkt. Da steht

ganz wörtlich im Hebräischen 'wälze auf'. Ein schwerer Stein, den man eben

dem Herrn abgibt, indem man ihn wälzt. Und bitte, was soll man machen mit

einem Stein, den man nicht wälzen kann? Die Frauen sagten doch in Bezug auf

das Grab: Wer wird den Stein wälzen? Das war die große Frage, eine Sorge,

die sie nicht einfach so loswurden. Nun, dann tritt – Paragraph hätte ich fast

gesagt – Psalm 91 in Kraft, und zwar Vers 15:

15 Er wird mich anrufen, und ich werde ihm antworten, ich werde bei

ihm  sein  in  der  Bedrängnis;  ich  werde  ihn  befreien  und  ihn

verherrlichen.

- 39 -



Also wenn wir den Stein nicht mehr wälzen können, dann dürfen wir den Herrn

anrufen und dann ist er bei uns, grad beim Stein, und dann ist er auch in

seiner Hand. Dann kommt er. Wir werfen ihn weg von uns auf den Herrn, wir

wälzen ihn auf den Herrn und wenn nicht, dann kommt er. Aber wir müssen ihn

anrufen, dann ist er bei uns und nimmt das Problem in seine Hand. Also das ist

ganz wichtig:  Sorgen müssen weg,  müssen dem Herrn abgegeben werden,

sonst  hindern  sie  uns,  in  unserer  Energie  voranzukommen.  Also  der  Feind

möchte eben das, was nicht grundsätzlich eine Sünde ist, benutzen, um uns zu

lähmen. Das ist ein Problem, wenn wir gelähmt werden. Das möchte er. Und da

müssen wir eben 'jede' – also nicht nur gewisse Arten – 'jede Bürde' ablegen.

Und dann dazu die  leicht  umstrickende Sünde.  Und da  hab  ich  noch dazu

geschrieben: Man muss auch aufpassen, dass nichts zwischen die Beine gerät,

das  uns  zu  Fall  bringen  könnte.  Also  irgendein  Bändel  oder  was  auch  da

zwischen  die  Beine  eines  Sportlers  kommen  kann,  das  könnte  ihn  zu  Fall

bringen. Und das ist eben diese hinterlistige Sünde, die so leicht umstrickend

ist. Und da müssen wir – ermutigt uns dieser Vers – ganz klare Sache machen:

Weg damit. Und dann laufen den vor uns liegenden Wettlauf.

2 hinschauend 

Ich habe schon erklärt, wörtlich 'wegschauend'. Hier hab ich das bei Vers 2

erklärt: 'aphorao' im Griechischen heißt wörtlich 'wegschauen', gemeint ist von

allem  anderen,  auf  einen  Punkt.  Und  darum  bedeutet  'aphorao' im

Griechischen 'fixiert auf nur etwas hinblicken'. Worauf sollen wir schauen?

2 … auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens,

Und ich habe hier das Wort 'Anfänger' erklärt bei Vers 2. Das bedeutet, so wird

das auch schön erklärt in der Fußnote der Elberfelder 1905, 'einer, der in einer

Sache den ersten Schritt tut und anderen vorausgeht'. Vor 2000 Jahren hat der

Herr Jesus den Weg gezeigt von der Krippe bis zum Kreuz. Darum ist er der

Anfänger des Glaubens. Er ist uns im Beispiel im Glauben vorangegangen. Aber

er ist auch der Vollender des Glaubens. Und das bedeutet, dass er eben uns

auch ans Ziel bringt. Er ist die Garantie dafür, dass wir das Ziel erreichen. Also

er selber hat über die Leiden hinaus nach vorne geschaut auf die wunderbare

- 40 -



Zukunft, er hat die Leiden auf sich genommen und das Ziel erreicht. Und so ist

er der Vollender des Glaubens und der uns auch hilft, selber die Vollendung zu

erreichen. Und dann wird weiter erklärt:

2 … der, die Schande nicht achtend, für die vor ihm liegende Freude

das  Kreuz erduldete  und sich gesetzt  hat  zur  Rechten des Thrones

Gottes.

Also der Herr Jesus hat das Kreuz vor sich gesehen und all das Unfassliche in

Verbindung mit dieser Schmach der Kreuzigung. Aber er hat darauf geschaut,

was nachher kommen wird. Als Mensch hat er gesehen die Freude, die nachher

folgen wird. Und er hat gewissermaßen auf das Nachher geschaut:

2 … der, die Schande nicht achtend, für die vor ihm liegende Freude 

Wenn er einmal mit allen Erlösten, die er durch seinen Kreuzestod befreien

wird, zusammen sein wird. 

2 … für die vor ihm liegende Freude das Kreuz erduldete

Und dann ist er in den Himmel gegangen und hat sich als Mensch zur Rechten

des Thrones Gottes gesetzt. Und dann wird nochmals betont, dass wir eben

unseren Blick auf ihn richten sollen. 

3 Denn betrachtet den, der so großen Widerspruch von den Sündern

gegen sich erduldet hat, 

Also wir müssen uns mit Jesus Christus beschäftigen, die Evangelien lesen in

diesem Sinn, schauen, wie Menschen ihm widersprochen haben. Also Wider-

spruch hier meint 'dagegen reden'. Und da muss man mal durch die Evangelien

gehen,  durch  all  diese  Situationen,  die  beschrieben  werden,  wo  Menschen

gegen den Herrn gesprochen haben, gegen ihn argumentiert haben. Er hat so

großen Widerspruch von den Sündern gegen sich erduldet.Und dieses Beispiel

soll uns eben helfen, damit wir selber nicht ermüden:

3 … damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren Seelen ermattet.

Da  wird  klargemacht,  es  ist  ganz  normal,  da  muss  man  nicht  von  einer

Krankheit sprechen, wenn man auf einen Punkt kommt, wo man das Gefühl

hat: Ich mag nicht mehr, jetzt bin ich müde. Und natürlich, das erlebt man in

einer Erschöpfungsdepression, aber es muss gar nicht unbedingt eine Depres-

- 41 -



sion sein. Nicht wahr, heute sagt man, wenn man nur ein bisschen im Gemüt

unten ist 'ich bin depressiv'.  Und darum hat man – also das ist  schon vor

Jahren geschehen – hat man vor über 20 Jahren schon begonnen, eine neue

Definition einzuführen in der Medizin und Spezialisten können uns erklären, wie

die Definition heute ist, das ändert ja dauernd, vor über 20 Jahren hat man

gesagt: Wenn ein ganz stark anhaltende Traurigkeit über 14 Tage da ist, so

dass man nicht mehr in der Lage ist, irgendetwas zu tun, dann sprechen wir

von einer Depression. Aber eben die Definitionen ändern. Das ist wirklich ein

sehr klarer Fall, wenn jemand einfach nichts mehr macht. Aber es gibt doch

alle Abstufungen und man spricht viel zu früh von Depression. Das ist ganz

normal, wenn wir zeitweise unten sind und niedergeschlagen, enttäuscht und

das Gefühl haben 'jetzt mag ich nicht mehr', ja, aber dann ist eben nicht das

Ende.  Und  darum  wird  hier  gesagt  'denn  betrachtet  den,  der  so  großen

Widerspruch  von  den  Sündern  gegen  sich  erduldet  hat'.  Also  wenn  man

Widerstand erlebt von Menschen, die gegen einen vorgehen und gegen einen

reden, das kann einen wirklich dahin bringen, dass man sagt: Jetzt mach ich

gar nichts mehr. Aber da wird gesagt: Nein, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr

in euren Seelen ermattet. Also wir müssen uns selber Mut machen. Und wenn

man sich selber Mut macht, dann ist man nicht schizophren. Ja, sich selber Mut

machen ist ja eine Art  von Selbstgespräch. Früher hat man immer gesagt:

Wenn man auf der Straße jemanden sieht, der ganz allein geht und der spricht,

ja dann nennt man das Schizophrenie. Das hat allerdings dann in den weiteren

Jahren  sehr  stark  zugenommen  und  darum  hat  jemand  dann  auch  den

Ausdruck von einem Schizophon eingeführt, ja. Nirgends ist jemand herum, ja.

Na gut, heute ist es sogar ein bisschen versteckter, ja, die sprechen. Ja, eben

aber Selbstgespräch ist nicht nur einfach, wenn es ein krankhafter Zustand ist.

König David sagt in Psalm 103:

1 Von David.  Preise den HERRN, meine Seele, und all  mein Inneres

seinen heiligen Namen!

'Meine Seele' das heißt 'mein Ich'. Seele ist die Identität, Ich als Person. Aber

da spricht er zu sich selber: Preise den Herrn, meine Seele, all mein Inneres

- 42 -



seinen heiligen Namen. Das ist, sich wirklich aufgrund der Zusage des Wortes

Gottes Mut zusprechen. Ja und sollen wir eben uns auch selber immer wieder

ermutigen, indem wir das Beispiel des Herrn Jesus betrachten:

3 ...  betrachtet  den,  der  so  großen  Widerspruch  von  den  Sündern

gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren

Seelen ermattet.

Und dann geht’s eben gleich weiter:

4 Ihr  habt  noch  nicht,  gegen  die  Sünde ankämpfend,  bis  aufs  Blut

widerstanden 

Was ist damit gemeint 'gegen die Sünde kämpfen bis aufs Blut'. Nun, ich muss

erklären: Im Hebräerbrief  wenn es um Sünde geht,  ist  damit ganz speziell

gemeint die Sünde des Abfalls vom Glauben und der Verwerfung des Messias

Jesus. Und das war ja eine Gefahr unter den Hebräern, das waren eben Juden,

die sich zum Messias bekannten, aber es sah so aus, dass nicht alle wirklich

durchgedrungen waren und wiedergeboren waren. Manche waren äußerliche

Bekenner.  Und  diese  Bekenner  waren  in  Gefahr,  dass  sie  eben  mit  Willen

sündigen (Hebräer 10). Das heißt, nachdem sie die Erkenntnis der Wahrheit

bekommen haben, nicht nachdem sie wiedergeboren waren, die Erkenntnis der

Wahrheit, und ganz bewusst dann definitiv den Messias Jesus verwerfen. Und

jetzt sagt hier Hebräer 12:

4 Ihr  habt  noch  nicht,  gegen  die  Sünde ankämpfend,  bis  aufs  Blut

widerstanden 

Es wurde auch Druck gemacht gegen sie, vom Glauben wegzukommen an den

Messias. Und in Kapitel 10 wird gesagt, sogar ihre Güter wurden geraubt. Aber

es ist bis dahin noch nicht zum Martyrium gekommen, also keiner der Hebräer

wurde getötet wegen seines Glaubens. Das ist gemeint: Ihr habt noch nicht,

gegen  die  Sünde  des  Abfalls  ankämpfend,  bis  aufs  Blut  widerstanden  und

musstet als Märtyrer sterben. Und dann wird gesagt:

5 und  habt  die  Ermahnung  vergessen,  die  zu  euch  als  zu  Söhnen

spricht: [Und jetzt kommt ein Zitat aus Sprüche 3,11 und 12:] „Mein Sohn,

achte nicht gering des Herrn Züchtigung, noch ermatte, wenn du von

- 43 -



ihm gestraft  wirst.  6 Denn wen der  Herr  liebt,  den  züchtigt  er;  er

geißelt aber jeden Sohn, den er aufnimmt.“

Also hier wird erklärt: Ihr habt soviel Widerstand erlebt, bis hin eben zum Raub

eurer Güter (Kapitel 10), ihr seid geschmäht worden, aber ihr seid noch nicht

eben getötet worden. Aber jetzt müsst ihr daran denken, dass das alles ein

Ausdruck ist der Kindererziehung Gottes. Warum mussten sie durch diese Nöte

hindurchgehen? Hier wird erklärt: Das sind Liebesabsichten des Vaters, der uns

erzieht. Und es ist ganz normal, wird hier erklärt, wenn in der Erziehung eben

auch gestraft wird. Und das kommt aus einem Motiv der Liebe heraus bei Gott

und sie sollen das also alles aus der Hand Gottes nehmen und wissen, damit

werden sie weitergeführt. Es hat nichts damit zu tun, dass sie von Gott bestraft

werden. Ja, man kann immer wieder denken, wenn es schwierig wird, wenn es

Widerstand gibt, wenn es Not gibt, dass sei Strafe. Nein. Das ist eine Strafe in

dem Sinn, eben ein Erziehungsmittel, damit ihr vorwärtskommt im Glauben.

Das ist gemeint und ihr habt das vergessen, was da in Sprüche 3 steht. Und

dann wird erklärt in Vers 7:

7 Was ihr erduldet, ist zur Züchtigung: 

Also Züchtigung ist etwas anderes als Gericht Gottes, ja. Wenn der Gottlose

hinweggerafft wird, das ist ein Gericht Gottes. Aber hier sagt er: Nein, bei euch

ist das nicht ein Gericht, sondern es ist eine Kindererziehung, die ihr erlebt:

7 … Gott handelt mit euch als mit Söhnen; 

Und wenn übrigens hier von Söhnen gesprochen ist, dann ist es immer so,

dass die Töchter mit eingeschlossen sind. Ja, das war früher in den Sprachen

ganz allgemein, die männliche Form wird benutzt für Männer, aber sie wird

auch benutzt für Frauen und Männer, ja. Und darum:

7 … Gott handelt mit euch als mit Söhnen; [Da sind überhaupt die Söhne

und Töchter Gottes gemeint. Und er sagt:] denn wer ist ein Sohn, den der

Vater nicht züchtigt?

Also wer hat eine Kindheit durchgemacht und er ist nie bestraft worden? Das

hat doch in unserer Erfahrung einfach normal dazu gehört. Und so wird hier

- 44 -



gesagt:  Das  ist  bei  euch  genau  gleich  in  der  Schule  Gottes,  also  in  der

Erziehung Gottes. Und dann Vers 8:

8 Wenn ihr aber ohne Züchtigung seid, deren alle teilhaftig geworden

sind, so seid ihr denn Bastarde und nicht Söhne.

Bastarde sind ja illegale Kinder. Ja, wenn man denkt, was hat man im Altertum

mit illegalen Kindern gemacht? Die hat man sich einfach so selbst überlassen.

Und hier wird erklärt: Wenn ihr möchtet, dass Gott nichts tut in Bezug auf

euch,  dann seht ihr  euch eigentlich so wie illegale  Kinder,  die  einfach sich

selbst überlassen werden in übler Art und Weise. Nein, wir sind Kinder und

darum ist es ganz normal, dass der Vater uns eben erzieht und das ist mit

Leiden verbunden. Und dann erklärt Paulus weiter Vers 9:

9 Zudem hatten wir auch unsere Väter nach dem Fleisch als Züchtiger

und scheuten sie; 

Wie war das als Kinder? Wir wurden auferzogen und unsere Väter haben uns

zuweilen bestraft. Und wir hatten Respekt vor diesen Vätern, nicht wahr. Und

dann wird aber weiter gesagt:

9 … sollen wir uns nicht viel mehr dem Vater der Geister unterwerfen

und leben?

Also wenn wir schon Respekt hatten vor unseren irdischen Vätern, dann sollten

wir  das  umso mehr  haben vor  Gott,  der  hier  genannt  wird  'der  Vater  der

Geister',  also  von  den  Menschen,  die  einen  Geist  haben,  und  dann  ihm

unterwerfen und für ihn leben. Vers 10:

10 Denn  jene  zwar  züchtigten  uns  für  wenige  Tage  nach  ihrem

Gutdünken, er aber zum Nutzen, damit wir seiner Heiligkeit teilhaftig

werden.

Und das ist ganz wichtig. Er sagt hier: Unsere natürlichen Väter die haben uns

zu diesen Zeiten gezüchtigt, und zwar nach ihrem Gutdünken. Das heißt, wenn

wir  zurückdenken an unsere Väter,  wie haben die das gemacht? Die haben

gedacht: So ist es richtig. Aber im Rückblick können wir manchmal sagen: Das

war dort  falsch, das war zu streng. Und in dem Fall  das war irgendwie zu

locker, ja. Sie haben's einfach so gut gemacht, wie sie's können, ja. Und so

- 45 -



muss man auch junge Eltern ermutigen, die denken: Ich habe keinen Bachelor

in Erziehung und jetzt sollen wir Kinder aufziehen. Ja, das ist so. Man muss

einfach lernen, indem man es macht. Und dann sieht man im Nachhinein: Oh,

das war falsch. Das geht allen so. Das war nicht richtig. Wir machen's in bester

Meinung. Und das sagt hier Paulus im Blick auf die natürlichen Väter:

10 Denn  jene  zwar  züchtigten  uns  für  wenige  Tage  nach  ihrem

Gutdünken, er aber zum Nutzen, 

Aha, das bedeutet 'gut gemeint' ist manchmal das Gegenteil von 'gut'. Ja, das

ist so. Aber eben Eltern machen immer Fehler in der Erziehung. Aber etwas

Tröstliches: Es ist ganz erstaunlich, wie wenig Schaden Fehler in der Erziehung

anrichten, wenn sie nicht systematisch gemacht werden. Also einzelne Fehler

die haben normalerweise keine große Konsequenz. Ich spreche natürlich nicht

von ganz ganz ganz ganz schweren Fehlern, ich rede vom normalen Leben.

Aber  wenn man etwas einfach Jahre  lang dauernd falsch macht,  das  kann

lebenslange  Auswirkungen  haben.  Aber  hier  wird  übrigens  gesagt:  Unsere

Väter die haben uns nach ihrem Gutdünken, also nach bester Meinung, für

wenige Tage gezüchtigt. Das ist wichtig: Es gibt Leute, die denken, man muss

die Kinder jeden Tag strafen. Es gibt solche Leute. Und die denken, wir sind

ganz streng und die Kinder werden dann auch ganz gut erzogen. Aber hier sagt

er 'für wenige Tage'. Es ist eigentlich nicht das Normale. Und so muss man

eben das richtige gesunde Maß, das muss die Kinder fördern und ihnen zum

Guten sein und die Kinder dürfen nicht verängstigt werden, aber auch nicht

das Gegenteil, eben einfach laissez-faire, also alles ist möglich. Nein. Und das

vollkommene Vorbild ist  eben Gott.  Er  erzieht zum Nutzen.  Es muss etwas

nützen, muss zum Guten sein. Und dann heißt es weiter: 

11 Alle  Züchtigung  aber  scheint  für  die  Gegenwart  nicht  ein

Gegenstand der Freude, sondern der Traurigkeit zu sein; danach aber

gibt sie die friedsame Frucht der Gerechtigkeit denen, die durch sie

geübt worden sind.

Hier wird erklärt: Alles, was wir als Gläubige erleben an Widerstand und Not,

das  ist  nicht  etwas,  woran  wir  uns  freuen  könnten.  Und  es  gibt  auch  so

- 46 -



extreme Ansichten, dass man meint, man muss sich eigentlich über alles eben

erfreuen, was Gott uns gibt. Nein. Wir dürfen über das, was wir an Traurigem

erleben, dürfen wir traurig sein und soll man auch. Es ist nicht ein Gegenstand

der Freude im Moment, aber wir dürfen wissen, es wird einmal gute Früchte

tragen,  es  wird  Resultate  haben,  die  eben hier  genannt  werden 'friedsame

Frucht der Gerechtigkeit' denen, die durch sie geübt worden sind. Also das hat,

ich hab das auch hier auf dem Skript noch geschrieben und damit kommen wir

dann gleich zum Abschluss, da hab ich noch geschrieben, dass es also hier

nichts zu tun hat mit Stoizismus. Die Stoiker die haben gesagt: Leiden muss

man so angehen, indem man es einfach mit Gleichmut und gefühllos übergeht.

Darum spricht man von einer stoischen Miene. Da wird kein Mundwinkel bei

Schmerzempfinden verzogen, ja. Das ist stoische Miene. Aber die Stoiker, das

waren  Feinde  des  Evangeliums.  Die  haben  Paulus  in  Apostelgeschichte

angegriffen und gesagt: Was will diese Saatkrähe? Aber das ist nicht biblisch

Stoizismus.  Wir  dürfen  das  und  sollen  das  Leiden  eben  empfinden,  aber

wissen,  getröstet  sein:  Der  Herr  hat  seine  Pläne  und  es  ist  zum  Guten

schließlich.

Und ich möchte enden mit einem Zitat noch aus Klagelieder 2. Da sehen wir

genau das Gegenteil  von den Stoikern lehrt  das Evangelium. Nach Jeremia

kommen die Klagelieder, noch vor Hesekiel. Ja und jetzt 2 Vers 19:

19 Mache dich auf, klage in der Nacht beim Beginn der Nachtwachen,

schütte dein Herz aus wie Wasser vor dem Angesicht des Herrn; hebe

deine Hände zu ihm empor für die Seele deiner Kinder, die vor Hunger

verschmachten an allen Straßenecken!

Also wir sollen das Herz ausschütten und Gott sagen, was uns bewegt, und

zwar 'wie Wasser'. Das ist eine bildliche Veranschaulichung vom Weinen, also

wie ganze Kessel Wasser Tränen ausschütten. Das sollen wir. Aber eben nicht

einfach so, wie im Säkularen gesagt wird: Dann macht man einen Urschrei und

dann soll man Befreiung erleben. Was soll das mit Urschrei? Nein, dem Herrn

sagen, vor seinem Angesicht das Herz ausschütten wie Wasser. Und das bringt

Erleichterung. Nicht einfach so als Psychotechnik, sondern weil der Herr uns

- 47 -



hört und auch unsere inneren Blicke wieder auf ihn richtet 'betrachtet den' und

das  ermutigt  uns,  um  voranzugehen  und  zu  sehen:  Gott  hat  in  allen

Umständen, in denen wir drin sind, einen Plan. Und wir leiden jetzt z.B. alle

gemeinsam unter diesen ganzen gesundheitspolitischen Maßnahmen und wir

können nicht mehr richtig planen und es gibt viele Fragen, bei manchen auch

finanziell usw. Ja, wir sind geplagt. Aber Gott hat einen Plan mit uns und es ist

nicht lustig, aber wir sollen auch nicht mit stoischer Miene über die Coronakrise

hinweggehen, sondern eben noch vom Herrn zeigen lassen, wie er uns dadurch

formen und im Glauben wachsen lassen will.

Da wollen wir hier schließen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 48 -


