
Der Hebräerbrief – 11,8 – 31 – ID R190.10

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

15.08.2020

ID R190.10

Am  letzten  Bibelstudientag  in  Herznach  sind  wir  bis  Hebräer  11  Vers  7

gekommen. Also heute gehen wir weiter 11 Vers 8 bis Kapitel 12 Vers 3. Das

ist eigentlich der Höhepunkt, was wir in Kapitel 12 dann haben im Zusammen-

hang mit Kapitel  11. Dort sehen wir dann den Anfänger und Vollender des

Glaubens, den Herrn Jesus, der über allen Beispielen der Glaubenshelden des

Alten Testaments steht, die in Kapitel 11 vorgestellt sind. Es ist wichtig, dass

alle ein Skript haben. Man kann es über den Livestream runterladen bei der

Beschreibung des Livestreams. Das Skript ist unbedingt nötig, weil das Thema

doch sehr anspruchsvoll ist.

Ich möchte ein bisschen wiederholen vom letzten Mal ab Vers 1. Dort haben

wir gesehen, es gibt zuerst eine Definition des Glaubens, und zwar in zwei

Teilen.  Im  griechischen  Text  steht:  'estin  de  pistis',  drei  Wörter:  'ist  aber

Glaube'. Und das ist die ganz typische Formulierung für eine Definition bei den

alten Griechen. Z.B. bei Plato, er definiert den Begriff 'Hund'. Er beginnt damit

'estin de' dann 'Hund'. Es ist aber der Hund. Dann kommt die Erklärung, die

Definition, die Umschreibung. Und genau diese Formulierung haben wir hier.

Sofort erkennt man: Ah, es geht hier um eine Begriffsdefinition: Es ist aber der

Glaube. Und die erste Umschreibung ist – das haben wir letztes Mal gesehen –

der Glaube aber ist 'eine Verwirklichung dessen, was man hofft' und zweitens

'eine Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht'. Die erste Definition ist auf

die Zukunft gerichtet, der Glaube hat etwas mit der Zukunft zu tun. Und die

zweite  Definition  ist  auf  die  Gegenwart  gerichtet.  Es  gibt  verschiedene

- 1 -



Übersetzungen, dieses Verses, aber die Elberfelder hat wirklich ins Schwarze

getroffen mit der Übersetzung 'der Glaube aber ist eine Verwirklichung dessen,

was man hofft'. Das, was man hofft, bedeutet: Das, was wir als Erlöste als

Hoffnungsgut für die Zukunft von Gott versprochen haben. Und Verwirklichung

dessen, was man hofft, also, was wir erst in der Zukunft bekommen werden,

bedeutet, dass das, was in der Zukunft sein wird, dass das schon eine Realität

ist für die Gegenwart. Im Skript hab ich geschrieben: auf die Zukunft gerichtet,

auf das,was Gott für die Zukunft verheißen hat. Für den Glauben ist das schon

jetzt in der Gegenwart Realität! Und wir werden dann gleich sehen, dass das

anhand von verschiedenen Beispielen ab Vers 8 dann beschrieben wird, wo wir

einen  Teil  haben  mit  siebenmal  'durch  Glauben',  'durch  Glauben',  'durch

Glauben'.  Da geht es genau darum. Der Glaube kann das, was erst  in der

Zukunft sein wird, schon in der Gegenwart festhalten, sich daran freuen, das

hat  Auswirkungen  auf  mein  Leben.  Und  dann  die  zweite  Definition  'eine

Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht'. Da geht es darum, dass der

Glaube  in  der  Gegenwart  Dinge  wahrnimmt,  die  der  Ungläubige  gar  nicht

realisiert. Und diese unsichtbaren Dinge sind so real, so wirklich, dass sie eben

Kraft geben, den Weg jetzt durch diese Welt zu gehen. Und wir werden sehen,

eine weitere Serie von siebenmal 'durch Glauben' behandelt dann genau dieses

Thema. Aber wir sehen, Hebräer 11 ist ganz durchsichtig und klar strukturiert:

zuerst  eine  Definition  und dann kommt viermal  'durch  Glauben',  und  zwar

werden da die Grundsätze des Glaubens gezeigt: Verse 2 bis 4. Und zwar ist es

so, in Vers 3, das erste Mal: Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten

durch Gottes Wort bereitet worden sind. Der erste Grundsatz des Glaubens ist

die Anerkennung von Gott als Schöpfer aller Dinge, und zwar durch sein Wort,

so, wie das in 1. Mose 1 steht. Zweiter Grundsatz in Vers 4: Durch Glauben

brachte Abel Gott ein vorzüglicheres Opfer dar. Der Glaube in Verbindung mit

dem Opfer, das vor Gott gilt. Das ist Basis. Also zuerst haben wir das Thema

'der  Schöpfer'  und  dann  'der  Erlöser'  durch  das  Opfer,  ein  Hinweis  auf

Golgatha. Dann der dritte Grundsatz Vers 5: Durch Glauben wurde Henoch

entrückt. Da geht es darum, dass der Gläubige, der Gott als Schöpfer kennt,

der aber auch Gott als den Erlöser kennt durch das Opfer, der kann mit Gott

den  Weg  gehen  und  wandeln  so  wie  Henoch.  Und  dann  eine  wunderbare

- 2 -



Zukunft, die Entrückung, so, wie dann Henoch entrückt worden ist. Aber diese

Wahrheiten  vom praktischen  Wandel  mit  Gott  und  die  Erwartung eben  der

Entrückung,  das  gehört  zu  den  Grundlagen  des  Glaubens.  Und  schließlich

vierter Grundsatz Vers 7 'durch Glauben bereitete Noah, als er einen göttlichen

Ausspruch über das, was noch nicht zu sehen war' usw., da geht es darum:

Noah glaubte an Gottes Prophetie, dass das Gericht über die verlorene Welt

kommt. Also da geht es darum: Der Glaube hält als Grundsatz fest, dass Gott

einmal das Gericht, das in der Offenbarung, in den Propheten usw. ausführlich

dargelegt ist, dass das kommt. Und das hat Auswirkungen für das Leben jetzt.

Darum hat sich Noah eingesetzt z.B. als die ganze Familie Zuflucht nahm in der

Arche.

Und jetzt kommen wir zu Vers 8. Und da ist es eben so, dass wir in den Versen

8 bis 22, wie man es auf dem Skript sieht, das Ausharren des Glaubens vor

uns  haben,  siebenmal  'durch  Glauben',  also  ganz  entsprechend  der  ersten

Definition  'der  Glaube  ist  eine  Verwirklichung  dessen,  was  man  hofft'.  Der

Glaube macht,  dass  das  Wirklichkeit  ist  schon jetzt,  obwohl  es  erst  in  der

Zukunft dann geschehen wird. Das wäre also 8 bis 22. Und dann haben wir

23 bis  31  'die  Energie  des  Glaubens',  vorgestellt  mit  siebenmal  'durch

Glauben'. Und nachher haben wir noch einen Anhang. Vers 32 da beginnt der

Anhang und Paulus sagt:

32 Und was soll ich noch sagen? Denn die Zeit würde mir fehlen, wenn

ich  erzählen  wollte  von  Gideon,  Barak,  Simson,  Jephta,  David  und

Samuel und den Propheten, die usw. usf.

Also  da haben wir  einen  zusammenfassenden Anhang voll  beeindruckender

kleiner wertvoller Details. Jetzt ist es so, es gibt noch mehr Struktur. Wenn wir

vergleichen diese erste Serie von siebenmal 'durch Glauben' mit der zweiten

Serie siebenmal 'durch Glauben', dann ist es so aufgeteilt immer in 4 + 3, 4 +

3, und zwar ab Vers 8 haben wir 4 x Abraham 'aus Glauben', 'aus Glauben',

'aus Glauben', 'aus Glauben' und dann 3 x die Erzväter, das wären Abraham,

Isaak und Jakob usw., die Erzväter, die Urväter, dreimal. Und das muss man

jetzt sehen im Vergleich zur nächsten Serie. Da haben wir zuerst 4 x Mose und

3 x Volk Israel. Also 4 x Abraham, da geht es um den Stammvater des Volkes

Israel. 4 x Mose, da geht es um den Mann, der Israel die ersten Bibelbücher

- 3 -



gab.  Und  dann  gibt  es  noch  mehr  Parallelen.  Wenn  man  vergleicht  4  x

Abraham,  da  geht  es  zuerst  um  den  Anfang,  nämlich  um  die  Berufung

Abrahams. Aber bei Mose geht es auch zuerst um den Anfang, nämlich um die

Geburt von Mose. Zweitens bei Abraham heißt es: Er erwartete die himmlische

Stadt. Und wir werden sehen, parallel dazu steht: Mose erwartete Christus,

den Messias.  Das  dritte  Beispiel  bei  Abraham: Abraham sah auf  die  Treue

Gottes. Und wir werden sehen parallel dazu der dritte Punkt bei Mose: Er sah

auf die Macht Gottes. Auf die Treue Gottes, auf die Macht Gottes. Und beim

vierten Beispiel von Abraham, da geht es um das Opfer von Isaak. Und beim

vierten Beispiel im Zusammenhang mit Mose geht es um den Tod des Passah-

lammes. Aber wir sehen, das ist alles bis ins Letzte durchstrukturiert von dem

Gott, von dem wir in 1. Korinther 14 am Schluss lesen: Gott ist nicht ein Gott

der  Unordnung.  Nein,  in  der  Natur  ist  alles  durch  wunderbare  Gesetz-

mäßigkeiten geregelt. Aber es ist im Wort Gottes ganz genau gleich. Und wenn

wir jetzt noch vergleichen 3 x Erzväter da und 3 x das Volk Israel, dann fällt

auf:  Bei  den Erzvätern geht es beim ersten Beispiel  um Gottes Gnade der

Erwählung und im Kontrast geht es im Zusammenhang mit dem Volk Israel um

Gottes  Gericht  über  die  Welt.  Das  sind  Kontraste:  Gnade  und  Gericht.  Im

nächsten Beispiel bei den Erzvätern geht es um Anbetung. Und das ist dann

parallel bei Israel, da geht es um das Thema Sieg. Anbetung und Sieg werden

so parallel gestellt. Und beim dritten Beispiel geht es um die Rettung Israels

bei den Erzvätern und parallel dann um die Rettung Rahabs. 

Ja, wenn man denkt, wie Ungläubige manchmal über die Bibel  denken. Die

meinen, das ist einfach so ein Büchlein, da haben ein paar Leute ein bisschen

was aufgeschrieben. Wenn die sich bewusst wären, dass das Wort Gottes so

durchdacht, strukturiert mit einem tiefen Plan versehen ist und nicht nur hier,

die ganze Bibel ist so. Und das zeigt uns eben etwas von dem Wunder der

Inspiration der Heiligen Schrift durch den Heiligen Geist. 

Was ich noch erklären muss, wenn es da in Hebräer 11 ständig heißt 'durch

Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben', da haben wir da in den Versen 3

bis 31 18 x diesen Ausdruck 'durch Glauben'. Aber man muss beachten, im

Griechischen steht 'en pistei'. Und dieser Ausdruck bedeutet nach griechischer

Grammatik Folgendes: Der Glaube ist die bewirkende Kraft. Diese Konstruktion

- 4 -



drückt aus eben,  dass der  Glaube die Kraft  war,  die das und das und das

bewirkt hat. Aber auf Deutsch klingt es genau gleich in den Versen 33 + 39. Da

steht auch noch 2 x 'durch Glauben'. Aber auf Griechisch steht 'dia pisteos' und

'dia' das heißt 'hindurch, durch'. Das drückt aus: Der Glaube ist das Mittel. Also

weniger der Gedanke, der Glaube ist die Kraft, sondern der Glaube war das

Mittel, dass das und das und das und das geschehen konnte.

Also dann gehen wir zu Vers 8:

8 Durch  Glauben  war  Abraham,  als  er  gerufen  wurde,  gehorsam,

auszuziehen an den Ort, den er zum Erbteil empfangen sollte; und er

zog aus, ohne zu wissen, wohin er komme.

Hier ist Folgendes interessant, gemäß der griechischen Grammatik müssen die

Ausdrücke 'gehorsam sein'  und 'gerufen werden'  als  gleichzeitig  verstanden

werden. Eigentlich kann man es im Deutschen wahrnehmen, aber man muss

wirklich ganz bewusst lesen. Und zwar: 'durch Glauben war Abraham, als er

gerufen wurde, gehorsam' und nicht 'durch Glauben war Abraham, nachdem er

gerufen worden war, gehorsam'. Das wäre dann nachzeitig, ja. Zuerst der Ruf

und dann irgendwann der Gehorsam. Aber in der griechischen Grammatik ist

das so: Das Wort 'rufen' ist im Grundtext ein Partizip Präsenz 'gehorsam sein',

ja. Und das Hauptverb, eben 'gerufen', das ist hier im Aorist. Und wenn man

Griechisch lernt, wenn man Grammatik lernt, dann muss man das aufnehmen:

Wenn  also  im Hauptsatz  ein  Partizip  Präsenz  steht  und  das  Hauptverb  im

Aorist, dann drückt das eine Gleichzeitigkeit aus. Wäre jetzt z.B. 'rufen' ein

Partizip  Aorist,  dann  wird  dadurch  die  Nachzeitigkeit  ausgedrückt.  Also

'nachdem er gerufen worden war,  war  er gehorsam'.  Und es gibt  noch die

Möglichkeit, es könnte ein Partizip Futur sein – das gibt es schon gar nicht auf

Deutsch, ja, Partizip Futur, – dann wäre eben nochmals eine Umkehrung der

Zeitverhältnisse ausgedrückt. Man kann also im Griechischen so genau aus-

drücken, was in welchem Verhältnis steht. Und diese Gleichzeitigkeit bedeutet

Folgendes: Abraham, als er da in Ur in Chaldäa war, er war ein Götzendiener,

sagt Josua 24, die Väter dienten anderen Göttern. Und in Ur, der Hauptgott,

der  dort  unter  vielen Göttern verehrt  wurde,  war  Nanna der  Mondgott.  Zu

seiner  Ehre  wurde  eine  Zikkurat  gebaut,  ein  Stufenturm,  und  zwar  eine

Nachbildung des früheren Turmes von Babel, der auch schon ein Turm war für

- 5 -



den Götzendienst. Und da wurde also Nanna der Mondgott verehrt, muss man

sich vorstellen, und plötzlich erscheint der wahre Gott Abraham und sagt zu

ihm 1. Mose 12, können wir kurz aufschlagen:

1 Und der HERR hatte zu Abram gesprochen: Geh aus deinem Land und

aus deiner Verwandtschaft  und aus dem Haus deines Vaters in das

Land, das ich dir zeigen werde.  2 Und ich will  dich zu einer großen

Nation  machen  und  dich  segnen,  und  ich  will  deinen  Namen  groß

machen; und du sollst ein Segen sein!  3 Und ich will die segnen, die

dich segnen, und wer dir flucht, den werde ich verfluchen; und in dir

sollen gesegnet werden alle Geschlechter der Erde! 

Also dieser Ruf kam an Abrahams Ohren, als er noch ein Götzendiener war in

Ur  in  Chaldäa.  Und  wie  war  die  Reaktion?  Wir  könnten  verstehen,  dass

vielleicht 6 Monate zuerst Bedenkzeit brauchte, um plötzlich diese wunderbare

Stadt Ur zu verlassen. Das war übrigens eine der reichsten Städte des Zwei-

stromlandes. Das ist das Gebiet von Euphrat und Tigris. Es war eine Stadt von

reichen  Handelsleuten.  Die  Ausgrabungen  von  Leonardo  Woolley  u.a.  vor

100 Jahren, die haben ergeben, dass der Mittelstand in Ur in Häusern lebte mit

10 Zimmern. Nicht schlecht. Also Abraham hat plötzlich eine Berufung, er soll

diese Stadt verlassen. Also es wäre menschlich gesprochen verständlich, er

muss  sich  das  überlegen.  Aber  Abraham ging  sofort,  das  ist  die  Aussage

dahinter. Als Abraham gerufen wurde, war er bereit zu gehen. Und es ist der

Gehorsam, wenn man einfach das tut, was einem befohlen wird. Und eben, es

gibt ja Kinder, die sind am Spielen und dann ruft man sie und dann sagen sie

'grad', also auf Schweizer Deutsch, ja. Und in Deutschland würden sie sagen

'gleich'. Aber die kommen auch nach 5 Minuten nicht, aber dann schon. Aber

sie haben gehorcht. Ja, aber es ist dann für Eltern etwas anderes, wenn man

ein Kind ruft – zum Tisch zum Beispiel – und dann kommt es auch. Und so war

das bei Abraham. Also nicht nur Gehorsam, sondern sofortiger Gehorsam. Nun,

wir  können  dazu  aufschlagen  Apostelgeschichte  7.  Stephanus  in  seiner

Verteidigungsrede vor dem Sanhedrin, dem obersten Gerichtshof, gibt einen

Abriss der Geschichte Israels von Abraham an. Apostelgeschichte 7 Vers 1:

1 Der Hohepriester aber sprach:

Das ist Kajaphas, der kurz zuvor den Herrn Jesus zum Tod verurteilt hatte.

- 6 -



1 Der  Hohepriester  aber  sprach:  Ist  dies  so?  2 Er  [Stephanus] aber

sprach:  Brüder  und  Väter,  hört!  Der  Gott  der  Herrlichkeit  erschien

unserem Vater Abraham, als er in Mesopotamien war, ehe er in Haran

wohnte, 3 und sprach zu ihm: [jetzt kommt 1. Mose 12 Vers 1] „Geh aus

deinem Land und aus deiner Verwandtschaft und komm in das Land,

das ich dir zeigen werde.“ 4 Da ging er aus dem Land der Chaldäer und

wohnte in Haran; und von dort siedelte er ihn um, nachdem sein Vater

gestorben war, in dieses Land, in dem ihr jetzt wohnt.  5 Und er gab

ihm kein Erbe darin, auch nicht einen Fußbreit; und er verhieß, es ihm

zum Besitztum zu geben und seiner Nachkommenschaft nach ihm, als

er kein Kind hatte. 

Das ist sehr hilfreich. Stephanus macht hier ganz klar, dass diese Berufung in

1. Mose 12,1 – 3 tatsächlich in Ur in Chaldäa stattgefunden hatte und nicht in

Haran, wie viele meinen. Warum meinen viele in Haran? Wenn man die letzten

Verse liest von 1. Mose 11, wir werden das gleich tun, hat man den Eindruck,

dieser Ruf sei erst in Haran erfolgt. Aber dem ist nicht so. Ich lese 1. Mose 11

Vers 27:

27 Und dies sind die Geschlechter Tarahs: Tarah zeugte Abram, Nahor

und Haran; und Haran zeugte Lot. 28 Und Haran starb vor seinem Vater

Tarah im Land seiner Geburt, in Ur in Chaldäa.

So ist das übrigens korrekt übersetzt. Und dann heißt es Vers 29:

29 Und Abram und Nahor  nahmen sich  Frauen;  der  Name der  Frau

Abrams war Sarai, und der Name der Frau Nahors Milka, die Tochter

Harans, des Vaters der Milka und des Vaters der Jiska.  30 Und Sarai

war unfruchtbar, sie hatte kein Kind. 31 Und Tarah nahm seinen Sohn

Abram und  Lot,  den  Sohn  Harans,  seines  Sohnes  Sohn,  und  Sarai,

seine Schwiegertochter, die Frau seines Sohnes Abram; und sie zogen

miteinander aus Ur in Chaldäa, um in das Land Kanaan zu gehen; und

sie kamen bis Haran und wohnten dort. 32 Und die Tage Tarahs waren

205 Jahre, und Tarah starb in Haran.

Und  jetzt  kommt  grad  Kapitel  12  Vers  1  mit  dem Ruf.  Jetzt  könnte  man

denken: Ach so, die sind ja schon aus Ur ausgezogen nach Haran gegangen,

heutige Südtürkei, Ur in Chaldäa liegt im heutigen Südirak in der Nähe von

- 7 -



dem alten Babylon, noch südlich von Babylon, nach Haran gegangen und jetzt

kommt der Ruf. Aber Stephanus erklärt uns die zeitlichen Verhältnisse: Dieser

Ruf ist ein Rückgriff zeitlich auf Ur in Chaldäa und deshalb hat die Elberfelder

und auch schon die Schlachter 2000 das korrekt übersetzt in Kapitel 12 Vers 1

mit einem Plusquamperfekt oder mit einer Vorvergangenheit:  'und der Herr

hatte zu Abram gesprochen' nicht 'und der Herr sprach zu Abram', sondern

'und der Herr hatte zu Abram gesprochen', weil Mose hier zeitlich zurückgreift.

Und das kann man übrigens beweisen. Es wird dann gesagt: Geh aus deinem

Land  und  aus  deiner  Verwandtschaft.  Und  das  hebräische  Wort  'Verwandt-

schaft' – 'moledeth Hebräisch: moledeth …',  'moledeth' heißt 'Verwandtschaft'

und auch 'Geburtsort'. Also hier wird gesagt 'geh aus deinem Geburtsort' und

das  war  nicht  Haran,  sondern  Ur  in  Chaldäa.  Und  darum  muss  man  die

Verbform übersetzen 'der Herr hatte gesprochen', eben zeitlich zurückgreifend.

Und  das  ist  eben  alles  wertvoll.  Erstens  Mal  Abraham  war  also  ein

Götzendiener.  Ich  kann  das  noch  beweisen  mit  Josua  24,  wenn  wir  kurz

aufschlagen,  aber  1.  Mose  offen  lassen,  wir  brauchen  es  gleich.  Josua  24

Vers 2:

2 Und Josua sprach zum ganzen Volk: So spricht der HERR, der Gott

Israels: Eure Väter wohnten vor alters jenseits des Stromes,  [auf der

anderen Seite des Euphrats] Tarah, der Vater Abrahams und der Vater

Nahors, und sie dienten anderen Göttern.  3 Und ich nahm Abraham,

euren Vater, von jenseits des Stromes und ließ ihn durch das ganze

Land Kanaan wandern, und ich mehrte seine Nachkommenschaft und

gab ihm Isaak.

Also sie dienten anderen Göttern. Ur war eine sumerische Stadt. Abraham war

kein Sumerer, aber die Vorfahren waren offensichtlich dort eingewandert und

sie  verehrten  dort  diese  sumerischen  Götter  und  dazu  gehörte  in  Ur  ganz

speziell  der  Mondgott  Nanna.  Die  Sumerer  –  das  wissen  wir  aus  den

Inschriften, die man gefunden hat in Ur in Chaldäa, – verehrten Nanna als die

Herrlichkeit  des  Himmels,  wenn  man  da  denkt  an  die  Mondsichel  oder  im

besten  Fall  an  den  Vollmond.  Aber  nun  sagt  uns  Stephanus  in  Apostel-

geschichte 7, dass Abraham nicht nur etwas hörte, eine Audition nennt man

das, eine übernatürliche Stimme hören, Audition, sondern er hatte auch eine

- 8 -



Vision. Das heißt: etwas sehen, was andere nicht sehen. Und zwar haben wir

gelesen in Apostelgeschichte 7:  Der Gott  der Herrlichkeit  erschien unserem

Vater Abraham. Also er hat die Herrlichkeit Gottes gesehen und seine Stimme

gehört  und er hat diesem Mondgott  abgesagt  und den Rücken gedreht,  ist

ausgezogen,  und  zwar  sofort.  Es  kommt noch  dazu:  Wenn  wir  uns  in  der

Apostelgeschichte  die  Frage  stellen,  was  bedeutet  das,  wenn  der  Gott  der

Herrlichkeit  erscheint,  dann  müssen  wir  in  der  Apostelgeschichte  nur  zwei

Kapitel  weitergehen und dann sehen wir, wie der Gott der Herrlichkeit Saul

erschien. Die Bekehrungsgeschichte von Saul wird in Kapitel 9 beschrieben und

nochmals Kapitel  22 und 26, dreimal.  Und jedes Mal sehen wir, wie da ein

helles Licht, schließlich heißt es sogar 'ein Licht, das heller war als die Sonne',

es war ja Mittagssonne vor Damaskus. Das ist auch nicht das Gleiche wie die

Mittagssonne hier in Hunzenschwil. In südlichen Ländern ist sie intensiver, viel

intensiver  und  heller.  Vor  Damaskus  sieht  er  ein  Licht,  das  den  Glanz  der

Sonne  übertrifft.  Was  ist  dann  dieses  aschfahle  Licht  des  Mondes,  'die

Herrlichkeit des Himmels' sagen ja die Sumerer. Und Abraham erkannte: Das

ist  der  wahre  Gott  und  ich  bin  bereit  zu  gehen.  Und  interessant  ist  noch

Folgendes: Die Sumerer lehrten, dass Ur die Stadt von Nanna war, Nanna habe

die Stadt erwählt für sich. Aber da in den weiteren Versen werden wir sehen,

Abraham ist  ausgezogen  und er  erwartete  das  himmlische  Jerusalem,  eine

Stadt, die Gott im Himmel bereitet hatte … Und darum war er bereit, diese

reiche, steinreiche Stadt damals um rund 2000 v. Chr., zu verlassen und zu

gehen. Und noch etwas Schönes: Aus den Inschriften in Ur in Chaldäa wissen

wir, dass die Leute von Ur eine tiefe Verachtung hatten für die Nomaden, also

für diese Leute, die am Rand der Wüste in Zelten wohnten. Sie wohnten – die

Mittelklasse – in Häusern mit 10 Zimmern. Und Abraham war ja kein Mann aus

der  Mittelklasse,  sondern  aus  der  Oberschicht.  Darum wird  er  auch  später

genannt: ein Fürst, du bist ein Fürst Gottes unter uns. Er war ein Fürst aus der

obersten  Schicht  und  trotzdem  war  er  bereit,  schließlich  ein  Nomade  zu

werden.  Wir  werden gleich sehen in Hebräer  11,  er  war  bereit,  mit  seinen

Nachkommen Isaak und Jakob in Zelten zu wohnen. Also wirklich das, was

man natürlicherweise zutiefst verachtete, das hat er auf sich genommen und

ist ausgezogen, und zwar eben sofort, das ist das Schöne.

- 9 -



Wir gehen weiter in Hebräer 11 Vers 9:

9 Durch Glauben hielt er sich in dem Land der Verheißung auf wie in

einem  fremden  und  wohnte  in  Zelten  mit  Isaak  und  Jakob,  den

Miterben derselben Verheißung;

Also er war bereit, alles zu verlassen, und dann kam er schließlich an diesen

Ort, von dem Gott ihm gesagt hatte. Zuerst wusste er gar nicht, wohin die

Reise geht. Das wurde dann erst nachher klar. Und schließlich kam er über den

Weg Haran – heutige Süd-Türkei – und dann von dort runter ins Land Kanaan,

ins spätere Land Israel. Und Gott gab ja die Verheißung, seine Nachkommen

werden  einmal  dieses  Land  bekommen.  Aber  er  bekam  nichts.  Er  wohnt

einfach in Zelten, reiste in dem Land herum und wusste, die Nachkommen

werden es einmal bekommen. Aber eben sein Glaube war ein Glaube, der das,

was  man  hofft  für  die  Zukunft,  verwirklicht.  Also  er  konnte  in  dem  Land

Kanaan herumreisen und sich jedes Mal sagen: Das gehört eigentlich mir. Das

gehört eigentlich mir. Aber ich hab's jetzt noch nicht in der Hand, das kommt

erst noch. Aber der Glaube war so lebendig, dass er bereit war, Nomade zu

sein und sich einfach im Glauben an dem Land zu erfreuen, obwohl er es noch

nicht  in  Besitz  nehmen  durfte.  Keinen  Fuß  breit,  sagt  Stephanus  in

Apostelgeschichte 7. Und noch etwas war ja damit verbunden, wir haben ja in

1.  Mose  11  gelesen,  Sarai  war  unfruchtbar.  Aus  den  Inschriften  in  Ur  in

Chaldäa wissen wir,  die Sumerer lehrten: Nanna macht Menschen und Vieh

zahlreich. Also im Fall von Sarai ist eindeutig: Er hat vollkommen versagt. Es

ist  also  eine  Nuance,  eine  Pointe,  wenn  Mose  das  schreibt,  Sarai  war

unfruchtbar. Aber dann erschien Gott in Ur in Chaldäa und sagt, eben ein Licht,

das den Glanz der Sonne überstrahlt, und sagt: Geh aus deinem Land in das

Land, das ich dir zeigen werde, und dann sagt er: Ich werde dich fruchtbar

machen, Sarai fruchtbar machen. Die werden ein Kind bekommen. Also das,

was Nanna nicht konnte, das wird der wahre Gott tun. Aber er sagte nicht 'und

ich werde dir ein Kind geben', sondern er sagt 'ich werde dich zu einer Nation

machen'. Das ist viel mehr. Und er sagte nicht nur 'ich werde dich zu einer

Nation machen', sondern er sagt, wie wir gelesen haben 'ich werde dich zu

einer großen Nation machen'. Aber er sagt nicht nur 'ich werde dich zu einer

großen Nation machen', er macht ihm nämlich klar, dass das das auserwählte

- 10 -



Volk sein wird, ein Volk, das Gott aus allen Nationen auswählt und aus dem

schließlich der Erlöser der Welt kommen wird, der Messias, und darum sagt

Gott 'in dir werden gesegnet werden alle Geschlechter der Erde'. Das heißt:

Aus deiner Nachkommenschaft, aus diesem großen Volk, kommt der Erlöser

der Welt und über ihn werden all  die Gläubigen aus allen Nationen werden

einmal gesegnet werden. Also eine unglaubliche Übersteigerung. Nanna kann

nicht mal ein Baby geben und der wahre Gott sagt ihm 'ich werde dich zu einer

großen Nation machen zum Segen für alle anderen Völker'. Übrigens sieht man

da auch sehr schön, dass Auserwählung bedeutet nicht einfach Verwerfung der

anderen, ja. Viele haben das falsch verstanden, wenn sie im NT lesen von den

Gläubigen, die sind auserwählt. Und dann denken sie: Aha, in dem Fall hat

Gott den Rest der Menschheit verworfen. Aber wie war das? Gott hat Abraham

erwählt, nicht, damit die anderen verworfen sind, sondern seine Erwählung ist

die  Chance  für  alle  anderen.  Alle  Geschlechter  der  Erde  sollen  gesegnet

werden. Es ist interessant, er sagt nicht 'alle Menschen', weil Gott wusste, dass

nicht alle Menschen sich bekehren werden, obwohl Gott seinen Sohn für alle

geben würde. Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab

Johannes 3 Vers 16 oder 1. Timotheus 2 Vers 4: unser Heiland-Gott, welcher

will,  dass  alle  Menschen  errettet  werden  und  zur  Erkenntnis  der  Wahrheit

kommen.  Aber  Gott  wusste,  dass  eben  viele  Menschen  Christus  bewusst

ablehnen würden. Sie können nicht gerettet werden. Aber Gott wusste, dass

aus  allen  Nationen,  allen  Völkern,  allen  Stämmen  sich  einmal  Menschen

bekehren werden. So steht es in Offenbarung 7 und auch schon in Offenbarung

5. Das heißt: Es gibt keinen Stamm auf der Erde, aus dem nicht Menschen

errettet  werden.  Und darum sagt  Gott:  in  dir  sollen  gesegnet  werden alle

Geschlechter  der  Erde.  Das  sind  alle  Nationen,  Nation  ist  das  Größte,  alle

Völker, es gibt Nationen, die bestehen aus ganz vielen Völkern wie z.B. Indien,

und aus allen Stämmen, das ist noch kleiner als Volk. Also wunderbar: Die

Erwählung Abrahams ist nicht die Verwerfung der anderen, sondern die Chance

für die anderen, aber die, die eben einmal den Erlöser ablehnen, die kommen

unter das ewige Gericht Gottes. Aber das ist ihre Verantwortung. Aber diese

Erwählung ist wirklich eine wunderbare Sache, denn über diesen Weg geht der

Heilsweg Gottes.  Und nun haben wir  also  gesehen in  Vers  9,  die  Erzväter

- 11 -



nahmen  das  Land  Kanaan  nicht  in  Besitz,  weil  Gott  es  den  Nachkommen

verheißen hatte. Und deshalb bauten sie keine festen Häuser, sondern lebten

wie Beduinen, nämlich in Zelten. Das drückte diesen Glauben aus: Ich weiß, es

kommt, aber es ist noch nicht jetzt. Aber das ganze Leben von Abraham und

auch  von  Isaak  und  Jakob  war  geprägt  durch  diesen  Glauben.  Und  dann

kommt Vers 10:

10 denn er erwartete die Stadt, die Grundlagen hat, deren Baumeister

und Schöpfer Gott ist.

Gott  hatte  Abraham  verheißen,  dass  er  nach  seinem  Tod  ins  himmlische

Jerusalem eingehen würde.  Also ich habe hier auf dem Skript  geschrieben:

Abraham  wusste  um  die  Stadt  Gottes  im  Himmel.  Sie  wird  genannt  'das

himmlische Jerusalem'. In 11 Vers 16 werden wir nochmals darauf kommen:

16 Jetzt aber trachten sie nach einem besseren, das ist himmlischen.

Darum schämt sich Gott ihrer nicht, ihr Gott genannt zu werden, denn

er hat ihnen eine Stadt bereitet.

Hebräer 12 Vers 22, Paulus sagt den Gläubigen:

22 sondern  ihr  seid  gekommen  zum  Berg  Zion,  zur  Stadt  des

lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem; 

Und in Galater 4 Vers 26 wird diese Stadt genannt 'das Jerusalem droben'.

Übrigens, diese Ausdrucksweise findet man auch in der rabbinischen Literatur

im Judentum. Im Judentum spricht man über  'Jeruschalajim lemala': Das ist

Jerusalem oben. Genau der Ausdruck, den Paulus benutzt in Galater 4. Und

eben sie nennen es Jerusalem, Jeruschalajim. In Hebräer 13 Vers 14 wird diese

Stadt nochmals erwähnt, und zwar heißt es dort nachdem erklärt worden ist,

dass der Herr Jesus in Jerusalem, im irdischen Jerusalem, keinen Platz hatte.

Man hat ihn im Tempel zum Tod verurteilt durch den Sanhedrin, dann aus dem

Tempel hinausgeführt und nachher aus der Stadt hinaus. Außerhalb der Stadt,

im Steinbruch Golgatha wurde er gekreuzigt. 13 Vers 12:

12 Darum hat auch Jesus, damit er durch sein eigenes Blut das Volk

heiligte, außerhalb des Tores gelitten.  [Konsequenz:] 13 Deshalb lasst

uns  zu  ihm  hinausgehen,  außerhalb  des  Lagers,  seine  Schmach

tragend.

- 12 -



Hier werden also die Hebräer,  die Messias Gläubigen Juden aufgerufen: Ihr

müsst jetzt das Judentum mit dem Anbetungsort in Jerusalem, den Tempel

verlassen. Das war 8 Jahre vor der Zerstörung Jerusalems, die dann im Jahr 70

erfolgen  sollte.  Sie  müssen  hinausgehen  und  einen  Platz  der  Schmach

einnehmen.  Wenn  nämlich  der  Messias  keinen  Platz  gefunden  hat  im

orthodoxen Judentum, dann können wir nicht mehr bleiben, da müssen wir

auch diesen mit Schmähung verbundenen Platz einnehmen außerhalb, wie er

hinaus ging nach Golgatha. Und dann steht hier weiter in Vers 14:

14 Denn wir  haben hier  [das  heißt  auf  Erden] keine  bleibende Stadt,

sondern die zukünftige suchen wir. 

Im Jahr 70 wurde Jerusalem dem Erdboden gleichgemacht. Das ist prophetisch

'wir haben hier keine bleibende Stadt'. Aber, auch wenn im Jahr 70 Jerusalem

fiel, die Messias Gläubigen Juden wussten: Wir haben  'Jeruschalajim lemala'

'das Jerusalem droben'. Und noch ganz wichtig, damit man keine Verwirrung

anrichtet:  Das  himmlische  Jerusalem darf  man  nicht  verwechseln  mit  dem

neuen  Jerusalem.  Ich  mein,  in  Offenbarung  21  sieht  Johannes  den  neuen

Himmel  und  die  neue  Erde.  Und  er  sieht  aus  dem  Himmel  eine  Stadt

herabkommen wie eine für ihren Mann geschmückte Braut. Und dann heißt es:

Siehe,  die  Hütte  Gottes  bei  den  Menschen.  Was  ist  diese  Stadt  aus  dem

Himmel? Nun, in Offenbarung 21 wird das dann näher erklärt in Vers 9, das ist

zunächst nicht klar, was da gemeint ist in Vers 2: 

2 Und ich sah die heilige Stadt, das neue Jerusalem, aus dem Himmel

herabkommen von Gott,

Aber in Vers 9 wird gesagt:

9 Und es kam einer von den sieben Engeln,  die  die sieben Schalen

hatten, voll der sieben letzten Plagen, und redete mit mir und sprach:

Komm her, ich will dir die Braut, die Frau des Lammes, zeigen. 10 Und

er führte mich im Geist weg auf einen großen und hohen Berg und

zeigte  mir  die  heilige  Stadt,  Jerusalem,  herabkommend  aus  dem

Himmel von Gott; 11 und sie hatte die Herrlichkeit Gottes. 

Also der Engel sagt 'ich zeig dir die Frau des Lammes'. Nun, wer die Offen-

barung studiert  hat,  hat das  schon gelernt  in  Kapitel  19: die  Hochzeit  des

Lammes.  Das ist  die Gemeinde,  die heute mit dem Herrn Jesus verlobt ist

- 13 -



(2. Korinther 11,1 ff). Die verlobte Gemeinde wird bei der Entrückung heim-

geholt werden und dann wird die Hochzeit des Lammes stattfinden. 'Und seine

Frau hat sich bereitet', heißt es dort. Und jetzt wird hier gesagt: Komm her, ich

will dir die Braut, die Frau des Lammes, zeigen. Er geht auf einen hohen Berg.

Und was sieht er? Eine Stadt. Ja, Johannes hätte jetzt denken können: Ich

wollte eine Frau sehen und jetzt sehe ich eine Stadt. Logik: Die Frau ist auch

eine Stadt. Das heißt: Die Gemeinde ist die Frau des Lammes, des Messias, die

himmlische Braut und sie wird auch symbolisch dargestellt durch eine Stadt,

'polis' auf Griechisch. Und von 'polis' kommt übrigens unser Wort 'Politik'. Das

heißt  Stadtführung,  Stadtverwaltung.  Und  die  Gemeinde  wird  eben  mit

Christus herrschen im 1000jährigen Reich und dann auch auf der neuen Erde

und darum wird die eben 'polis' genannt, ' Stadt', und zwar Stadt Gottes, die

die  Herrlichkeit  Gottes  hat.  Das  heißt  also  in  Offenbarung  21:  Das  neue

Jerusalem das ist eine symbolische Beschreibung der Gemeinde, die eine Frau

ist,  eine  Stadt  ist,  aber  sie  ist  übrigens  auch  ein  Tempel.  1.  Korinther  3

Vers 16: 'Wisst ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid'. Und noch viel mehr, sie

ist auch der Leib Christi. Sie ist die Herde und der Herr Jesus der Hirte. Sie ist

die Schar der Jünger und er ist der Lehrer. Das sind alles verschiedene Aspekte

der Gemeinde. Also der langen Rede kurzer Sinn: Das himmlische Jerusalem in

Offenbarung 21 ist eine symbolische Beschreibung der Gemeinde. Aber diese

Beschreibung als Stadt mit goldenen Straßen und verziert mit allen möglichen

Edelsteinen, diese Beschreibung kommt nicht von irgendwo her. Das sind die

Wirklichkeiten dieser wirklichen Stadt im Himmel, des himmlischen Jerusalems.

Also  Gott  hat  im  Himmel  eine  Stadt  gebaut  und  diese  Stadt  hat  eine

symbolische Bedeutung und weist in all ihren Details hin auf die Gemeinde.

Also die Gemeinde wird genannt 'das neue Jerusalem'.  Und diese wirkliche

Stadt  wird  genannt  'das  himmlische  Jerusalem'.  Aber  da  besteht  ein

Zusammenhang. Und da wird übrigens klar, die Stadt wird ja in Offenbarung

21 beschrieben 12 000 Stadien breit, lang, hoch die Mauern. Und umgerechnet

ist das weit über 2000 km. Jetzt kann man mal ausrechnen, wie viel Platz das

macht. Und jede Zahl, natürlich hat sie eine symbolische Bedeutung im Blick

auf die Gemeinde, aber das ist wirklich eben eine Realität für diese Stadt im

Himmel. Und man könnte mal ausrechnen, wie viele Menschen haben je gelebt

- 14 -



seit  Adam  durch  all  diese  Jahrtausende  hindurch.  Und  das  kann  man

mathematisch unter gewissen Annahmen, kann man das so durchrechnen und

dann kommt man zum Schluss: Ha, hätte noch mehr Platz. Alle hätten Platz in

dieser himmlischen Stadt. Also es ist nie so, wenn Menschen verloren gehen

werden, dass die eben keinen Platz hatten schon von Anfang an im Ratschluss

Gottes, sondern der Platz wär da für alle. Aber eben, wenn Gott ruft, muss

man gehorchen wie Abraham und darum konnte er auch diese Stadt erwarten.

Und dieses Wissen, einmal, nach meinem Ableben, werde ich in diese Stadt

eingehen, das gab ihm Mut, um in der Gegenwart den Weg zu gehen, ohne

dass er da große Ländereien kaufen musste. Er war ja reich. Er machte eben

keinen  großen  Immobilienhandel.  Grad  für  seine  Frau  Sarah,  als  sie  dann

starb, hat er das Begräbnis gekauft in Hebron. Aber sonst, ohne Immobilien-

handel  konnte  er  da  auf  der  Erde  leben,  weil  er  wusste:  Die  schönste

Immobilie ist oben.

Also wir gehen zurück zu Hebräer 11 Vers 10:

10 denn er erwartete die Stadt, die Grundlagen hat, deren Baumeister

und Schöpfer Gott ist.

Also das ist was ganz Grandioses: eine Stadt, die Gott gebaut hat. Und Gott ist

der Architekt – also 'Baumeister' ist das Wort auch für Architekt – der alles

geplant und dann auch ausgeführt hat, der Schöpfer.

Und jetzt kommt Vers 11 und da haben wir ein Übersetzungsproblem. Z.B.

Elberfelder CSV übersetzt:

11 Durch  Glauben empfing  auch  selbst  Sara  Kraft,  einen  Samen zu

gründen, und zwar über die geeignete Zeit des Alters hinaus, weil sie

den für treu achtete, der die Verheißung gegeben hatte.

Jetzt kann man diesen Vers aber, rein von der griechischen Grammatik her,

auch anders übersetzen, nämlich so:

11 Durch Glauben empfing er zusammen mit Sara

Aber anstatt 'auch selbst Sara' kann man übersetzen 'zusammen mit Sara'.

11 Durch  Glauben  empfing  er  zusammen  mit  Sara  Kraft  zur

Niederlegung  eines  Samens,  und  zwar  über  die  geeignete  Zeit  des

Alters  hinaus,  weil  er  den  für  treu  erachtete,  der  die  Verheißung

gegeben hatte.

- 15 -



Ja, wie kann man über übersetzen 'weil sie' und dann 'weil er'? Ganz einfach:

Weil  das griechische Verb drückt nicht 'er'  oder 'sie'  aus, sondern ist dritte

Person Einzahl. Nicht wahr, das ist wie wenn man Spanisch spricht, muss man

ja auch nicht immer 'sie' oder 'er' sagen, man kann einfach das Verb sagen, ja.

Und wenn man's betonen will, dann kann man sagen 'Spanisch …', aber dann

heißt es 'er nimmt' oder 'sie nimmt'. Aber wenn man nicht betonen will, kann

man's  einfach  weglassen.  Aber  dann  ist  nicht  klar,  ist  es  männlich  oder

weiblich. Und das ist im Griechischen genau gleich. Drum, es muss einfach klar

sein, was ist das Subjekt im Satz, ist es Abraham oder Sara, dann kann man

übersetzen 'weil er den für treu achtete' oder 'weil sie den für treu achtete, der

die Verheißung gegeben hatte. So. Und jetzt, was stimmt? Es stimmt das mit

Abraham. Ja wieso diese Behauptung? Aber jetzt hilft  uns die Struktur. Wir

haben gesehen, die Struktur ist ja so: viermal Abraham und parallel viermal

Mose,  dreimal  die  Erzväter,  dreimal  Israel.  Und diese  ganze  Struktur  wäre

durcheinander:  dreimal  Abraham einmal  Sara,  viermal  Mose  und  dann  die

Erzväter und Israel dreimal. Ja sieht man, eben diese Strukturen die machen

Sinn. Das ist einfach ein kleines Beispiel, um zu zeigen, wie das dann hilft beim

Übersetzen. Da wo man denk könnte oh … Rein grammatikalisch geht beides,

aber es ist effektiv Abraham. Aber für die, die mitschreiben wollen, ich haben

mir das so in die Bibel reingeschrieben meine Übersetzung: 

11 Durch  Glauben  empfing  er  zusammen  mit  Sara  Kraft  zur

Niederlegung  oder  Gründung  eines  Samens,  und  zwar  über  die

geeignete Zeit des Alters hinaus [das ist wieder genau gleich],  weil  er

[und  dann  ist  alles  gleich] den  für  treu  achtete,  der  die  Verheißung

gegeben hatte.

Und in dem Zusammenhang ist auch interessant dieser Ausdruck 'Niederlegung

oder Gründung eines Samens'. Das ist das griechische Wort  'katabole'.  Das

wird z.B. gebraucht, wenn man ein Haus baut und die Grundlage für das Haus

legt, das ist 'katabole'. Aber das hat verschiedene Bedeutungen:  'kata' heißt

einfach 'herab'  und  'bole' heißt  'werfen'  – 'herabwerfen'.  Und hier  wird das

verwendet  im  Zusammenhang  mit  dem  Samen  'herabwerfen'  das  meint

effektiv, dass Abraham, obwohl er hundertjährig war, noch fähig war zu einem

Samenerguss.  So ist  das  die  Herabwerfung des Samens.  Und es  ist  ja  so,

- 16 -



Sarah war unfruchtbar. Wir lesen ausdrücklich in 1. Mose, es hatte aufgehört,

ihr nach der Weiber Weise zu ergehen. Können wir das kurz aufschlagen. Sie

konnte es nicht glauben, dass sie noch schwanger werden sollte, weil sie so alt

war. Und ich lese in 1. Mose 18, wo Gott und zwei Engel auf Besuch kamen.

Und da heißt es in 1. Mose 18 Vers 12. Gott hat also einen Sohn angekündigt

Vers 10 und dann Vers 12:

12 Und  Sara  lachte  in  ihrem  Innern  und  sprach:  Nachdem  ich  alt

geworden  bin,  sollte  ich  Wollust  haben?  Und  mein  Herr  ist  ja  alt!

13 Und der HERR sprach zu Abraham: Warum hat Sara denn gelacht

und gesagt: Sollte ich auch wirklich gebären, da ich doch alt bin? 14 Ist

für den HERRN eine Sache zu wunderbar? 

Und dann Vers 11 heißt es dann eben:

11 Und  Abraham  und  Sara  waren  alt,  wohlbetagt  und  es  hatte

aufgehört, Sara zu ergehen nach der Weiber Weise.

Der Ausdruck 'es ergeht mir nach der Weiber Weise', das kennt man dann auch

später aus der Geschichte von Jakob, Rahel und Lea. Die zwei Töchter sind auf

dem Kamel oben und da wird dann behauptet, man kann nicht runtersteigen

vom Kamel – die hatten einen gestohlenen Hausgötzen im Sattel drin – 'es

ergehe nach der Weiber Weise'. Das heißt, die hatte Periode und kann jetzt

nicht  runterkommen.  Ja,  das  ist  dieser  Ausdruck.  Also  Sarah  hatte  keine

Periode  mehr,  selbstverständlich  mit  90.  Also  das  hört  schon  ein  bisschen

früher auf, ja. Und beim Mann ist es ja möglich, in einem deutlich höheren

Alter noch Nachkommen zu zeugen. Aber auch das hört mal auf. Und die Bibel

sagt ganz klar,  dass beide – Sarah und Abraham – biologisch abgestorben

waren,  also  nicht  mehr  in  der  Lage  waren  für  Nachkommen.  Können  wir

aufschlagen Römer 4, da ist es so eindrücklich beschrieben in Vers 19. Und

zwar heißt es von Abraham, nicht von Sarah:

19 Und nicht schwach im Glauben, sah er nicht seinen eigenen, schon

erstorbenen  Leib  an,  da  er  fast  hundert  Jahre  alt  war,  und  das

Absterben des Mutterleibes der  Sara,  20 und zweifelte  nicht  an der

Verheißung  Gottes  durch  Unglauben,  sondern  wurde  gestärkt  im

Glauben, Gott die Ehre gebend, 21 und war der vollen Gewissheit, dass

er, was er verheißen hatte, auch zu tun vermöge. 22 Darum ist es ihm

- 17 -



auch zur Gerechtigkeit gerechnet worden.  23 Es ist aber nicht allein

seinetwegen  geschrieben,  dass  es  ihm  zugerechnet  worden  ist,

24 sondern auch unsertwegen, usw.

Also von Abraham wird gesagt, der hat diesen starken Glauben gehabt, nicht

von Sarah,  die  hatte  das  ja  bezweifelt.  Und das  stärkt  natürlich  nochmals

unsere Übersetzung in Hebräer 11, Abraham hat eben durch Glauben die Kraft

gehabt, einen Samen zu gründen. Und dieser Glaube war also da, obwohl er

sah, er war erstorben und auch Sarahs Mutterleib. Also biologisch waren sie für

die  Fortpflanzung  nicht  mehr  in  der  Lage.  Und  daraus  folgt:  Israel  ist  ein

unmögliches Volk. Also naturwissenschaftlich dürfte es Israel gar nicht geben.

Aber Israel lebt und ist da, ein Beweis, dass es einen Gott gibt, der eben aus

dem Tod Leben geben kann. Und es ist ja interessant, Gott hat Abraham die

Verheißung gegeben in Ur, nicht nur ein Kind, sondern eine Nation, eine große

Nation. Und dann ist Abraham im Land und er kam ja mit 75 schließlich ins

Land. Und bis 100 – 25 Jahre – ist gar nichts geschehen. Also da hätte er sich

sagen können: Gut,  also damals in Ur in Chaldäa mit Nanna das hat nicht

funktioniert, das ist klar, aber jetzt mit dem Herrn, wir haben immer noch kein

Baby. Jetzt kann ich gar nicht mehr und sie kann auch gar nicht mehr. Und

trotzdem war es dann möglich. Also Gott hat extra so lange gewartet, dass es

– menschlich gesprochen – unmöglich war, um zu zeigen, dass die Unmöglich-

keit Gott nicht in Verlegenheit bringt. Und so erleben wir es ja manchmal auch.

Man fragt sich: Warum greift der Herr nicht schon jetzt ein? Und er wartet und

wartet und wartet, aber am Schluss wird sein Handeln noch großartiger, dass

man vielleicht zurückblicken muss und sagen: Gut hat er damals noch nicht,

das war eben doch notwendig und es hat uns eben auch gezeigt, was das für

ein Glaube war von diesem einstigen Götzendiener. Der war völlig überzeugt,

dass das der wahre Gott ist und dass er es kann. Und er konnte es. Und darum

wird uns das hier  vorgestellt.  Dieser Glaube war stärker als  das, was man

naturwissenschaftlich als ein Experiment immer wiederholen, wissen konnte.

Gott  kann  auch  über  die  Gesetze  der  Natur  handeln.  Und  Israel  lebt  und

existiert als lebendiger Beweis davon.

Wir gehen weiter Vers 12:

12 Deshalb sind auch von einem, 

- 18 -



Merken wir, es geht um Abraham. Das bestätigt nochmals, dass es gut war zu

übersetzen in Vers 11 'durch Glauben empfing er – also Abraham – zusammen

mit Sarah'.

12 Deshalb  sind  auch  von  einem,  und  zwar  Erstorbenen,  geboren

worden wie die Sterne des Himmels an Menge und wie der Sand am

Ufer des Meeres, der unzählig ist.

Also er war biologisch erstorben und Gott hat ihn nochmals belebt. Übrigens,

später  in  der  Abrahamsgeschichte  nach  dem  Tod  von  Sarah  heiratet  ja

Abraham Ketura und da gibt’s  nochmal  ganz viele  Nachkommen. Das zeigt

also, dass Gott das nicht nur momentan für einen Moment erneuert hatte, dass

er Nachkommen zeugen konnte, sondern das ist dann auch geblieben. Und

übrigens noch ein Detail muss ich so nebenbei noch erwähnen, in 1. Mose 18,

da sagt ja Sarah 'nachdem ich alt geworden bin, sollte ich Wollust haben, und

mein Herr ist ja alt'. Das ist ein alter Ausdruck, natürlich. Aber auf Hebräisch

heißt dieses Wort 'edna' und das ist verwandt mit dem Wort 'eden', also das ist

die gleiche Wortwurzel wie 'Garten Eden'. Also die Freude der Sexualität in der

Ehe wird genannt  'edna' und erinnert immer an den Garten Eden, wo Gott

diesen  wunderbaren  Plan 'ein  Mann und eine  Frau und die  zwei  sollen  ein

Fleisch werden' eingesetzt hat. Also auch in einer gefallenen Schöpfung, der

Sündenfall ist dazwischen gekommen, ist aber eben die Ehe und auch gerade

dieser Aspekt der Ehe ist eine – kann man sagen – eine Erinnerung an das

Paradies. Und darum kann man sagen: Eine Ehe ist eine Art Paradies auf Erden

oder dann das Gegenteil. Aber eben es kommt drauf an, ob wir mit dem Herrn

den Weg gehen und so kann er eben die Ehe zu einer glücklichen Beziehung

machen. Damit wollte ich nicht gesagt haben, Sexualität macht die Ehe aus.

Nein, schlagen wir dazu auf Hebräer 13. Wir sind ja schon im Hebräerbrief und

finden dann leicht zu Kapitel 11 zurück. Und jetzt noch zu Hebräer 13. Da sagt

Paulus in Vers 4:

4 Die Ehe sei geehrt in allem und das Ehebett unbefleckt; denn Hurer

und Ehebrecher wird Gott richten.

Die Ehe sei geehrt in allem. Das bedeutet in allen ihren Aspekten. Also die Ehe

hat viele Aspekte und wir wissen, dass besonders ab dem zweiten Jahrhundert

und dem dritten Jahrhundert in der Kirchengeschichte ist der Neoplatonismus

- 19 -



in die Kirche hineingekommen und man hat das dann so fromm bemäntelt und

so getan, wie wenn Ehelosigkeit geistlich höherstehend wäre als eine Ehe, dass

also  die  Ehe  eigentlich  etwas  Minderwertiges  ist.  Und  das  geht  auf  den

Neoplatonismus  zurück,  der  alles,  was  Materie  betrifft,  als  minderwertig

anschaut. Und das kam also in die Kirche hinein und darum diese Verachtung

von der Sexualität in der Ehe. Das geht auf die griechische Philosophie zurück.

Und  der  Apostel  Paulus  sagt:  Die  Ehe  sei  geehrt  in  allem.  Es  gibt  keinen

Aspekt, der minderwertig wäre. Aber eben es gibt ganz verschiedene Aspekte.

Die Ehe besteht aus ganz vielen Dingen von gemeinsamen Spaziergängen bis

der Frau, die überfordert ist, in der Küche zu helfen usw. Es gibt alle Aspekte,

was  das  Eheleben  ausmacht,  aber  es  gibt  keinen  Aspekt,  der  eben

minderwertig ist. Und darum: sei geehrt in allem. Das war bereits eine Bremse

gegenüber  dieser  damals  noch  bevorstehenden  Überflutung  von  Antiehe-

Gedanken und Antisexualität in der Ehe. Aber damit man diese Bejahung der

Sexualität  nicht  falsch versteht,  fügt er  hinzu: und das Ehebett  unbefleckt.

Hurer aber und Ehebrecher wird Gott richten. Also der Missbrauch ist übel,

übelst. Aber der richtige Gebrauch ist eben  'edna', was zusammenhängt mit

Eden. Ja.

Gehen  wir  weiter  in  Hebräer  11.  Vers  12  haben  wir  gesehen,  er  hat  also

unzählige Nachkommen bekommen, wie die Sterne des Himmels an Menge und

wie der Sand am Ufer des Meeres, der unzählig ist. Schon in den vergangenen

Jahren sind grob Abschätzungen gemacht worden über die Zahl der Sterne,

wobei  die  Zahl  steigt  ständig.  Also  noch  vor  ein  paar  Jahren  hat  man

gesprochen von 1022, und zwar aufgrund von den Bildaufnahmen von Hubble

mit diesen Tiefenaufnahmen bis Entfernung von 13 Milliarden Lichtjahren. 1022

ist also eine 1 mit zweiundzwanzig Nullen. Das kann man sich überhaupt nicht

vorstellen, absolut unvorstellbar. Aber wir können damit spielen und rechnen.

Und interessant ist, dass die Zahl der Sandkörner an allen Stränden der Welt,

die gibt auch so eine Schätzung im Bereich von 1022. Ja. Aber eben das muss

man nicht überbewerten, weil die Schätzungen gehen immer weiter. Und es

kommt dazu: Die entferntesten Galaxien, die man mit Hubble noch als ganz

kleinen roten Punkt auf  dem Bild wahrnehmen kann und ein solcher Punkt

bedeutet  schätzungsweise 200 Milliarden Sterne,  also etwa so viele  wie im

- 20 -



Durchschnitt eine Galaxie. Denn das ist eine Galaxie ein kleiner Punkt. Und

dahinter sieht man nicht eine Mauer. Ja, ich will sagen, damit ist nicht gesagt,

das ist das Ende des Weltalls, wie es weitergeht. In Jeremia lesen wir: Der

Himmel,  wenn  der  oben  ausgemessen  werden  kann,  wird  Gott  Israel

verwerfen. Aber da er Israel nie verwirft, wird man das auch nie ausmessen

können.  Und man ist  effektiv  an eine  Grenze gekommen,  denn bei  diesen

Bildaufnahmen, man braucht ja die Belichtung lange offen, aber so lange, da

sind nur noch einzelne Photonen, die … reinkommen. Und das entspricht – also

Verzeihung  für  den  üblen  Vergleich,  aber  man  kann sich  das  vorstellen,  –

entspricht der Lichtstärke einer klimmenden Zigarette auf dem Mond von der

Erde aus gesehen. Man konnte das noch aufnehmen. Es ist unfasslich. Aber

eben, das will nicht sagen, dass Abraham 1022 Nachkommen bekommen sollte,

sondern  wie  bedeutet:  die  Nachkommen  kann  niemand  zählen.  Und  wer

möchte eine Zahl nennen, wie viele Israeliten hat es gegeben durch die ganze

Geschichte hindurch? Niemand kann das sagen. Eben, weil sie unzählbar sind.

Aber so hat sich auf eindrückliche Art Gottes Verheißung an Abraham erfüllt. 

Vers 13:

13 Diese alle sind im Glauben gestorben [Und man kann auch übersetzen

'dem  Glauben  gemäß'  gestorben.] und  haben  die  Verheißungen  nicht

empfangen, 

Ja, sie haben auf Erden nie erlebt, wie dann das Volk Israel das Land in Besitz

nahm unter Josua. Das sollte ja erst Jahrhunderte später geschehen. Aber für

sie  war  es  in  ihrem  Leben  schon  eine  Wirklichkeit.  Eben  der  Glaube  hat

verwirklicht,  was  sie  für  die  Zukunft  erhofft  haben.  Sie  lebten  so  in  der

Überzeugung,  dass  das  auch  in  Erfüllung  geht  und  das  hat  ihren  ganzen

Lebensstil – eben in Zelten lebend – hat das geformt.

13 Diese alle sind im Glauben gestorben und haben die Verheißungen

nicht empfangen, sondern sahen sie von fern und begrüßten sie und

bekannten, dass sie Fremde und ohne Bürgerrecht auf der Erde seien.

14 Denn die, die solches sagen, zeigen deutlich, dass sie ein Vaterland

suchen.  15 Und  wenn  sie  an  jenes  gedacht  hätten,  von  dem  sie

ausgegangen  waren,  [nämlich  heutiger  Südirak  mit  Ur  in  Chaldäa] so

hätten sie Zeit gehabt, zurückzukehren. 

- 21 -



Aber in seiner ganzen Lebensgeschichte – Abraham wurde schließlich 165 – ist

er nie mehr zurückgekehrt nach Ur in Chaldäa. Er hat also nicht diese Stadt

erwartet, sondern wirklich die himmlische. Und darum heißt es:

16 Jetzt aber trachten sie nach einem besseren, das ist himmlischen.

Darum schämt sich Gott ihrer nicht, ihr Gott genannt zu werden, denn

er hat ihnen eine Stadt bereitet.

Jetzt sehen wir also, sie haben eine Stadt aber auch ein Vaterland erwartet.

Und so gibt es also im Himmel ein himmlisches Vaterland, eine himmlische

Stadt und noch mehr: Es gibt auch einen himmlischen Tempel. Offenbarung 11

Vers 19 z.B. ist so klar, da heißt es:

19 Und der Tempel Gottes, der im Himmel ist, wurde geöffnet, und die

Lade seines Bundes wurde in seinem Tempel gesehen; 

Da ist ein Tempel Gottes im Himmel. Also es gibt einen originalen Tempel im

Himmel. Die Stiftshütte, der erste Tempel von Salomo und dann der zweite

Tempel die waren irdische Abbilder dieses Originals. Es gibt einen Tempel im

Himmel. Es gibt eine Stadt im Himmel und es gibt ein Vaterland im Himmel.

Und die irdische Abbildung von dem himmlischen Jerusalem ist dann eben das

irdische Jerusalem, also die Stadt, die im 1000jährigen Reich die Stadt des

großen  Königs  sein  wird.  Dort,  in  Jerusalem,  wird  der  Herr  Jesus  einmal

regieren auf dem Thron seines Vaters David. Das sagt die Schrift ausdrücklich

genau so. Also wir haben viel Freude, das einmal zu sehen. Ich weiß noch, vor

Jahren hatten wir eine traurige Beerdigung. Münir war gestorben. Das war ein

Bruder, der hier in der Gemeinde Ältester war, ein Türke. Er kam mit etwa

10 Jahren in die Schweiz mit seinen Eltern. Muslim. Und der kam hier zum

Glauben  und  hat  dann  wirklich  ein  Herz  bekommen  für  Evangelisation,

insbesondere unter Muslimen. Und schließlich bekam er ein Myom im Auge.

Man hat  versucht zu behandeln.  Aber  schließlich  ist  er  mit  50 dann heim-

gegangen. Und da waren türkische Freunde, Gläubige, die an der Beerdigung

gesprochen haben. Und ich habe auch einen Teil gemacht. Und da habe ich

über die Stadt gesprochen und hab gesagt: Münir ist jetzt dort und er sieht das

himmlische  Jerusalem,  diese  Stadt  in  all  dieser  Herrlichkeit.  Ich  war  so

beeindruckt,  als  ich das erste Mal in Singapur war. Das sind ja alles große

Stararchitekten  aus  aller  Welt,  die  dort  diese  Häuser  gebaut  haben.

- 22 -



Phantastisch.  Und  eben  sehr  kombiniert  mit  grün.  Es  gibt  ganz  strenge

Vorschriften, wie viel Grün in der ganzen Betonlandschaft eingebaut sein muss.

Unglaublich. Eben weil es eine kleine Insel ist, ein Inselstaat, und die haben

keinen Platz. Die dürfen auch nicht mehr die Insel vergrößern, Malaysia will

das nicht. Und die möchten da mit Sand aufschütten, dürfen sie nicht. Müssen

dann nach oben bauen,  immer  mehr.  Und habe mich so erinnert  an diese

Stadt,  über  2000  km hohe  Mauern.  Aber  eben  in  Gold  und  Diamant,  alle

möglichen  Edelsteine.  Diese  herrliche  Stadt  darf  Münir  schon  sehen.  Aber

wichtig ist:  Was wär der Himmel und all  seine Herrlichkeit  ohne den Herrn

Jesus? Er wird es sein, der unsere Herzen erfüllt und beglückt. Aber die Bibel

spricht über diese Herrlichkeit des Himmels und über die Architektur von Gott.

Er ist der Architekt. In Singapur sind es alle möglichen und eben auch große

jüdische Stararchitekten. Aber was ist das neben der Stadt, deren Baumeister,

Architekt und Schöpfer Gott ist. Und wenn Gott etwas schafft, ist alles perfekt,

wunderbar und eben alles harmonisch. Drum ist es eigentlich ein Kubus. Ja,

die Dimensionen die entsprechen sich ganz genau. Aber so handelt Gott in der

Natur und so handelt er auch in der Inspiration der Bibel. Das ist alles eine

Einheit.

Ja gehen wir weiter in Vers 17 und nun ein viertes Mal:

17 Durch Glauben hat Abraham, als er geprüft wurde, Isaak geopfert,

und  der,  der  die  Verheißungen  empfangen  hatte,  brachte  den

Eingeborenen dar, 18 über den gesagt worden war: „In Isaak wird dir

eine Same genannt werden“;  19 wobei er urteilte, dass Gott auch aus

den Toten aufzuerwecken vermag, von woher er ihn auch im Gleichnis

empfing.

Ich habe auf dem Skript geschrieben zu Vers 17: Abrahams Auferstehungs-

glaube  kam  in  seinem  Gehorsam,  Isaak  darzubringen,  zum  Ausdruck.  Ich

meine, das ist ja – kann man sagen – die letzte Pointe gewesen. Gott hat

versprochen: Ich mache aus dir ein großes Volk im Gegensatz zu Nanna. Und

dann 25 Jahre kommt einfach gar nichts, auch nicht ein Baby, schon gar nicht

eine große Nation. Aber kein Baby. Und als dann schließlich alles in Erfüllung

geht, der Hundertjährige und neunzigjährige Sarah haben sie das Baby Isaak

in den Armen. Wächst  auf,  wird übrigens erst  mit  5 entwöhnt.  Das ist  ein

- 23 -



bisschen spät. Es ist ja schön, wenn man lang stillen kann, aber alles hat so

seine  Grenzen.  Aber  man  muss  verstehen,  diese  Frau  konnte  nicht  mehr

aufhören. Ja, das ist eben die Mutter, die ein Kind festhält. Und dabei ist ja

jede  Etappe  beim  Aufwachsen  auch  wieder  ein  Loslassen.  Man  kann  nicht

plötzlich dann, wenn sie mit 20 vielleicht heiraten wollen, sagen 'so und jetzt,

jetzt  erwachsen'.  Nein,  man  muss  langsam,  schrittweise  loslassen.  Und

Abstillen ist dann auch schon wieder ein Schritt des Loslassens. Es beginnt ja

schon mit der Nabelschnur durchschneiden, das ist ein erstes Loslassen. Das

Kind 9 Monate unter dem Herzen und das gibt ja diese tiefe Beziehung. Drum

haben  Mütter  eine  tiefere  Beziehung  zu  Kindern  als  Väter.  Wir  versuchen

einfach  zu  machen,  was  wir  können.  Aber  dann  ist  es  doch  wieder  ein

Loslassen bei der Geburt, dann ist es ein Loslassen bei der Entbindung. Und

eben,  die  hängte  so  an  diesem  Baby  und  wollte  das  einfach  nicht  mehr

hergeben. Und dann schließlich kommt Gottes Ruf an Abraham: Abraham. Hier

bin ich. (1. Mose 22) Und Gott verlangt, dass Isaak geopfert werden soll. Ja,

das ist das Unverständlichste gewesen in dem Leben von Abraham. Was, jetzt

hab ich so lange gewartet. Es ist in Erfüllung gegangen und er hatte selber

noch  kein  Kind,  wie  soll  das  weitergehen?  Und  jetzt  soll  ich  es  Gott

zurückgeben. Aber wir lesen: Er war gehorsam. Das ist wirklich Abraham, der

den Höhepunkt in seinem Glaubensleben erlebt hat. 1. Mose 22,1:

1 Und es geschah nach diesen Dingen, dass Gott den Abraham prüfte;

Man  muss  nicht  übersetzen  'versuchen',  denn  'versuchen'  würde  bedeuten

'verlocken zum Bösen'. Aber 'prüfen' ist 'die Treue erweisen/testen'. 

1 … und er sprach zu ihm: Abraham! Und er sprach: Hier bin ich! 2 Und

er sprach: Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du lieb hast, den

Isaak, und ziehe hin in das Land Morija und opfere ihn daselbst als

Brandopfer  auf einem der Berge,  den ich dir  sagen werde.  [und der

nächste Satz] 3 Und Abraham stand des morgens früh auf [Er hätte sich ja

sagen können: Aber dann wenigstens stehe ich um halb elf auf. Ja, noch ein

bisschen hinauszögern. Früh.] und sattelte seinen Esel und nahm mit sich

zwei von seinen Dienern und Isaak, seinen Sohn. Und er spaltete Holz

zum Brandopfer und machte sich auf und zog hin an den Ort, den Gott

ihm gesagt hatte.  4 Am dritten Tag, da erhob Abraham seine Augen

- 24 -



und  er  sah  den  Ort  von  ferne.  5 Und  Abraham  sprach  zu  seinen

Dienern: Bleibt ihr hier mit dem Esel; ich aber und der Knabe wollen

bis dorthin gehen und anbeten und zu euch zurückkehren.

Wie? Er weiß, jetzt geht er hin, um ihn zu opfern, und er sagt nicht 'und dann

werde  ich  zu  euch  zurückkehren,  nachdem ich  dann  seine  Leiche  beerdigt

habe. Nein 'wir kehren zurück'. Und jetzt sehen wir, der Hebräerbrief ist die

Auslegung des Bibeltextes und darum sagt hier Hebräer 11 Vers 18: 

18 über den gesagt worden war: „In Isaak wird dir eine Same genannt

werden“;

Also für Abraham war es klar: Die Linie geht durch diesen Jungen, der Isaak

heißt, nicht durch Ismael. Isaak. Und wenn der sterben muss, dann muss er

wieder auferstehen. Und darum war er überzeugt: Er wird sterben und dann

wird Gott ihn auferwecken. Und darum heißt es hier: 

19 wobei er urteilte  [Das griechische Wort heißt 'logisch schließen'.], dass

Gott  auch aus den Toten aufzuerwecken vermag, von woher er ihn

auch im Gleichnis empfing. 

Ja, weil er wurde dann verschont. Für ihn war das quasi wie eine Auferstehung.

Isaak wurde ihm nochmals geschenkt. Als die dann zurückkehrten, das das

muss ein Gefühl gewesen sein, wenn am gleichen Tag total am Boden war er

und dann die Erfahrung: Alles vorbei, er ist nochmals geschenkt worden. Also

hat  Abraham logisch  geurteilt:  Wenn  Gott  das  so  sagt,  er  wird  die  Nach-

kommenschaft  über  Isaak geben,  dann – wenn er stirbt  –  muss er wieder

auferstehen. Also Glaube ist eben die Fähigkeit,  in allem absolut logisch zu

denken,  wobei  in  der  Gleichung Gott  der  größte  Faktor  ist.  Jetzt  muss  ich

wiederholen:  Also  Glaube  ist  das  absolut  logische  Denken,  wobei  in  der

Rechnung, in der Gleichung, Gott der größte Faktor ist. Und das ist eben die

Torheit  des Unglaubens: Da wird viel  logisch gedacht.  Aber wenn dann der

größte  Faktor  in  der  Rechnung  nicht  berücksichtigt  ist,  dann  kommt  jede

Rechnung falsch raus. Ich hatte einen Physiklehrer, der war so nett. Der hat

sogar  das  noch  angerechnet,  wenn  man  so  abschnittsweise  in  größeren

physikalischen Berechnungen, wenn da noch etwas richtig war.  Endergebnis

falsch, aber das Richtige hat er angerechnet. Aber falsch war's eh am Schluss.

Und so kommt der Unglaube immer zum falschen Ergebnis und der Glaube

- 25 -



kommt eben zum richtigen Ergebnis. Er denkt logisch, aber Gott ist der größte

Faktor. Und drum ist das Wort 'urteilte', 'urteilte er logisch, dass Gott', das ist

eine wunderbare, aber ganz wichtige, grundlegende Aussage. 

Wir fahren weiter in Hebräer 11. Und zwar haben wir eben gesehen, ab Vers 8

bis 22 da geht es um 'das Ausharren des Glaubens' und erst ab Vers 23 dann

um 'die Energie des Glaubens'. Wir haben also gesehen, in diesen siebenmal

'durch Glauben' da geht es um ein Schauen auf die Zukunft und das wird in der

Gegenwart im Glauben erfasst. 

Noch als kleine Ergänzung zu dem himmlischen Jerusalem, dem himmlischen

Tempel  und  dem  himmlischen  Vaterland,  es  ist  noch  zu  erwähnen  der

himmlische Berg Zion, den hab ich noch nicht erwähnt. Nämlich in Hebräer 12

wird ja gesprochen über das himmlische Jerusalem (12 Vers 22), aber dort

wird auch gesagt 'sondern ihr seid gekommen zum Berg Zion und zur Stadt

des lebendigen Gottes, dem himmlischen Jerusalem. Dieser Berg Zion bezieht

sich  auch  auf  den  himmlischen  Tempelberg.  Und  da  ist  es  vielleicht  auch

hilfreich,  die Parallele aufzuzeigen zu Hesekiel  28.  Dort  haben wir  ja einen

Rückblick auf die Zeit vor dem Sündenfall in der Engelwelt. Der Satan wird dort

beschrieben noch vor seinem Fall  als  gesalbter schirmender Cherub und da

heißt es in Hesekiel 28 Vers 14:

14 Du warst ein schirmender, gesalbter Cherub, und ich hatte dich dazu

gemacht; du warst auf Gottes heiligem Berg,

Das  ist  der  himmlische  Tempelberg.  Also  es  wird  gesprochen  von  einem

himmlischen Tempel in der Bibel. Aber genauso wie der irdische Tempel ein

Abbild ist des himmlischen, auf einem Berg ist, nämlich auf dem Berg Zion, so

gibt es auch einen himmlischen Berg Zion. Und das ist dieser heilige Berg.

14 … du wandeltest inmitten feuriger Steine.

Das sind die Edelsteine im himmlischen Heiligtum.

15 Vollkommen warst  du in  deinen Wegen von dem Tag an,  als  du

geschaffen wurdest, bis Unrecht an dir gefunden wurde.  16 Durch die

Größe deines Handels wurde dein Inneres mit Gewalttat erfüllt, und du

sündigtest; und ich habe dich entweiht vom Berg Gottes weg und habe

dich,  du  schirmender  Cherub,  vertilgt  aus  der  Mitte  der  feurigen

Steine.

- 26 -



Er wird genannt 'schirmender Cherub'. Nicht wahr, im Allerheiligsten, da haben

wir über der Bundeslade zwei Cherube mit ausgebreiteten Flügeln. Das sind

schirmende Cherube.  Also der Teufel  hatte vor  seinem Fall  die Aufgabe als

Cherub  im Allerheiligsten,  ein  solcher  schirmender  Cherub  zu sein  um den

Thron Gottes her. Und dann kam der Sündenfall und er wurde von dem Berg

Gottes weg entweiht und zu Boden geworfen, sagt Vers 17. In der Parallelstelle

in Jesaja 14 ab Vers 12, wo der Fall Satans beschrieben wir, heißt es, dass er

zur Erde gefällt wurde. Also er wurde aus dem Himmel hinausgeworfen auf die

Erde. Aber einfach das als Ergänzung, dass die Bibel auch konkret spricht über

den Berg Zion im Himmel. Aber natürlich ist alles mit den Dimensionen im

Himmel  völlig  anders  als  auf  der  Erde.  Wenn man denkt,  auf  der  Erde im

Salomo-Tempel war das Allerheiligste ein Quadrat von 20 x 20 Königsellen. Das

heißt 10,50 m auf 10,50 m und ganz im Zentrum die Bundeslade. Aber wenn

wir schauen in Offenbarung 4: Johannes wird entrückt in den Himmel. Und

zwar sieht er sofort den Thron Gottes und die vier lebendigen Wesen. Das sind

4  Cherube  um den  Thron  her,  Offenbarung  4.  Das  heißt,  er  wurde  direkt

entrückt – nicht irgendwo ins Vaterland, auch nicht irgendwo ins himmlische

Jerusalem, sondern in den Tempel. Aber nicht in einen der Vorhöfe, sondern ins

eigentliche Tempelhaus, und zwar ins Allerheiligste. Und Offenbarung 4 und 5

gehören ja zusammen, es ist eine Einheit. Und da sieht er dann schließlich

auch um den Thron her hunderte von Millionen Engel. Das heißt Tausende mal

Tausende und Zehntausende mal Zehntausende. Also Tausende mal Tausende

sind Millionen. Und Zehntausende mal Zehntausende das sind hunderte von

Millionen Engel – alle im Allerheiligsten. Also sieht man, Hebräer 8 sagt: Der

irdische Tempel  ist  ein  Schattenbild von dem himmlischen,  Hebräer  8.  Und

Schattenbild ist ja im Vergleich zum Original des Körpers, der den Schatten

wirft,  zweidimensional.  Und  so  ist  auch  der  Unterschied  zwischen  diesem

irdischen Abbild und dem Original, dass man in den Dimensionen sich das eben

nicht vorstellen kann. Das, was auf Erden 10,50 x 10,50 ist, ist dort so, dass

hunderte von Millionen Engeln um den Thron herumstehen. Ja, also, das wird

eine Überraschung sein, wenn die Heiligen einziehen werden in die Herrlichkeit.

Schon in jedem Moment, wo jemand heimgeht und stirbt, aber dann, wenn wir

- 27 -



bei der Entrückung alle nach der letzten Posaune, der Posaune zum Aufbruch,

einziehen werden. 

Ja,  jetzt  gehen  wir  aber  weiter  in  Hebräer  11  ab  Vers  20.  Nach  viermal

Abraham  kommt  jetzt  dreimal  Erzväter.  Zuerst  Isaak,  dann  Jakob  und

schließlich Joseph.

20 Durch Glauben segnete Isaak in Bezug auf zukünftige Dinge Jakob

und Esau.

Das ist ein Rückgriff auf 1. Mose 27, wo wir sehen, wie Vater Jakob als Prophet

Esau und dann auch Jakob,  umgekehrt  Jakob und dann auch Esau segnet.

1. Mose 27 Vers 27:

27 ... und er roch den Geruch seiner Kleider, und er segnete ihn und

sprach:  Siehe,  der  Geruch meines Sohnes ist  wie  der  Geruch eines

Feldes, das der HERR gesegnet hat. 28 Und Gott gebe dir vom Tau des

Himmels und von der Fettigkeit der Erde, und Fülle von Korn und Most!

29 Völker  sollen  dir  dienen  und  Völkerschaften  sich  vor  dir  nieder-

beugen!  Sei  Herr  über  deine  Brüder,  und  vor  dir  sollen  sich

niederbeugen die Söhne deiner Mutter! Wer dir flucht, sei verflucht,

und wer dich segnet, sei gesegnet! 

Er gibt also den Segen, den Abraham schon bekommen hatte in 1. Mose 12,

gibt er wieder eine Generation weiter. Und dann in Vers 39 da segnet er noch

Esau:

39 Da antwortete sein Vater Isaak und sprach zu ihm: Siehe, fern von

der Fettigkeit der Erde wird dein Wohnsitz sein und ohne den Tau des

Himmels von oben her. 40 Und von deinem Schwert wirst du leben, und

deinem  Bruder  wirst  du  dienen;  und  es  wird  geschehen,  wenn  du

umherschweifst, wirst du sein Joch zerbrechen von deinem Hals.

Also eine Segensverheißung für Jakob, Stammvater Israels, und dann für Esau,

Stammvater der Edomiter, ist es ein Segen, der verbunden ist mit Fluch. Und

zwar  wirklich  ist  es  so,  dass  Esau  ging  in  das  Gebiet  des  heutigen  Süd-

jordaniens südlich vom Roten Meer. Diese roten Berge sind natürlich voll von

kargem Land, genauso wie das hier beschrieben ist, während Jakob dann das

Land Kanaan bekam mit all diesem reichen Segen an Fruchtbarkeit. Wenn man

denkt an die Scharon-Ebene, das lange Mittelmeer, die Jesreel-Ebene, an die

- 28 -



Kornkammer Israels, dort ist das alles erfüllt. Aber, was uns Hebräer 11 damit

lehren will, ist: Isaak war ein Prophet und er glaubte auch an dieses Wort der

Prophetie. Aber damals war es nicht zu sehen. Das ist eben dieser Glaube, für

den in  der  Gegenwart  es  schon eine  Wirklichkeit  ist,  das,  was  erst  in  der

Zukunft kommen wird.

Und dann gehen wir weiter mit Jakob Vers 21:

21 Durch Glauben segnete Jakob sterbend jeden der Söhne Josephs

und betete an über der Spitze seines Stabes.

Das ist jetzt ein Rückbezug auf 1. Mose 49, ein ganz grandioses Kapitel, wo der

alte Vater Jakob die zwölf Patriarchen um sich versammelt hat und er spricht

seinen Segen aus. Es heißt in 1. Mose 49,1:

1 Und Jakob rief seine Söhne und sprach:Versammelt euch, und ich will

euch verkündigen, was euch begegnen wird in künftigen Tagen.

Ganz wörtlich steht hier 'am Ende der Tage'. Das ist ein Ausdruck, der immer

wieder vorkommt für die Endzeit. Das heißt, all das, was er da über die zwölf

Söhne sagt, hat prophetische Bedeutung, die bis in die Endzeit geht, bis zum

1000jährigen Friedensreich. Und z.B. in Vers 10 im Zusammenhang mit Juda

prophezeit er den Messias:

10 Nicht weichen wird das Zepter von Juda, noch der Herrscherstab

zwischen seinen Füßen weg, bis  Schilo kommt,  [und Schilo  heißt  'der

Friedensbringer/der Ruhebringer.'] und ihm werden die Völker gehorchen.

Also hier wird das Kommen des Messias angekündigt und dann wird gesagt,

dass aber von den nicht israelitischen Völkern ein großes Interesse sein wird.

Die Völker werden sich ihm anschließen. Wenn wir denken, vor 2000 Jahren

kam der Herr Jesus, Schilo kam, und in der Folge sind Millionen von Nichtjuden

aus allen 5 Kontinenten zum Glauben an den Messias gekommen, während

durch Jahrhunderte hindurch nur eine Minorität von Juden den Messias erkannt

hatten. Das sagt quasi Jakob schon. Also auch er ein Prophet und er glaubte an

das prophetische Wort, dass sich das erfüllen würde, aber damals konnte man

das alles noch nicht sehen. Und übrigens er beginnt mit Ruben und geht so

durch die zwölf Söhne hindurch und im Zusammenhang ergibt dieser Segen

eine gesamte prophetische Übersicht über die Geschichte Israels bis eben zum

- 29 -



1000jährigen Friedensreich. Also ein grandioses Panorama der Heilsgeschichte.

Und das wird eben hier so kurz zusammengefasst:

21 Durch Glauben segnete Jakob sterbend jeden der Söhne Josephs

[Und  dann  wird  noch  gesagt:] und  betete  an  über  der  Spitze  seines

Stabes.

Jetzt könnte jemand fragen: Ja, wo steht das im AT 'er betete an über der

Spitze des Stabes'? Nun, wir müssen mal aufschlagen 1. Mose 47, und zwar

lesen wir dort in Vers 30:

30 Wenn  ich  bei  meinen  Vätern  liegen  werde,  so  führe  mich  aus

Ägypten und begrabe mich in ihrem Grab. Und er sprach: Ich werde

tun  nach  deinem  Wort.  [also  Jakob  spricht  zu  Joseph  und  Joseph

verspricht:] 31 Da  sprach er:  Schwöre  mir!  Und  er  schwor  ihm.  Und

Israel  [das ist  der neue Name von Jakob] betete an am Kopfende des

Bettes.

Hm, nicht grad das Gleiche wie 'über der Spitze des Stabes'. Und das ist nur

ein  kleines  Detail.  Auf  Hebräisch  schreibt  man  ja  nur  Konsonanten,  also

Mitlaute wie k, l, m, n, aber nicht a, e, i, o, u. Und hier, was hier übersetzt ist

mit  'Bett',  schreibt  man auf  Hebräisch  'mth'.  Und jetzt  kommt's  drauf  an,

welche Vokale man einsetzt. Also 'ae' gibt 'matthe' – 'matthe' heißt 'Stab'. Aber

wenn  ich  einsetze  'ia',  dann  gibt  das  'mittha' –  und  das  heißt  'Bett'.  Ja.

'Hebräisch … mittha' heißt 'ich liege auf dem Bett'. Ja, und diese Problematik,

dass man verschieden vokalisieren kann,  das ist  kein großes Problem, weil

meistens durch den Textzusammenhang ist klar, wie man die Vokale einsetzen

muss. Aber es gibt wenige Stellen, wo das eben so oder so möglich wäre. Und

jetzt  sehen wir,  der Hebräerbrief  macht klar,  man muss  'matthe' lesen und

nicht 'mittha' – 'Bett'. Im griechischen Text wird klar gesagt, er hat angebetet

über der Spitze seines Stabes; 'rosch' heißt eben 'Spitze' oder 'Ende' und drum

'rosch mittha' oder  'rosch matthe' ist eben das Kopfende des Bettes oder die

Spitze des Stabes. Korrekt ist also 'Stab'. 

In der Elberfelder CSV hat es eine Fußnote und da steht bei 1. Mose 47,31: Die

Septuaginta liest: über seinem Stab. Also die älteste jüdische Übersetzung des

Alten Testaments auf griechisch, in Alexandria Ägypten im 3. Jahrhundert v.

Chr.  hergestellt,  die  hat  übersetzt  'über  seinem  Stab'.  Und  da  muss  man

- 30 -



sagen: Diese Juden haben korrekt vokalisiert, während der hebräische Text aus

dem Mittelalter, das ist der masoretische Text, hier sind ausnahmsweise die

Vokalzeichen nicht zutreffend. Aber ich muss etwas betonen: Die Vokalisierung

der  Rabbiner  im  Mittelalter,  die  den  sogenannten  masoretischen  Text  mit

Zeichen und Punkten versehen haben, um die Vokale anzuzeigen, diese Arbeit

ist eine absolute Sensation und die haben fast immer Recht. Aber wichtig ist,

dass  man  festhält,  die  Vokalzeichen  sind  nicht  inspiriert,  sondern  nur  der

hebräische  Text,  das  ist  der  inspirierte  Text.  Darum  die  Handschriften  in

Qumran, die haben keine Vokalzeichen, da hat man nur Konsonanten. Und die

hat man erst eben später so eingefügt, um eben zu verhindern, wenn Juden

nicht mehr so perfekt Hebräisch können, damit sie eben noch wissen, wie man

aussprechen muss. Und eben, ich staune immer, je mehr ich mich mit dem

masoretischen Text beschäftige und das seit Jahrzehnten, mit welcher Präzision

… Also zuerst mal, der Konsonantentext, das ist die absolute Sensation. Das

kann man jetzt auch zeigen mit den Handschriften aus Qumran. Es gibt nichts

Besseres als den masoretischen Text. Und jetzt auch in der Rechtschreibung

altertümlicher als ein großer Teil der Qumran-Handschriften, die aus vorchrist-

licher Zeit  stammen. Und der masoretische Text,  diese Handschrift,  die wir

haben, die ist aus dem Mittelalter. Aber die haben eine Orthographie, die älter

ist und zurückgeht auf die Zeit eben, als es noch Propheten gab in Israel. Und

darum, an diesem Text gibt's nichts zu rütteln. Und es ist schade, dass hier die

Fußnote  sagt:  Die  Septuaginta  liest:  über  seinem  Stab,  man  hätte  sagen

müssen: Der hebräische Text nach anderer Vokalisierung ergibt 'über seinem

Stab' und dann ist die Sache klar. Es gibt noch ein ganz berühmtes Beispiel:

Mose  mit  den  Hörnern.  Wer  kennt  nicht  Michelangelo:  Moses  aus  Stein

geschlagen und der hat Hörner. Woher kommt das? Ja das kommt aus 2. Mose,

wo beschrieben wird, beim zweiten Mal als Mose mit den Tafeln von dem Berg

Sinai herabkam, was sagt die Bibel: Sein Gesicht strahlte. Und der Ausdruck

für 'strahlen' im Hebräischen hat die gleichen Konsonanten wie 'gehörnt'. Wenn

man  jetzt  eben  falsche  Vokale  einsetzt,  dann  heißt  es  'sein  Gesicht  war

gehörnt', anstatt 'sein Gesicht war strahlend'. Und die lateinische Übersetzung

hat eben übersetzt mit 'gehörnt'. Da hat Hieronymus einen Fehler gemacht,

aber einfach aufgrund der Vokale, die Konsonanten sind die gleichen. Und das

- 31 -



hat  sich  natürlich  dann  so  fortgesetzt  und  sich  auch  in  der  Kunst  nieder-

geschlagen.  Ich  weiß  noch,  vor  vielen  vielen  Jahren  hab  ich  eine  Mose-

Darstellung gesehen, ich glaub in der Kathedrale in Lausanne, aber aus Holz.

Und die Hörner waren abgesägt. Also das war eine nachträgliche Korrektur von

diesem Lesefehler.  Aber  auch  da  in  2.  Korinther  3  im NT wird  ja  darüber

gesprochen, wie das Gesicht von Mose gestrahlt hat. Und das NT macht klar,

die  richtige  Lesung  ist  nicht  'gehörnt'  sondern  'strahlend',  wie  das  der

masoretische Text aus dem Mittelalter hat. Eben da haben die keinen Fehler

gemacht.

Also, da muss man sich vorstellen, dieser alte Jakob betet an über der Spitze

des Stabes. Und es ist so schön, es heißt dort Israel, nicht Jakob. Jakob heißt

ja der Fersenhalter, der Überlister. Und er hat durch sein Leben hindurch so

viele Umwege gemacht, weil er mit Hinterlist und mit eigener Schlauheit ans

Ziel kommen wollte, obwohl Gott ja von Anfang an gesagt hat, dass er den

Erstgeburtssegen  bekommen  würde.  Aber  nein,  er  dachte,  er  müsse  das

irgendwie selber erschleichen mit  lügen und hintergehen.  Und da wurde er

selber so brutal betrogen im Leben. Und da sehen wir einen Gläubigen, der

viele  Umweg machte,  der  nicht  den Weg ging,  den  eigentlich  der  Herr  als

Ratschluss  festgelegt  hatte,  sondern  durch  seinen  Eigenwillen  machte  er

Umwege. Aber am Schluss kam er da hin, wo Gott ihn haben wollte. Da sieht

man Israel, Kämpfer Gottes, wo Gott mit ihm zum Ziel gekommen war und er

betet würdig an über der Spitze des Stabes. Und da muss ich – wie gesagt –

noch darauf hinweisen, noch ein bisschen vor 1. Mose 47 da kommt ja Jakob

nach Ägypten.  Man muss sich vorstellen ein  Mann,  der  viele  viele  schwere

Erfahrungen gemacht hat im Leben, viele Umwege gemacht hat. Und er war –

könnte man sagen – so ein knochiger Hirte. Jetzt kommt er nach Ägypten in

den Palast  des  Pharao,  der  damaligen  Nummer eins.  Und er  geht  hin  und

segnet  den  Pharao.  Er  wusste  genau,  was  er  macht.  Hebräer  7  zeigt  den

Grundsatz in der Bibel, dass immer der Größere den Geringeren segnet, nie

umgekehrt. Und das macht ja klar in Hebräer 7: Wenn Melchisedek Abraham

gesegnet  hat,  dann ist  er  heilsgeschichtlich  auf  einer  höheren  Stellung  als

Abraham. Und wenn wir denken an Simeon, der segnet in Lukas 2 die Eltern,

als er das Kind auf die Arme nahm. Er segnet nicht das Kind, weil er wusste,

- 32 -



das ist der Messias. Ich kann nicht den Messias segnen, aber die Eltern Maria

und Joseph. Weil er als Priester eine höhere Stellung hatte heilsgeschichtlich

als Maria und Joseph, durfte er sie segnen. Und Jakob wusste genau, was er

macht. Er kommt da rein und segnet die Nummer eins der Welt, weil er ist der

Segensträger der messianischen Linie und nicht der Pharao oder Ägypten. Also

es  ist  schon grandios,  das  so  zu  sehen,  ein  Selbstbewusstsein,  dass  eben

einfach gegründet war auf diesen Glauben an Gottes Pläne und das kommt

eben  da  am Schluss  seines  Lebens  zum Ausdruck  in  dieser  prophetischen

herrlichen Rede über alle zwölf Söhne, Stammväter der zwölf Stämme Israels.

Jetzt gehen wir weiter Vers 22:

22 Durch Glauben dachte Joseph sterbend an den Auszug der Söhne

Israels und gab Befehl wegen seiner Gebeine.

Dazu müssen wir 1. Mose 50,24 aufschlagen. Da heißt es:

24 Und Joseph sprach zu seinen Brüdern: Ich sterbe; und Gott wird sich

euch gewiss zuwenden und euch aus diesem Land hinaufführen in das

Land,  das  er  Abraham,  Isaak und Jakob zugeschworen hat.  25 Und

Joseph ließ die Söhne Israels schwören und sprach: Gott  wird sich

euch gewiss zuwenden; so führt meine Gebeine von hier hinauf! 26 Und

Joseph starb, 110 Jahre alt; und sie balsamierten ihn ein, und man

legte ihn in eine Lade in Ägypten.

Joseph stirbt in Ägypten, aber er weiß ganz genau, der Tag wird kommen, wo

die Israeliten aus Ägypten ausziehen werden, um ins verheißene Land Kanaan

zu gehen. Und er wusste das aufgrund des prophetischen Wortes. Wenn wir

z.B. aufschlagen in 1. Mose 15, wo Gott Abraham ein prophetisches Wort gibt,

und zwar … ich lese ab 15 Vers 12:

12 Und es geschah, als die Sonne untergehen wollte, da fiel ein tiefer

Schlaf auf Abram; und siehe, Schrecken, dichte Finsternis überfiel ihn.

13 Und  er  sprach  zu  Abram:  Du  sollst  sicher  wissen,  dass  deine

Nachkommen Fremde sein werden in einem Land, das nicht das ihre

ist;  und  sie  werden  ihnen  dienen,  und  sie  werden  sie  bedrücken

vierhundert Jahre.  14 Aber ich werde die Nation auch richten, der sie

dienen werden; und danach werden sie ausziehen mit großer Habe.

15 Und du wirst zu deinen Vätern eingehen in Frieden, wirst begraben

- 33 -



werden in gutem Alter.  16 Und in der vierten Generation werden sie

hierher zurückkehren; denn die Ungerechtigkeit der Amoriter ist bis

hierher noch nicht voll. 

Also  Gott  sagt  ihm  alles  voraus:  Deine  Nachkommenschaft  wird  von

Fremdlingschaft gekennzeichnet sein und sie werden in einem fremden Land

als Sklavenvolk dienen, unterdrückt werden. Aber diese Nation, die sie unter-

drücken  wird,  wird  dann  selber  bestraft  werden  und  dann  werden  sie

ausziehen, und zwar nicht armselig, 'mit großer Habe'. Alles hat sich so erfüllt

mit dem Aufenthalt der Israeliten in Ägypten. Sie wuchsen zu einem Volk heran

und schließlich wurden sie unterdrückt als Sklaven. Aber dann kamen die zehn

Plagen über Ägypten.  Sie zogen aus unter Mose, kamen in das verheißene

Land und damals zogen sie aus mit großer Habe. Gott sagte, sie müssen von

den Ägyptern eben Wertsachen einfordern, Schüsseln und was auch immer aus

Gold und Silber. Das war übrigens der ausbezahlte Lohn für die nicht bezahlte

Arbeit in Ägypten. Gott hasst unbezahlte Arbeit, das ist ein Prinzip. Gott will

gerechte Löhne. Darum sagt Jakobus 5: Der Lohn der Schnitter schreit zu dem

Herrn der Heerscharen, weil er von ihnen vorenthalten worden ist. Also wenn

Großgrundbesitzer  ihre Arbeiter  nicht  auszahlen,  da braucht  man nicht  den

Kommunismus, um Gerechtigkeit zu fordern. Das fordert die Bibel. Und Israel

musste  den  Ägyptern  dienen,  Pithom  und  Ramses  Stadt  bauen,  ohne

Bezahlung. Und darum hat Gott dafür gesorgt, dass am Schluss die Auszahlung

kam.  Und  glücklicherweise  erst  am  Schluss,  sonst  hätten  sie  all  diesen

Reichtum an Gold und Silber schon längst wieder verjubelt. Und so konnten sie

einen großen Teil davon dann einsetzen für die Stiftshütte, das Haus Gottes.

Das war alles alles im Plan Gottes drin. Ja und so lesen wir dann auch, wie

beim Auszug aus Ägypten in 2. Mose die Gebeine von Joseph mitgenommen

wurden. Und im Buch Josua am Schluss sehen wir, wie die dann in Sichem –

heute Nablus – wurden sie untergebracht.  Man sieht das Grab von Joseph,

wenn  man  vom  Berg  Garizim  runterschaut,  sieht  man  das  mit  einer

herausstechenden  weißen  Kuppel.  Ja  und  so  hat  also  Joseph  auch  an  die

Zukunft gedacht und hat genau Befehl gegeben, weil er an das prophetische

Wort glaubte. Und das hat sein damals gegenwärtiges Leben geprägt. Das ist

wahrer Glaube, der aus dem prophetischen Wort heraus lebt. Und darum sehen

- 34 -



wir  auch  mit  diesen  Beispielen,  wie  tragisch  es  ist,  wenn  Gläubige  in  den

Gemeinden  kaum  über  das  prophetische  Wort  predigen.  Das  ist  Teil  des

Glaubens,  und zwar ein ganz wichtiger Teil,  weil  das uns eben die richtige

Haltung gibt für die Gegenwart. Und wir haben ja gesehen: Abraham, Isaak

und Jakob, die lebten als Fremdlinge im Land. 

Und damit waren sie ein wunderbares Vorbild für die Gläubigen der heutigen

Zeit der Gnade. Ich möchte das noch kurz zeigen anhand von 1. Petrus 2. Da

spricht Petrus die Gläubigen an in Kapitel 2 Vers 11:

11 Geliebte, ich ermahne euch als Fremdlinge und als solche, die ohne

Bürgerrecht sind, euch der fleischlichen Begierden zu enthalten, die

gegen  die  Seele  streiten,  12 und  dass  ihr  euren  Wandel  unter  den

Nationen ehrbar führt, damit sie, worin sie gegen euch als Übeltäter

reden, aus den guten Werken, die sie anschauen, Gott verherrlichen

am Tag der Heimsuchung.

Also Petrus spricht hier von zerstreuten Juden in den verschiedenen Provinzen

der heutigen Türkei und er sagt: Ihr habt kein Bürgerrecht, kein römisches

Bürgerrecht. Ihr seid Fremdlinge ohne Bürgerrecht. Aber es ist ganz wichtig,

dass ihr als Fremdlinge in dieser Welt unter den Menschen in der Gesellschaft

ein  Licht  seid  und  dass  ihr  eben  einen  ehrbaren  Wandel  führt,  der  Gott

verherrlicht. Gut, jetzt könnte jemand sagen: Ja, die hatten kein Bürgerrecht,

aber andere die hatten ein Bürgerrecht. Aber was sagt Paulus in Philipper 3

Vers 20 – und das können wir dann eben anwenden auch auf solche, die einen

Schweizer oder einen deutschen Pass haben – in Philipper 3 Vers 20:

20 Denn unser Bürgertum ist in den Himmeln, von woher wir auch den

Herrn Jesus Christus als  Heiland erwarten,  21 der  unseren Leib der

Niedrigkeit umgestalten wird zur Gleichförmigkeit mit seinem Leib der

Herrlichkeit, nach der wirksamen Kraft, mit der er vermag, auch alle

Dinge sich zu unterwerfen.

Nun, bei den Philippern sprach er nicht zu solchen Leuten ohne Bürgerrecht,

sondern  da  war's  sogar  speziell:  Die  hatten  nicht  nur  einfach  römisches

Bürgerrecht, sondern Philippi war ja eine Kolonie. Und das war eine Stadt mit

einem ganz besonderen Status – bis hin zu Steuerbefreiung in der Geschichte

hat Philippi erlebt. War bekannt als Colonia Julia Philippensis. Und diese Kolonie

- 35 -



wurde gegründet ursprünglich für ehemalige Legionäre, also für Veteranen der

römischen Armee. Und die bekamen Grundbesitz zugeteilt, wurde alles so –

wie  später  New  York,  ja,  –  in  Parzellen  eingeteilt.  Jeder  hatte  da  seinen

Grundbesitz. Aber die hatten Sonderrechte. Und da in Philippi sagt der Apostel

Paulus: unser Bürgertum ist in den Himmeln. Also bildet euch nicht da viel ein

auf euer römisches Bürgerrecht und auf Sonderstatus in der Kolonie hier, unser

Bürgertum ist in den Himmeln. Also wir sollen, auch wenn wir eben Häuser

haben,  einen Pass,  der  etwas Wert  hat,  besitzen,  sollen wir  uns klar  sein:

Eigentlich sind wir Fremdlinge hier. Und wir sollen uns als solche aufführen.

Herrschen werden wir erst in der Zukunft mit Christus. Und merken wir, das

prophetische Wort ist ganz entscheidend, weil das uns klar macht, ja wie ist

das mit uns Christen. Geht es darum, dass wir diese Welt transformieren und

verbessern und diese Welt immer christlicher machen? Und das ist eine ganz

große Stoßrichtung von immer mehr Missionswerken heute. Das ist schon vor

Jahren angestoßen worden. Man kann sogar genau sagen von welchen Leuten,

von wo das kommt,  aber allgemein kommt das.  Und man merkt vielleicht,

wenn man so Missionsberichte liest, wie immer mehr die Betonung ist auf das

Soziale. Die Missionare wussten immer früher: Wenn die Leute am verhungern

sind, muss man ihnen zu essen geben und das Evangelium verkündigen. Aber

sie wussten, was der Kernauftrag ist. Und das wird heute verschoben. Aber das

hängt  mit  einer  verbreiteten falschen Auffassung von Prophetie  zusammen,

dass  man  meint,  dass  der  Auftrag  sei,  die  Welt  immer  mehr  christlich  zu

durchdringen. Wir sind gewissermaßen im 1000jährigen Reich und das muss

sich jetzt immer mehr manifestieren, bis schließlich Christus wirklich regiert.

Und da am Schluss der Welt kommt er zum Schlussgericht. Aber das ist eine

falsche prophetische Darstellung. Die Bibel sagt, das ist ganz anders. Sie zeigt,

es wird gegen die Endzeit hin einen immer größeren Abfall geben. Israel wird

zurückkehren ins Land. Aber die Völker darum herum wollen Israel ausrotten.

Es wird auch zur Entrückung kommen. Dann kommt der Antichrist und der

Abfall wird seinen Höhepunkt erreichen. Und dann kommen die Gerichte der

Offenbarung  und erst  dann  kommt der  Herr  Jesus.  Aber  dann  wird  er  für

1000 Jahre Frieden schaffen hier auf Erden. Und wenn wir diese Dinge eben

festhalten und auch verkündigen, dann hilft es uns zu sehen, was ist eigentlich

- 36 -



unser Kernauftrag. Und dann sind wir gefeit dagegen, dass wir nicht plötzlich in

eine soziale Schiene hineinkommen, wo wir denken, unser Auftrag ist, die Welt

zu  verbessern.  Natürlich,  wir  müssen  ja  auch  offen  sein  für  die  Nöte  der

Menschen und da, wo wir können und sollen helfen. Aber der Kernauftrag muss

auf  der  Evangeliumsverkündigung  sein,  weil  uns  bewusst  ist,  wir  sind  wie

Abraham, Israel und Jakob. Auch wenn wir nicht in einem Zelt wohnen, aber

wir sollen uns immer bewusst machen, wir dürfen nicht zu sehr zu Hause sein

hier, denn unser wirkliches Bürgertum ist im Himmel, im Warten auf die Stadt.

Die zukünftige Stadt die suchen wir.

Jetzt gehen wir weiter zu Vers 23. Siebenmal durch Glauben, es geht um die

Energie des Glaubens. Viermal Mose:

23 Durch Glauben wurde Mose, als er geboren war, drei Monate von

seinen Eltern verborgen, und sie sahen, dass das Kind schön war; und

sie fürchteten das Gebot des Königs nicht.

Hier  wird  zurückgegriffen  auf  2.  Mose  1.  Der  Pharao  in  Ägypten  hat  die

Israeliten versklavt und wir sehen zum ersten Mal in der Geschichte Israels,

dass ein  Volk eine Vernichtung des auserwählten Volkes plant.  Alle Knaben

sollen nach der Geburt in den Nil geworfen werden und sterben. Also das, was

Hitler gemacht hat im 20. Jahrhundert, das hat schon längst begonnen vor

3600 Jahren. Und muss man sich vorstellen in 2. Mose 1 und 2, wo wir die

Geschichte  haben  mit  Mose,  seine  Geburt,  alle  Jungs  mussten  in  den  Nil

geworfen werden. Und dann hat diese Mutter von Mose ein Baby geboren und

es war ganz ungewöhnlich schön. Es gibt eben schon Unterschiede bei  den

Babys.  Also  wir  hatten  auch  eins,  da  fand  schon  die  Hebamme,  das  ist

unglaublich schön. Sag ich jetzt nicht, was daraus geworden ist. Das ist nicht

unbedingt gut. Und in Apostelgeschichte 7 wird diese Schönheit von diesem

Baby auch ausdrücklich nochmals erwähnt. Können wir aufschlagen Apostel-

geschichte 7, und zwar heißt es da in Vers 17:

17 Als aber die Zeit der Verheißung näher kam, die Gott dem Abraham

zugesagt hatte  [ja wir wissen 1. Mose 15], wuchs das Volk und mehrte

sich in Ägypten,  18 bis ein anderer König über Ägypten aufstand, der

Joseph  nicht  kannte.  19 Dieser  handelte  mit  List  gegen  unser

Geschlecht und behandelte die Väter schlecht, indem er ihre Kinder

- 37 -



aussetzen ließ,  damit  sie  nicht  am Leben blieben.  20 In dieser  Zeit

wurde Mose geboren, und er war schön für Gott; und er wurde drei

Monate  im  Haus  des  Vaters  aufgezogen.  23 Als  er  aber  ausgesetzt

worden war, nahm ihn die Tochter des Pharaos zu sich und zog ihn

auf, sich zum Sohn.

Also hier wird gesagt 'schön für Gott'. Und ich muss erklären, ich hab das auf

dem Skript hier festgehalten, das ist ein hebräischer Ausdruck. 'Schön für Gott'

heißt 'außergewöhnlich schön'. Z.B. haben wir in Jona 3 Vers 3 den Ausdruck

für Ninive 'eine Stadt groß für Gott'. Das heißt, Ninive war wirklich ausneh-

mend groß. Vielleicht wissen wir, dass der große Philosoph der Aufklärungszeit

Woolf  … (?)  dieser  Spötter,  hat  gesagt,  die  Bibel  spricht  von Ninive  dieser

großen Stadt und man hat gar nichts gefunden von Ninive. Ja, die Sache ist

so: Man musste ein bisschen warten, bis Botta im Irak – also das war damals

noch nicht der Irak – aber im heutigen Irak hat er den Spaten angesetzt, im

Nordirak, und dann kam Ninive ans Licht, und zwar mit den ganzen Vororten.

Und die Beschreibung stimmt wirklich so, wie das beschrieben wird, dass Jona

da 3 Tage unterwegs war mit seiner Predigt durch diese Stadt hindurch. Eine

riesige Stadt, groß für Gott. Das heißt, objektiv riesig. Schön für Gott heißt,

dieses Baby war objektiv schön. Also jede Mutter findet ihr Baby – hoffentlich –

schön.  Aber  die  sind am Anfang ein  bisschen zerdrückt  und so.  Das ist  ja

normal, das kommt alles nachher schon recht. Und manchmal sind die Leute

mit 30 auch schöner als mit 20. Ich staune manchmal. Das geschieht wie bei

Blumen, die werden einfach immer noch schöner. Ja, aber was wollte ich mit

dem eigentlich sagen? Die sahen dieses außergewöhnlich schöne Baby.  Die

sagten sich, das kann ja nicht sein,  dass Gott dieses Baby geformt hat im

Mutterleib, damit es jetzt in den Nil geht. Also Gott muss doch irgendwie einen

Plan haben mit diesem Baby. Also die Schönheit brachte sie auf die Idee, Gott

muss mit diesem Baby etwas vorhaben. Das geben wir nicht her. Und gut, wir

können ja den Befehl, alle Jungs in den Nil, das können wir ja ausführen. Nur

einfach ein bisschen anders, mit einem Körbchen. Ja und so kam er in das

Körbchen und wir wissen, wie dann beim Baden die Tochter des Pharao Mose

entdeckte und Miriam hat das miterlebt, die große Schwester von Mose, und

sagt: Oh, ich wüsste jemand, eine Person, die stillen könnte. Oh, ja,  dann

- 38 -



nimm das Baby und sobald es abgestillt ist, dann bringt es an den Hof. Und so

geschah das. Und eben, eine Frau, eine Mutter kann das natürlich ein bisschen

steuern,  wie  lange  man säugt.  Sie  hat  wohl  auch  deutlich  da  zeitlich  was

rausgeholt. Und das war also durch Glauben. Durch Glauben kam die auf die

Idee, das Baby ist so schön, Gott muss jetzt einen Plan haben. Und darum

haben sie dafür gesorgt, dass dieses Baby nicht starb. Und dann Vers 24:

24 Durch Glauben weigerte sich Mose, als er mächtig geworden war,

ein Sohn der Tochter des Pharaos zu heißen, 25 und wählte lieber, mit

dem Volk Gottes Ungemach zu leiden, als den zeitlichen Genuss der

Sünde zu haben,  26 indem er die Schmach des Christus für größeren

Reichtum  hielt  als  die  Schätze  Ägyptens;  denn  er  schaute  auf  die

Belohnung.

Nun, vielleicht  steht  in eurer  Übersetzung 'weigerte sich Mose,  als  er  groß

geworden war'. Aber er war ja damals 40, als er sich weigerte. Ja, das Leben

Moses  teilt  sich  ein  in  40  Jahre  Ägypten,  dann  40  Jahre  in  der  Wüste

persönliche Zubereitung und dann 40 Jahre Volksführer in der Wüste. Ja. Und

wenn jemand 40 wird, dann sag ich nicht, dass er endlich groß ist. Der war

schon ein paar Jahre vorher groß. Aber man kann da eben übersetzen 'groß'

oder  'mächtig'.  Und  mit  40  wurde  dieser  adoptierte  Sohn  der  Tochter  des

Pharao eben mächtig im ägyptischen Reich. Und er weigert sich, da weiter eine

Rolle zu spielen. Und er weigert sich, diesen zeitlichen Genuss der Sünde …

Man muss denken an all die Partys, die da gefeiert wurden am Hof, das ekelte

ihn an. Und er wechselte die Seite. Wie kommt das, dass Mose mit 40 diese

Entscheidung trifft? Ich meine, man muss sehen, in Apostelgeschichte 7 dort

führt nämlich Stephanus auch aus, wie das weiterging nach der Geburt mit

diesem Baby,  das  schön  war  für  Gott,  und  er  sagt  in  Apostelgeschichte  7

Vers 22:

22 Und Mose wurde unterwiesen in aller Weisheit der Ägypter; er war

mächtig in seinen Worten und Werken.  23 Als er aber ein Alter von

vierzig Jahren erreicht hatte, kam es in seinem Herzen auf, sich nach

seinen Brüdern, den Söhnen Israels, umzusehen.

Ha,  in  'aller  Weisheit  der  Ägypter  unterwiesen',  das  bedeutet,  er  hat  eine

Schulung durchgemacht in Mathematik, Astronomie, Medizin usw. Er konnte

- 39 -



Hieroglyphenschrift schreiben und lesen, was ja nur eben abgehobene Leute

konnten. 600 Zeichen. Gewisse Zeichen sind einzelne Laute, Konsonanten: t, k,

l. Andere Zeichen sind Silben, also Wortteile und andere Zeichen sind ganze

Wörter und im Text sind die gemischt. Man muss also wissen, wann muss man

einen Buchstaben lesen,  wann ein halbes Wort oder  ein Wortteil,  wann ein

ganzes Wort. Das konnten nur professionelle Schreiber. Er konnte das. Und es

war ja so, dass Ägypten auch Verbindungen hatte bis ins Zweistromland. Da

wurde auch Korrespondenz verschickt in der Geschichte zwischen Zweistrom-

land und Ägypten in Keilschrift. Keilschrift, auch wieder so etwas. Man muss

etwa 600 Zeichen kennen, um Texte zu lesen. Und ein Zeichen bedeutet eine

Silbe. Ganz komplizierte Schrift. Nun, er wurde in aller Weisheit der Ägypter

unterwiesen und dann mit 40 entscheidet er sich: Das kann's nicht sein. Aber

dieses Sklavenvolk, das ist mein Volk. Wieso wusste er, dass er zu diesem Volk

gehörte? Warum wusste er, was dieses Volk auf sich hatte? Nun, die Mutter hat

die Zeit ausgenutzt beim Stillen – nicht nur bis 1 Jahr, bis 2 Jahren, man kann

noch  weiter  machen  und  den  Kindern  erzählen:  Weißt  du,  unsere  Väter

Abraham, Isaak und Jakob, Gott hat sie gerufen. Sie waren Fremde im Land

Kanaan.  Und  später  wurden  unsere  Vorfahren  eben  vor  einer  Hungersnot

gerettet, als sie nach Ägypten kamen. Aber wir haben die Verheißung, eines

Tages werden wir aus Ägypten ausziehen mit großer Habe und ins verheißene

Land  gehen.  Der  Messias  wird  kommen.  Und  das  wurde  dem  kleinen

eingepflanzt. Genauso wie in 2. Timotheus 3 das bei Timotheus der Fall war.

Paulus sagt, Timotheus, der ja eine gläubige Mutter hatte und eine gläubige

Großmutter, die haben ihn unterwiesen, heißt es in 2. Timotheus 3 Vers 15:

15 und weil du von Kind auf die heiligen Schriften kennst, die imstande

sind, dich weise zu machen zur Errettung durch den Glauben, der in

Christus Jesus ist. 16 Alle Schrift ist von Gott eingegeben 

Von Kind auf.  Hier steht nicht das normale Wort für 'Kind' im Griechischen

'teknon', das heißt wörtlich 'das Gezeugte'. Aber hier steht das Wort 'brephos'

und das ist das typische Wort für 'Säugling'. Weil du vom Säuglingsalter an die

Heiligen Schriften kennst. Die haben wirklich mit biblischer Unterweisung bei

den Kindern und auch nachher bei dem Kind Timotheus früh begonnen. Und so

lernen die Kinder auch Sprache. Und das wurde eingepflanzt bei Timotheus.

- 40 -



Und das hat sich erst später ausgewirkt. Später kommt er durch den Apostel

Paulus zum Glauben an den Messias Jesus wie sein Mitarbeiter, der sein ganzes

Leben für die Sache des Herrn eingesetzt hat. Und so war das eben auch bei

Mose. Diese ersten Jahre sind so entscheidend wichtig, dass die Mütter da sind

für die Kinder, sich einsetzen und einpflanzen. Das kann sein, dass dann die

Auswirkung  nicht  sofort  kommt,  dass  sie  im  Teenie-Alter  verkehrte  Wege

gehen. Aber einem Mose mit 40 Jahren wird das klar: Das kann's nicht sein,

hier dieses Leben. Und er stellt sich auf die Seite eines Sklavenvolkes, weil er

weiß, dieses Volk ist das auserwählte Volk, das eine Verheißung hat. Und so

gibt das ihm diese Energie des Glaubens, sich ganz klar abzuwenden, sich zu

weigern, weiter da ein Sohn der Tochter des Pharaos zu heißen. Und es heißt

hier 'den zeitlichen Genuss der Sünde' das hat er verschmäht, 'indem er die

Schmach des Christus' – Christus heißt Messias, die Schmach des Messias –

'für größeren Reichtum hielt als die Schätze Ägyptens.' Denn dieses Volk hat ja

die Aufgabe, einmal den Messias hervorzubringen. Das hatte für ihn Wert. Und

dann heißt es 'größeren Reichtum als die Schätze Ägyptens; denn er schaute

auf die Belohnung'. Also er wusste, für Treue in der Nachfolge gibt es einmal

eine Belohnung. Und so hat also diese Energie des Glaubens ihm die Kraft

gegeben, sich zu weigern, da weiter in Ägypten mitzumachen. so wie die Eltern

die  Energie  hatten,  dieses  Baby  wird  nicht  getötet,  da  müssen  wir  einen

anderen Weg gehen.

Und jetzt kommt Vers 27:

27 Durch Glauben verließ er Ägypten und fürchtete die Wut des Königs

nicht; denn er hielt standhaft aus, als sähe er den Unsichtbaren. 

Er hat ja gesehen, wie zwei Israeliten sich gestritten haben, wollte sich da

einschalten und dann sagen die: Was, was mischt du dich da ein? Willst du uns

auch  noch  so  umbringen  wie  da  diesen  Ägypter?  Ja,  er  hatte  einen

ungerechten Sklaventreiber hat er als einer, der eben eine Machtposition hatte

in Ägypten,  hat er  entschieden, der wird bestraft.  Und er wird von seinem

eigenen Volk abgelehnt. Sie verstehen ihn nicht. Und eben, da hat er sich auf

die Seite des Sklavenvolkes gestellt, hat diesen Sklaventreiber getötet und das

hat natürlich die Wut des Pharao gegen diesen undankbaren, scheinbar üblen

- 41 -



Mose  hervorgebracht.  Aber  es  war  durch  Glauben,  dass  er  dann  Ägypten

verließ und er hatte keine Angst vor der Wut des Königs.

27 … denn er hielt standhaft aus, als sähe er den Unsichtbaren.

Jetzt sehen wir, die zwei Definitionen von Glaube ist: eine Überzeugung von

Dingen, die man nicht sieht. Das war nicht etwas in der Zukunft, sondern in

der Gegenwart. Gott war da, aber Gott sieht man nicht. Aber der Glaube sieht

mehr.  Für ihn war  die Gegenwart  Gottes so real,  dass er  vor der  Wut der

Nummer eins damals keine Angst hatte.

Und dann kommt Vers 28:

28 Durch Glauben hat er das Passah gefeiert und die Besprengung des

Blutes, damit der Verderber der Erstgeburt sie nicht antaste.

Also 'der Glaube' in Vers 27, das war eben etwas noch vor dem Auszug aus

Ägypten. Klar könnte jemand denken, das bezieht sich auf seinen Auszug aus

Ägypten  'er  fürchtete  die  Wut  des  Königs  nicht'.  Aber  dann  müsste  es

eigentlich  nach  dem  Passah  kommen.  Darum  bezieht  sich  das  eben  auf

damals, als er für 40 Jahre dann in die Wüste ging, um von Gott für den Dienst

geformt zu werden. Aber dann kam er zurück und hat schließlich das Volk

Israel aus Ägypten herausgeführt. Und das hat er alles im Glauben getan diese

Passahfeier mit der Besprengung des Blutes, ein Hinweis auf das Lamm Gottes,

den Messias. 

Jetzt sehen wir also in diesen 4 Beispielen: Glaubensaugen sehen mehr. Diese

Eltern sahen diese Schönheit  für  Gott.  Mose sah die Bedeutung des Volkes

Gottes, obwohl es ein Sklavenvolk war. Und Mose sah die Gegenwart Gottes,

als der Pharao tobte wegen ihm. Und Mose sah, Gottes Rettung geschieht auf

diesem Weg: Wir müssen ein Lamm schlachten und dann können wir Ägypten

verlassen.

Dann folgt Nr. 5:

29 Durch Glauben gingen sie durch das Rote Meer wie durch trockenes

Land, was die Ägypter versuchten und verschlungen wurden.

Ich  habe  dazu  geschrieben:  Der  Glaube  rettete  Israel.  Der  Unglaube  der

Ägypter brachte das Gericht über sie. Und dann Vers 30:

30 Durch Glauben fielen die Mauern Jerichos, nachdem sie sieben Tage

umzogen worden waren.

- 42 -



Da habe ich geschrieben: Der Glaube ließ das gewaltige Bollwerk, dass sich bei

der  Einnahme  des  Segens  Gottes  (das  verheißene  Land)  entgegenstellte,

zusammenbrechen. Und so wird in 2. Korinther 10,3 – 5 gesagt, dass wir auch

'Festungswerke'  zerstören  müssen,  die  sich  erheben  gegen  die  Erkenntnis

Gottes.  Und  solche  Festungswerke  sind  z.B.  die  Evolutionslehre  oder  alle

möglichen  Gedankengebäude,  mit  denen  wir  in  dieser  Welt  konfrontiert

werden,  die  sich  gegen  das  Evangelium  wenden.  Und  durch  den  Glauben

können wir diese Festungen zerstören. Und so sehen wir hier:

30 Durch Glauben fielen die Mauern Jerichos,

Hier geht es um Überwindung und Sieg durch den Glauben. 

Und schließlich Vers 31:

31 Durch Glauben kam Rahab, die Hure, nicht mit den Ungläubigen um,

da sie die Kundschafter in Frieden aufgenommen hatte.

Auch da haben wir das Prinzip von Rettung durch Glaube.  Der Glaube gab

Rahab die Kraft,  natürliche Hindernisse wie Landesverrat  – sie hat  Landes-

verrat  begangen  –  und  Solidaritätsbruch  zu  überwinden.  Sie  realisierte:

Kanaan ist ein Rebell gegen den wahren Gott und darum kann ich mich nicht

solidarisch machen mit solchen, die gegen den wahren Gott rebellieren. Und es

ist erstaunlich, diese Frau, die ja besucht wurde zuvor von den Kundschaftern,

sie sagt: Wir haben gehört, wie ihr aus Ägypten gezogen seid und wie der Herr,

was der Herr alles getan hatte. Das Gerücht ging bis nach Kanaan, noch bevor

die  Israeliten  in  Kanaan  waren.  Und  das  war  alles  ein  Zeugnis  für  diese

heidnischen Völker. Und diese Rahab, obwohl im Sumpf der Sünde gefangen

als Hure, kommt zum Glauben und erlebt eine wirkliche Umkehr und wird hier

als  Nr.  7  vorgestellt  in  diesem Abschnitt,  wo es  geht  um 'die  Energie  des

Glaubens'. Und diese Frau durfte dann später einen Juden heiraten. Man sieht

ja, im Geschlechtsregister des Messias in Matthäus 1 ist sie aufgeführt. Also die

konnte wirklich aussteigen aus diesem üblen Hintergrund und dann eine Ehe

führen. Durch den Glauben wurde alles neu gemacht. 

Und nächstes Mal kommen wir dann zu Vers 32 zum Anhang: Und was soll ich

noch sagen. Und da werden wir eine Fülle, ein Konzentrat finden an Beispielen

durchs ganze weitere AT hindurch und sogar noch darüber hinaus. Bis in die

Zeit der Makkabäer gehen die Beispiele hier. Also der Glaube, der sich in der

- 43 -



Zeit,  als  die  Bibel  geschrieben  wurde,  bewährte,  bis  die  Bibel,  das  AT,

abgeschlossen war, und sogar in dieser zwischentestamentlichen Zeit, wo es

keine Propheten mehr gab. Dieser Glaube hat sich weiter bewährt. Und das ist

sehr wichtig für uns, weil wir leben in der Zeit nach dem NT. Mit dem Tod von

Johannes war das NT vollendet. Es kam nichts mehr dazu. Aber der Glaube

geht weiter, auch wenn die Schrift abgeschlossen ist. Und so ist es auch hier in

Hebräer 11: Der Glaube geht weiter, auch wenn Maleachi das AT abgeschlossen

hatte. Und so werden wir hier noch sehr sehr viele Belehrungen praktischer Art

und eine ganze Reihe Überraschungen erfahren.

Wollen wir hier schließen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -


