
Der Hebräerbrief – 09 – 10,32 – 11,7 – ID R190.09

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

23.05.2020

ID R190.09

Guten  Tag.  Ich  möchte  alle  herzlich  begrüßen  zu  diesem  Bibelstudientag-

Nachmittag, wo wir weiterfahren in unserem Studium des Hebräerbriefes. Es

ist jetzt bereits der 9. Teil und wir sind gekommen bis Kapitel 10. Auf dem

Skript, das man ja downloaden kann, wenn man unten bei der Bildbezeichnung

öffnet,  sieht  man  einen  Link  zum Downloaden.  Und  dieses  Skript  ist  sehr

wichtig, um gut folgen zu können in dem, was wir heute zusammen studieren.

Wir kommen zu Hebräer 10 ab Vers 32:

32 Erinnert euch aber an die früheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr

erleuchtet worden wart, viel Kampf der Leiden erduldet habt; 33 indem

ihr einerseits sowohl durch Schmähungen als auch durch Drangsale

zur Schau gestellt wurdet, andererseits aber Genossen derer wurdet,

die  so  einhergehen.  34 Denn  ihr  habt  sowohl  den  Gefangenen

Teilnahme  bewiesen  als  auch  den  Raub  eurer  Güter  mit  Freuden

aufgenommen,  da  ihr  selbst  wisst,  dass  ihr  für  euch  selbst  einen

besseren und bleibenden Besitz  habt.  35 Werft  nun eure Zuversicht

nicht weg, die eine große Belohnung hat.  36 Denn ihr habt Ausharren

nötig,  damit  ihr,  nachdem  ihr  den  Willen  Gottes  getan  habt,  die

Verheißung davontragt.  37 Denn noch eine ganz kleine Zeit, und „der

Kommende wird kommen und nicht ausbleiben.  38 Der Gerechte aber

wird aus Glauben leben“; und: „Wenn jemand sich zurückzieht, so hat

meine Seele kein Wohlgefallen an ihm.“  39 Wir  aber sind nicht  von

- 1 -



denen, die sich zurückziehen zum Verderben, sondern von denen, die

glauben  zur  Errettung  der  Seele.  11,1 Der  Glaube  aber  ist  eine

Verwirklichung dessen, was man hofft, eine Überzeugung von Dingen,

die man nicht sieht. 2 Denn in diesem haben die Alten Zeugnis erlangt. 

Zunächst bis dahin. Wenn man das Skript zur Hand nimmt, sieht man, der

Hebräerbrief besteht aus drei Hauptteilen. Zuerst geht es um 'die Erhabenheit

des  Messias'  Kapitel  1  bis  7.  Und  dann  geht  es  um  'die  Erhabenheit  des

messianischen Bundes' Kapitel 8 Vers 1 bis 10 Vers 18. Da geht es um diesen

neuen Bund, den der Messias stiften sollte. Und danach drittens von Kapitel 10

Vers 19 bis zum Schluss des Briefes und da sind wir also heute mittendrin 'die

Erhabenheit des messianischen Glaubensweges'. Und 'messianisch' bedeutet:

von  denen,  die  an  Jesus  Christus  als  Messias  glauben.  Dieser  Weg  wird

vorgestellt in drei Unterabschnitten. Erstens geht es darum ab Kapitel 10 Vers

19: Jesus und der neue Weg ins himmlische Heiligtum. Da wird erklärt, dass

der Himmel für die Erlösten offen ist, der Weg ins Allerheiligste geöffnet ist.

Das ist der Weg ins himmlische Heiligtum. Dann gibt es einen Einschub, das ist

der vierte Einschub im Brief, und wie gewöhnlich im Einschub 'Warnung vor

Abfall'.  Und in  diesem Einschub wird behandelt  'der  bessere und bleibende

Besitz' Verse 23 – 34. Und gerade da haben wir noch den Schluss gelesen ab

Vers 32. Und es geht fast nahtlos – kann man sagen – über in den nächsten

Unterteil 'Jesus der Anfänger und Vollender des Glaubens'. Das ist eben ab 10

Vers 35, dann über das ganze Kapitel 11 den Glaubenshelden hindurch, bis

Kapitel 12 Vers 11, wo nach den Glaubenshelden des Alten Testaments Jesus

Christus  vorgestellt  wird  als  'der  Anfänger  und  Vollender  des  Glaubens'.

Danach gibt es dann wieder einen Einschub V 'Warnung vor Abfall'. Da geht es

um die 'Verbundenheit mit dem himmlischen Jerusalem'. Und schließlich wird

der dritte Teil dann noch kommen 'Jesus und der Weg hinaus aus dem Lager'

13,8  bis  16.  Und  dann  gibt  es  noch  einen  Einschub  VI  und  das  sind  die

Schlussermahnungen, wo es geht um 'Jesus, der große Hirte der Schafe'.

Also dieser erhabene messianische Glaubensweg im dritten Hauptteil, da geht

es um den Weg ins himmlische Heiligtum und dann den Weg des Glaubens

durch diese Welt mit Blick auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens

- 2 -



und schließlich den Weg hinaus aus dem Lager,  ein Weg, der mit Schmach

aber mit viel Segen verbunden ist. 

Und nun ist es wichtig, dass man eben nicht nur einfach Kapitel 11 studiert mit

den Glaubenshelden des Alten Testaments, sondern sieht, die Kapiteleinteilung

ist eigentlich etwas Künstliches. Das hat man später hinzugefügt im Mittelalter,

um  sich  eben  zurechtzufinden  im  Text.  Aber  oft  kann  das  sein,  dass  die

Kapiteleinteilung  uns  die  Übergänge  verdeckt,  dass  man  in  Kapiteln  denkt

anstatt in ganzen Zusammenhängen des Textes. Und so ist es wichtig, dass

man eben den Übergang sieht von Kapitel 10 her, durch das ganze Kapitel 11,

rüber bis Kapitel 12, wo eben der Anfänger und Vollender des Glaubens dann

vorgestellt  wird als Höhepunkt im Zusammenhang mit diesem wunderbaren

Glaubensweg. 

Wir haben gelesen ab Vers 32, wo wir immer noch in diesem Einschub über

Warnung vor Abfall stehen, und da erklärt Paulus: Denkt zurück an die frühere

Zeit, an die Tage nachdem ihr erleuchtet worden wart. Er spricht die Hebräer,

diese Juden, an, denen die Augen geöffnet worden sind und sie haben erkannt,

dass dieser verachtete Jesus von Nazareth, der vor Jahren – von damals aus

gesehen – vor Jahren, vor einigen Jahrzehnten, gekreuzigt worden war vor den

Toren Jerusalems. Dass das der Messias ist, der Messias des Alten Testaments.

Sie wurden erleuchtet. Erleuchtung, das haben wir ja schon gesehen in Kapitel

6 und auch schon in Kapitel 10, nämlich Vers 26:

26 Denn wenn wir mit Willen sündigen, nachdem wir die Erkenntnis der

Wahrheit empfangen haben, 

Da geht es auch um Erleuchtung, die Erkenntnis bekommen. Das ist etwas,

was stattfinden muss, bevor man sich bekehren kann. Gott öffnet durch den

Heiligen Geist … Der Herr Jesus sagt in Johannes 16 Vers 8: Wenn der Heilige

Geist kommt, wird er die Welt überführen von Sünde. Der Heilige Geist macht,

dass ein verlorener Mensch, verblendeter Mensch, plötzlich geöffnete Augen

bekommt und erkennt: Das Evangelium ist wahr, der Herr Jesus ist wirklich der

Retter und als Nächstes sollte man sich bekehren. Und es ist sehr gefährlich,

wenn  man  nur  erweckt  wird  und  sich  nicht  bekehrt.  Dazu  lesen  wir  aus

2. Petrus 2, wo gezeigt wird, dass das ganz etwas Schlimmes ist, wenn man

- 3 -



diese Chance dann nicht wahrnimmt. 2. Petrus 2 und zwar heißt es dort in

Vers 20:

20 Denn  wenn  sie,  entflohen  den  Befleckungen  der  Welt  durch  die

Erkenntnis des Herrn und Heilandes [oder Retters] Jesus Christus, aber

wieder  in  diese  verwickelt,  überwältigt  werden,  so  ist  für  sie  das

Letzte schlimmer als das Erste.

Man beachte: Hier sind Menschen im Blickfeld, die sind zwar entflohen den

Befleckungen der Welt, sie haben sich den Gläubigen beigesellt, auch Petrus

spricht  zu  Juden,  und  zwar  wodurch?  Durch  die  Erkenntnis  des  Herrn  und

Heilandes. Es heißt hier nichts von Bekehrung, nichts von Wiedergeburt, aber

die Erkenntnis. Und das hat sie schon mal dazu gebracht, dass sie sich den

Gläubigen  angeschlossen  haben  und  sie  haben  sich  vom  weltlichen  Leben

abgewendet.  Aber  dann  sagt  Petrus:  Wenn  solche  Menschen  dann  wieder

verwickelt werden, dann wird es schlimmer als früher. Vers 21:

21 Denn  es  wäre  besser  für  sie,  den  Weg  der  Gerechtigkeit  nicht

erkannt zu haben, 

Man beachte, auch hier steht: erkannt. Das heißt nichts von Bekehrung und

Wiedergeburt, sondern nur erkannt haben.

21 … sich abzuwenden von dem ihnen überlieferten heiligen Gebot. ,

22 Es ist ihnen aber nach dem wahren Sprichwort ergangen: Der Hund

kehrt  um zu seinem eigenen Gespei  und die  gewaschene Sau  zum

Wälzen im Kot.

Es hat keine Wiedergeburt stattgefunden, sondern es ist vielmehr so wie bei

einem Schwein, das unrein ist nach 3. Mose 11, nicht koscher ist. Ein Schwein,

das gewaschen ist, ist immer noch 100 Prozent ein Schwein und es hat den

Wunsch, sobald es möglich ist, wieder zurückzukehren in den Dreck.

Und nun, die Hebräer waren erweckt worden. Und ab dem Moment, wo sie

erkannt  haben,  Jesus  ist  der  Messias,  da  haben  sie  schon  vieles  auf  sich

genommen. Und darum sagt Hebräer 10 Vers 32: 

32 Erinnert euch aber an die früheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr

erleuchtet worden wart, viel Kampf der Leiden erduldet habt. 

- 4 -



Die waren damals schon bereit, dafür auch einen Preis zu bezahlen. Aber das

ist das große Thema im Hebräerbrief: Der Schreiber – und wir haben gesehen,

es ist ohne Zweifel Paulus, – er macht klar, dass die Sorge da ist, dass Gewisse

unter  diesen  Hebräern,  unter  diesen  jüdischen  Gläubigen,  nicht  wirklich

bekehrt sind, sondern in dem Stadium von Erweckung stehengeblieben sind.

Und  da  besteht  grundsätzlich  die  Gefahr,  dass  solche  Erweckte  sich  dann

plötzlich  wieder  abwenden  und  dann  die  Wahrheit  vollständig  und  definitiv

verwerfen und dann auch gar nicht mehr umkehren wollen. Und diese Gefahr

wird hier im Hebräerbrief vorgestellt. Und darum wird den Hebräern gezeigt:

Es ist ganz wichtig im Blick auf die, die nur erweckt waren, nur erleuchtet, nur

Erkenntnis bekommen haben, wo der Heilige Geist sie so eben dahin geführt

hat, dass sie Klarheit hatten und so Anteil bekommen haben an seinem Werk,

teilhaftig Heiligen Geistes in Hebräer 6 Vers 4, nicht dass sie den Heiligen Geist

bekommen haben, aber an seinem Wirken haben sie Anteil bekommen, dass

sie abfallen könnten. Und darum, haben wir gesehen, wird immer wieder vor

Abfall gewarnt. Aber wir haben auch schon gesehen Kapitel 6, gerade in Kapitel

6 erklärt Paulus, dass er aber eigentlich von viel Besserem überzeugt ist im

Blick  auf  die  Hebräer.  Und zwar  war  ihm klar,  dass  eben viele  doch echte

Gläubige waren. Und er sagt aber, wir müssen doch eben diese Ermahnung

sagen.

Jetzt gehen wir weiter in Vers 32 und 33. Die Juden, die also zur Erkenntnis

gekommen waren, dass der Herr Jesus der Messias ist, erlitten Verfolgung und

viele Nachteile.

32 …  viel  Kampf  der  Leiden  erduldet  habt;  33 indem  ihr  einerseits

sowohl durch Schmähungen 

Also andere haben sie geschmäht, dass sie als Juden es glaubten, dass dieser

vom Sanhedrin Verworfene doch der Messias ist. Sie wurden geschmäht und es

kam  Drangsal  über  sie.  Sie  wurden  öffentlich  zur  Schau  gestellt  und  als

Verdrehte  und  Abgefallene  hingestellt.  Aber  hier  wird  weiter  gesagt:

andererseits seien sie Genossen derer geworden, die so einhergingen. Also sie

haben auch sich mit denen, von denen sie gehört hatten, dass sie auch so

gelitten haben durch ihr Bekenntnis zum dem Messias Jesus, haben sich quasi

- 5 -



mit ihnen eins gemacht, sind Genossen derer geworden, die so einhergehen.

Und dann kommt nochmals ein Lob Vers 34:

34 Denn ihr habt sowohl den Gefangenen Teilnahme bewiesen

Also solche, die gefangen genommen wurden wegen ihres Glaubens, da haben

sie zum Ausdruck gebracht, wie sie mit ihnen verbunden sind. Und darauf wird

übrigens dann in Kapitel  13 nochmals Bezug genommen auf dieses Thema,

denn dort steht in Hebräer 13,3: 

3 Gedenkt  der  Gefangenen,  als  Mitgefangene;  derer,  die  Ungemach

leiden, als solche, die auch selbst im Leib sind.

Also sie sollen an gefangene Gläubige denken und sich vorstellen, wie wenn sie

auch im Knast sitzen würden. Und als solche, die durch Nöte hindurchgehen,

sollen  sich  überlegen:  Ja,  wir  sind auch Menschen in  einem zerbrechlichen

Körper, wo wir wissen, was körperliche Schwachheit bedeutet,  und so kann

man viel besser mitfühlen mit denen, die durch Not gehen, wenn man sich das

wieder neu vorstellt. Wir sind auch im Leib und so schnell sind wir am Boden.

Und dann  heißt  es  weiter,  nicht  nur  sie  haben  den  Gefangenen  Teilnahme

erwiesen, sondern sie haben den Raub ihrer Güter mit Freuden aufgenommen.

Also da gab es Übergriffe, dass sie wegen ihres Glaubens beraubt worden sind,

und  die  waren  nicht  am  Boden,  sondern  die  haben  Freude  im  Glauben

bewiesen. Ja, und das wäre doch eigentlich auch schon ein äußerlicher Hinweis

auf  solche,  die  nicht  nur  erleuchtet  waren,  sondern  die  wirklich  durch-

gedrungen sind zum Glauben, wenn sie so Schwierigkeiten auf sich nehmen

und trotzdem dem Herrn Jesus treu bleiben.  Darum wird das auch hier  so

aufgezählt. Das spricht eigentlich positiv für echten Glauben, nicht nur äußeres

Annehmen. Und warum konnten die da noch Freude haben? Es wird erklärt: 

3 …  da  ihr  wisst,  dass  ihr  für  euch  selbst  einen  besseren  und

bleibenden Besitz habt.

Sie hatten die Überzeugung: Im Himmel haben wir ein Erbteil bereit, wenn wir

hier  auf  Erden alles  verlieren. Das kann uns niemand nehmen. Also dieses

Wissen um das himmlische Erbe, das in Verbindung mit ihrem Glauben an den

Herrn Jesus stand, das hatte ihnen Mut gegeben, alles auszuhalten.

- 6 -



Und nun kommt der neue Teil nahtlos angehängt mit einer Ermutigung, ein

Befehl:

35 Werft nun eure Zuversicht nicht weg, die eine große Belohnung hat.

Also, das ist wieder eine Warnung im Blick auf solche, die eben nur bei dem

Stand 'erleuchtet' stehengeblieben sind. Erleuchtet galt für alle Hebräer, aber

viele Hebräer, die waren weitergegangen, die haben sich auch echt bekehrt

und sind dadurch wiedergeboren worden. Aber die anderen waren in Gefahr,

dass  sie  abfallen  werden,  alles  verwerfen  würden.  Und  darum  wird  hier

nochmals ermutigt: Werft nun eure Zuversicht nicht weg und da steht eine

große  Belohnung  aus  in  der  himmlischen  Herrlichkeit.  Und  dieses  Thema

'Belohnung'  das ist ganz wichtig im Blick auf Hebräer 11. Und auch dieses

Thema Besitz hier auf der Erde weg, aber das Wissen um einen bleibenden

Besitz oben, ist ganz wichtig für Hebräer 11. Eben diese Verbindung müssen

wir unbedingt herstellen mit dem Schluss von Kapitel 10 zu Kapitel 11 und

dann schließlich zum Höhepunkt in Kapitel 12. Und weiter in Vers 36:

36 Denn ihr habt Ausharren nötig, damit ihr, nachdem ihr den Willen

Gottes getan habt, die Verheißung davontragt. 

Ich  habe  auf  dem  Skript  geschrieben:  Es  braucht  Spannkraft,  Durchhalte-

vermögen.  Das  ist  eben Ausharren,  um alles  fortdauernd auszuhalten.  Und

auch dieses Thema von dieser Spannkraft wird ganz wichtig werden in Kapitel

11 mit den Beispielen aus dem AT. Ist alles schon Vorbereitung im Blick auf

diese schöne Darstellung der Glaubenshelden des Alten Testaments. Vers 37:

37 Denn noch eine ganz kleine Zeit, und „der Kommende wird kommen

und nicht ausbleiben. 38 Der Gerechte aber wird aus Glauben leben“; 

Jetzt  könnte einer  sagen: Seht  ihr,  Paulus sagte,  es geht  noch ganz,  ganz

kurze Zeit und dann kommt Jesus Christus wieder.  Das steht ja hier: denn

noch  eine  ganz  kleine  Zeit  und  der  Kommende  wird  kommen.  Aber  im

2. Timotheusbrief, der 4 bis 5 Jahre nach dem Hebräerbrief geschrieben wurde,

Hebräer 62, 2. Timotheus letzter Brief von Paulus 66/67 aus der Todeszelle.

Dort sagt der Apostel Paulus zu Timotheus, ich schlage es auf 2. Timotheus 3

Vers 1:

- 7 -



1 Dies aber wisse, dass in den letzten Tagen schwere Zeiten eintreten

werden; 2 denn die Menschen werden selbstsüchtig sein, usw.

Er sagt nicht: Timotheus, wir leben in der Endzeit,  sondern er sagt, er soll

wissen,  wenn  mal  die  Endzeit  kommt,  die  letzten  Tage,  dann  werden  die

Menschen so und so und so und so sein und dann wird das und das geschehen,

was er weiter im Kapitel hier berichtet. Er spricht in der Zukunftsform von den

letzten Tagen und er sagte, die Menschen werden dann so und so sein. Er sagt

nicht: Die Menschen sind jetzt so innerhalb der Christenheit. Darum geht es in

2. Timotheus 3, es geht um die Heiden. Aber wieso steht denn hier in Hebräer

10: Denn noch eine ganz kleine Zeit, und „der Kommende wird kommen. Nun,

das ist ein Zitat aus dem AT. Das ist wortwörtlich zitiert nach der Septuaginta-

Übersetzung, der ältesten griechischen Übersetzung des Alten Testaments aus

dem dritten Jahrhundert vor Christus in Alexandria/Ägypten von Juden erstellt.

Und zwar ist  das,  wie ich auf  dem Skript  hingewiesen habe,  ein  Zitat  aus

Jesaja  10,25  und  26,20.  Und  zwar  in  Jesaja  10  Vers  25  wenn  wir  das

aufschlagen,  da  geht  es  um  endzeitliche  Ereignisse  und  die  Zeit  der

Wiederkunft Christi in Macht und Herrlichkeit. Es geht um die Zeit der großen

Drangsal. Das sind ja diese 3½ Jahre unmittelbar bevor der Herr Jesus als

König und Richter der Welt erscheinen wird. Und da steht also in Jesaja 10

Vers 25:

25 Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein und

mein Zorn sich wenden zu ihrer Vernichtung.

Sehen wir Jesaja 10 Vers 21: 

21 Der Überrest wird umkehren, der Überrest Jakobs zu dem starken

Gott.  22 Denn wenn auch dein Volk, Israel, wie der Sand des Meeres

wäre,  nur  ein  Überrest  davon  wird  umkehren.  Vertilgung  ist  fest

beschlossen, sie bringt einherflutend Gerechtigkeit.  23 Denn der Herr,

der  HERR der  Heerscharen,  vollführt  Vernichtung und Festbeschlos-

senes inmitten der ganzen Erde.

Das ist die große Drangsal, in der eben nach Sacharja 13 Vers 8 zwei Drittel

der jüdischen Bevölkerung im Land Israel ums Leben kommen wird. Aber ein

Drittel, der Überrest, wird sich bekehren und aus dieser Not herauskommen.

- 8 -



Und in dem Zusammenhang heißt es dann in Vers 25 hier in Jesaja 10:

25 Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein und

mein Zorn sich wenden zu ihrer [das heißt der Feinde] Vernichtung.

Und im weiteren Zusammenhang wird das Gericht über den Todfeind gegen

Israel in der großen Drangsal, den Assyrer … Das ist der König des Nordens in

Daniel 11 Verse 40 bis 45. Da wird auch die genau Schlachtroute beschrieben

in Vers 28, wo er durchgeht. Der kommt gegen Aijat, zieht durch Migron, in

Mikmas legt er sein Gepäck ab, geht hier über den Pass. Das ist der Ort, wo

der Feind von Norden, der am Beginn der Drangsal Israel überrennen wird, so

das zwei Drittel umkommen werden, wird da durchgehen. Und das ist ein Weg

durch  das  heutige  sogenannte  besetzte  Westjordanland.  Dann  wird

beschrieben,  wie  er  dann  schließlich  nach  Jerusalem  kommt  und  dort

Jerusalem belagert. Aber eben, dann wird der Herr kommen. Und diese Zeit,

das wird dem Überrest klargemacht, ist nur 3½ Jahre. Und darum heißt es

hier: Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein, weil

dann eben der Herr Jesus kommt. Und nun in der Septuaginta beginnt das so

'denn  noch  eine  ganz  kurze  Zeit',  da  stehen  diese  drei  ersten  Worte  im

griechischen Text  'Septuaginta … mikron' –  'noch denn kleine',  gemeint  ist

kleine Zeit. Wortwörtlich nach der Septuaginta aus dieser Stelle übernommen.

Aber dann wird noch hinzugefügt:  'Septuaginta ...' – 'so klein, so klein'. Und

das ist eine Zusammenfügung von zwei Schriftstellen, denn dieser Ausdruck

'mikron' der letzte von diesen ersten drei …, der gleiche Ausdruck wird wieder

verwendet  in  Jesaja  26,  aber  dann hinzugefügt:  kleine  (gemeint  ist  kleine

Zeit), so klein, so klein. Jesaja 26,20 dort sagt Gott zu seinem Volk Israel im

Blick auf die große Drangsalszeit, wo der Überrest in Judäa aufgerufen wird in

Matthäus 24, sobald sie das Götzenbild des Antichristen auf dem Tempelplatz

sehen, dann müssen sie auf die Berge fliehen und nach Jesaja 16 dann hinüber

nach Jordanien, nach Moab, jenseits des Toten Meeres in die Wüste gehen und

dort werden sie dann von Gott bewahrt werden. Und da in Jesaja steht:

20 Geh hin, mein Volk, tritt ein in deine Gemächer und schließe deine

Tür hinter dir zu; verbirg dich einen kleinen Augenblick, [kurze Zeit, so

klein, so klein, das steht hier] bis der Zorn vorübergeht! 

- 9 -



Nur 3½ Jahre. Nur diese 1260 Tage, die in Offenbarung 12 verwendet werden.

Die Frau – ein Bild von Israel – flieht in die Wüste, um dort von Gott versorgt

zu werden für genau 3½ Jahre. Und da soll  das Volk also quasi wie in ein

Zimmer hineingehen, Türe zuschließen, sich verbergen, bis Israel überrannt ist

im Land. Die gehen ins Ausland, um dort bewahrt zu bleiben, bis der Zorn

vorüber ist. Und dann heißt es:

21 Denn  siehe,  der  HERR  tritt  hervor  aus  seiner  Stätte,  um  die

Ungerechtigkeit der Bewohner der Erde an ihnen heimzusuchen; und

die Erde enthüllt ihr Blut und bedeckt nicht länger ihre Ermordeten.

Auch da geht es um die Wiederkunft des Herrn Jesus. Gott wird kommen, der

Herr aus dem Himmel, um abzurechnen. Aber vorher muss Israel eine ganz

kurze Zeit sich in Sicherheit bringen. Übrigens – das stimmt natürlich nicht

überein mit dieser Auslegung in den vergangenen Wochen – wurde in Israel

von gewissen orthodoxen diese Stelle vorgebracht, das beziehe sich ja auf die

Coronakrise. 

20 Geh hin, mein Volk, tritt ein in deine Gemächer und schließ deine

Tür hinter dir zu; verbirg dich einen kleinen Augenblick, bis der Zorn

vorübergeht! 

Ja, Shutdown in Israel. Nein, das ist nicht dieser Shutdown, der steht noch

bevor. Und dieser Zorn ist Gottes Zorn im Gericht, so wie er in der Offenbarung

beschrieben wird, der kommen wird über diese Welt, aber der Überrest Israels,

der  sich  nach der  Entrückung bekehren wird,  wird  dann Zuflucht  haben in

Moab. Und dann kommt der Herr und wird vergelten. Nun, diese beiden Stellen

nimmt Hebräer 10 zusammen: noch eine kleine Zeit.

Also eine kleine Zeit, so klein, so klein. Und dann wird das verknüpft mit einer

dritten  Bibelstelle,  und  zwar  mit  Habakuk  2  Vers  4,  wo  eben  dieses

Wiederkommen des  Herrn  Jesus,  das  schon in  Jesaja  10 und in  Jesaja  26

beschrieben wird, auch beschrieben wird. Und zwar heißt es in Habakuk 2,4,

das heißt Vers 3. Ich lese jetzt im AT nach. Es geht um die Vision, die Habakuk

bekommen hat.  Und da sagt  Gott,  am besten lese ich schon ab Vers 2 in

Habakuk 2:

- 10 -



2 Da antwortete mir der HERR und sprach: Schreibe die Vision auf, und

grabe sie in Tafeln ein, damit man es geläufig lesen könne; 3 denn die

Vision geht noch auf die bestimmte Zeit, und es strebt nach dem Ende

hin und lügt nicht.  Wenn sie verzieht,  so harre sein; denn kommen

wird sie, sie wird nicht ausbleiben. 

Und was hier auf die Vision, Hebräisch 'chason' bezogen wird – 'die Vision', die

Vision wird kommen, sie wird nicht ausbleiben, wurde eben in der Septuaginta,

griechisch übersetzt 'der Kommende wird kommen und nicht verziehen'. Jetzt

könnte jemand sagen: Ja, aber hier steht 'der Kommende' das bezieht sich ja

auf den Messias, der kommt. Und in Habakuk 2, wenn man das liest, bezieht

es sich auf die Juden. Kein Problem, das ist dasselbe. Denn Habakuk bekam

eine  Vision  der  Wiederkunft  Christi  und  hier  wird  ihm  klargemacht,  diese

Vision, was das beinhaltet, das wird kommen, es wird nicht verziehen. Und wer

ist der Inhalt dieser Vision: der Herr Jesus. Er, der kommt. Und zwar wird diese

Vision dann beschrieben von Habakuk in Kapitel 3 ab Vers 1:

1 Gebet Habakuks, des Propheten. Nach Schigjonot.

Das  heißt  in  bewegten,  unruhigen  Rhythmen.  Es  geht  um  etwas  ganz

Aufgewühltes jetzt. Die Wiederkunft Christi als Richter.

2 HERR, ich habe deine Kunde vernommen, ich fürchte mich; HERR,

belebe dein Werk inmitten der Jahre,  inmitten der  Jahre mache es

kund;  im  Zorn  gedenke  des  Erbarmens!  [und  jetzt  kommt's:] 3 Gott

kommt von Teman her und der Heilige vom Gebirge Paran. – Seine

Pracht bedeckt die Himmel, und die Erde ist voll seines Ruhmes. 4 Und

es entsteht  ein Glanz wie das Sonnenlicht;  Strahlen sind zu seinen

Seiten, und daselbst ist die Hülle seiner Macht. 5 Vor ihm her geht die

Seuche, und die Seuche zieht aus, seinen Füßen nach. 6 Er stand und

machte  die  Erde  schwanken,  er  schaute  und  machte  aufbeben  die

Nationen; und es zerbarsten die Berge der Vorzeit, es senkten sich die

ewigen Hügel; seine Wege sind die Wege vor Alters.

Also in dieser Vision sah Habakuk den Herrn Jesus in Macht und Herrlichkeit

kommen, und zwar von Edom her, grad südlich von Moab. Dort wird ja noch

ein besonderes Endgericht über dort versammelte Völker stattfinden. Das wird

- 11 -



beschrieben in Jesaja 63, wo gefragt wird: Wer ist denn dieser, der von Edom

herkommt in hochrotem Kleid? Ja, das ist das Gleiche wie hier 'Gott kommt

von Teman her'. Das ist eine Ortschaft in Edom. Und da wird also beschrieben,

wie er dann von Edom her kommt ins Land Israel, um dann schließlich auf den

Ölberg seine Füße zu setzen, östlich von Jerusalem. Und nun ist klar: Also

wenn Habakuk sagt, der Text von Habakuk, die Vision, 'kommt und wird nicht

verziehen',  das ist  das Gleiche wie 'der Kommende wird kommen. … [fehlt

etwas] 

Aber wir waren bei der großen Drangsal, dem Tag des Herrn, der so ausführlich

beschrieben wird in Zephania 1 und ganz besonders ab Vers 14 und da wird

gesagt: Nahe ist der große Tag des Herrn Vers 14. Wie kann der Prophet sagen

'nahe ist der Tag des Herrn'? Dabei lebte er vor 2600 Jahren. Eben, Gott ist der

ewige Gott, der über der Zeit steht. Er ist 'der da war und der da ist und der da

kommt'.  Und  er  nimmt  Propheten  und  versetzt  sie  in  der  Vision  in  eine

bestimmte  Zeit  –  hier  in  die  Endzeit.  Und  da  wird  also  das  Volk  Israel

angesprochen, gerade unmittelbar vor der Drangsalszeit. Und wenn das einmal

in Erfüllung gehen wird, dann wird dieses Wort eine ganz direkte Beziehung

haben zu den bekehrten Juden nach der Entrückung der Gemeinde, die grad

vor der Drangsal stehen. Und die werden das so lesen können: Nahe ist der

große Tag des Herrn und jetzt müssen wir fliehen, hinüber nach Moab, wie das

steht in Jesaja 16. Und dieses Wort wird so eine direkte Kraft haben, weil es

genau prophetisch für diese Zeit geschrieben ist.

Nun, es ist so, Gläubige in früheren Zeiten, die hatten den Vorteil, dass sie

bestimmte Dinge, die im AT beschrieben waren, genau erlebt hatten in ihrer

Zeit. Und die wussten ganz genau die Hintergründe. Sie kannten Jesaja z.B.

und sie wussten, wie er lebte. Die haben das alles mitbekommen und für sie

war dann vieles – sagen wir – im Buch Jesaja sehr einfach verständlich, weil

sie  die  ganze  Hintergrundgeschichte  live  miterlebt  haben.  Und  da  könnten

Gläubige aus späteren Zeiten sagen: Oh, die hatten früher alle einen Vorteil.

Oder  ein  anderes  Beispiel.  1.  Korintherbrief  und  2.  Korintherbrief,  eine

Problemgemeinde  in  Griechenland  und  der  Apostel  Paulus  schreibt  dieser

Gemeinde und spricht ganz viele Details an und der Leser heute denkt: Oh,

- 12 -



wenn man genau verstehen würde, was hatten die für Probleme, worum ging's

da eigentlich bei  diesen Streitereien und so weiter? Aber der Nachteil:  Wir

waren nicht dabei wie die Korinther selber. Und die konnten ganz gut 1. und 2.

Korinther verstehen und ohne Problem auch diese feinen Anspielungen und

sogar  die  Ironie  sofort  erkennen.  Und wir?  Wir  müssen diese  Briefe  lesen,

nochmals lesen, nochmals lesen, bis man versteht die Gedankenlinie und auch

aus den Anspielungen heraus merkt, was der Hintergrund war. Die Korinther

hatten  damals  einen  Vorteil  gegenüber  uns.  Aber  wir  haben  auch  Vorteile

gegenüber den Korinthern, denn wir sehen z.B. in Verbindung mit dem prophe-

tischen Wort über Endzeit, die Zeit, in der das jüdische Volk wieder heimkehrt

ins  Land,  den  Staat  wieder  gründet  und  von  umliegenden  Völkern  in  der

Existenz bedroht wird, das verstehen wir sehr gut, weil wir sind Augenzeugen,

wir erleben das mit. Und darum sind diese Stellen für den einfacher, für andere

schwieriger. Und so hat Gott für jede Zeit eben Vor- und Nachteile gegeben.

Und jetzt hier in Hebräer 10 werden die Hebräer versetzt in die Endzeit ihres

eigenen hebräischen jüdischen Volkes und da wird gesagt:

37 …  noch  eine  ganz  kleine  Zeit  [eine  ganz  kleine  Zeit],  und  „der

Kommende wird kommen und nicht ausbleiben.

Und dann wird gleich weiter zitiert:

38 Der Gerechte aber wird aus Glauben leben“; 

Das haben wir gefunden in Habakuk 2, genauso steht es dort: Der Gerechte

aber wird durch seinen Glauben leben. Das kommt ja grad nach diesem Vers,

wo gesagt  wird  wegen der  Vision,  sie  wird  kommen und nicht  ausbleiben.

Warum steht dieser Vers dort? Nun, die Bedeutung ist die: Habakuk hat sich

Fragen gestellt. Es sah im Volk Israel, im jüdischen Volk, damals sehr schlecht

aus und er fragte sich: Warum greift Gott eigentlich nicht ein, warum lässt er

das zu, dass unter dem Volk Gottes so viel Ungerechtigkeit ist? Und da hat

Gott ihm in Kapitel 1 Vers 5 f gezeigt: Das ist nur eine Frage der Zeit. Die

Chaldäer,  die  Babylonier  werden  kommen  und  die  werden  alles

zusammenschlagen und das jüdische Volk bestrafen. Und das ist geschehen in

der Zeit von Habakuk, in der Zeitepoche von dem Propheten. Aber dann hatte

der Prophet weitere Fragen: Aber wie kannst du das chaldäische Volk, das so

- 13 -



gesetzlos  ist,  benutzen  als  Gericht  über  das  auserwählte  Volk?  Und  dann

erklärt Gott ihm in Habakuk 1 Vers 13 f: Die Chaldäer werden auch wieder

bestraft werden. Und das wird eben hier klargemacht in Habakuk 2, dass Gott

eben auch diese Völker, die er in der Geschichte benutzt hat, um andere zu

strafen, dass er die am Schluss eben auch strafen wird und die letzte Abrech-

nung  wird  sein,  wenn  der  Messias  kommt  als  Richter  der  Welt,  wenn  der

Kommende kommt und er wird nicht ausbleiben. Aber das ist alles noch weit in

der Zukunft, von Habakuk aus gesehen. Und darum wird ihm gesagt: 

4 … Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben. 

Der Gerechte, der wahre Gläubige zur Zeit von Habakuk. Er sah: Die Babylo-

nier kommen, bestrafen das jüdische Volk und jetzt? Er sah nicht sogleich,

dass dann die Babylonier auch wieder bestraft werden – durch die Perser und

Meder. Er konnte auch noch nicht sehen, dass die Perser und Meder später

auch bestraft  werden,  nämlich durch die Griechen.  Konnte auch noch nicht

sehen, dass die Griechen bestraft werden durch die Römer. Und er konnte auch

noch nicht sehen, dass später die Römer bestraft werden durch die Barbaren

usw. usw. – bis zur Wiederkunft Christi. Die Frage nach völliger Gerechtigkeit

in dieser Welt bleibt immer offen. Man sieht zwar teilweise, also Gott schaut

nicht zu beim jüdischen Volk und macht nichts? Nein, die Babylonier kommen.

Und schaut nicht einfach zu bei  den Babyloniern, die Medo-Perser kommen

usw. die ganze Geschichte bis heute. Aber nie kommt die Antwort, wo man

wirklich  sieht:  endgültige  Gerechtigkeit.  Das  wird  erst  sein,  wenn der  Herr

Jesus kommt, wenn Gott kommt von Teman her und dieses strahlende Licht

ihn umgeben wird, wo die Berge zusammenbrechen werden und er wird in

Herrlichkeit kommen und die Herrschaft übernehmen. Erst dann wird es klar

werden.  Und  bis  es  soweit  ist,  muss  der  Gläubige  glauben,  vertrauen  auf

Gottes  Wort,  dass  Gott  einmal  alle  Ungerechtigkeit  in  dieser  Welt  gerecht

bestrafen wird. Und nur, weil wir wissen, es gibt eine letzte Gerechtigkeit, es

gibt  eine  letzte  Abrechnung,  das  macht  es  möglich,  dass  wir  eigentlich  in

dieser Welt bestehen können. Und darum wird hier gesagt: Der Gerechte wird

durch seinen Glauben leben – eben solange die Fragen offen sind. 

- 14 -



Es gibt nicht nur die Frage von Gerechtigkeit, es gibt auch andere Fragen, wo

Gläubige sich sagen: Warum das? Warum jenes? Wie kann Gott? – und die

Fragen sind offen. Die volle Antwort, wissen wir, werden wir in der Herrlichkeit

bekommen.  Aber  bis  wir  eben  die  letzte  Antwort  haben,  muss  man  als

Gerechter, eben als Gläubiger, durch Glauben vorangehen und leben. Und nun

wird also hier dieses Wort zitiert: Der Gerechte aber wird aus Glauben leben.

Und dieses Zitat finden wir doch noch anderswo im NT. Ja, natürlich, in Römer

1 Vers 17. Da ist es sogar – kann man sagen – ein wesentlicher Ausgangs-

punkt,  um dann  das  Thema der  Gerechtigkeit  Gottes  darzustellen.  Und  es

kommt auch noch vor in Galater 3 Vers 11. Und dort wird das benutzt dieses

Zitat aus Habakuk, um zu zeigen, dass man eben nicht durch Werke vor Gott

gerecht gesprochen wird, sondern durch Glauben. Dreimal kommt dieses Zitat

vor: Römerbrief, Galaterbrief und Hebräerbrief. Und wenn man sich noch mehr

überlegt: In allen drei Briefen geht es um das Thema von Gesetz und Gnade.

In allen drei Briefen wird das behandelt und genau in diesen drei Briefen dieses

Zitat  aus Habakuk.  Und was auch noch auffällig  ist:  Jedes Mal  – in jedem

dieser drei Briefe – liegt die Betonung auf einem anderen Wort. In Römer 1

dort geht es um die Gerechtigkeit Gottes, die offenbart wird. Und es geht um

die Ungerechtigkeit des Menschen. Und in diesem Zusammenhang wird also

gesagt: Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben. In Galater 3 geht

es um die Frage: Wird ein Mensch gerettet durch gute Werke oder durch den

Glauben? Und da wird ganz klar  gemacht:  Es geht nicht durch Werke, nur

durch den Glauben an Jesus Christus, nicht durch Werke. Und da wird eben

Habakuk 2 zitiert mit der Betonung: Der Gerechte wird aus Glauben leben. Und

hier  im  Hebräerbrief,  worum geht  es?  Ja,  hier  geht  es  um das  Leben  als

Gläubiger.  Darum  wird  dann  in  Kapitel  11  auch  das  Leben  von  so  vielen

Glaubenshelden  und  Glaubensheldinnen  vorgestellt,  um  klarzumachen:  Der

Gerechte aber wird aus Glauben leben. Interessant. Drei Briefe – in allen geht

es um Gesetz und Gnade. Und überall wird Habakuk 2 Vers 4 zitiert, aber jedes

Mal mit einem anderen Akzent: Der Gerechte wird aus Glauben leben.

Ich mag mich erinnern, vor vielen Jahren, als ich so diese unterschiedlichen

Betonungen sah, hab ich mich gefragt: Ja und wie ist es eigentlich formuliert?

- 15 -



Drei verschiedene Wörter werden betont. Ja auf Deutsch gibt es sonst noch

andere Wörter  drin,  ja.  Es gibt  außer  gerecht,  der  Gerechte,  als  Gerechte,

Glauben und leben gibt es noch die Wörter: der, aber, wird, aus. Aufgeschlagen

Habakuk 2 Vers 4 – und genau, was ich vermutet hatte: Das sind drei Wörter

im Hebräischen, weil – ich hab das auf dem Skript hier aufgeführt – das erste

Wort heißt  'wezaddiq'. Das ist ein Wort, aber das bedeutet auf Deutsch 'der

Gerechte aber';  'we' heißt 'und oder aber',  der Artikel steht nicht. Aber auf

Deutsch muss man sagen nicht 'Gerechte aber', sondern 'der Gerechte aber' –

wezaddiq'. Und dann das zweite Wort heißt  'be'emunatho'. Das ist ein Wort,

aber das heißt 'durch seinen Glauben'. Es ist so, das 'durch' – 'be' das ist kein

Wort, das für sich steht im Hebräischen, z.B. man schreibt nur einen Buch-

staben und diesen Buchstaben hängt man immer ans Wort an. Also 'durch

Glauben' –  'be'emunah'. Aber 'seinen', das ist nicht ein Wort für sich, das ist

ein Anhängsel, das kann man nicht trennen vom Wort. Und darum hängt man

das hinten an und so heißt es 'be'emunatho' – 'durch seinen Glauben'. Und das

dritte  Wort  im  hebräischen  Text  heißt  'jichjäh'.  Und  'jichjäh' heißt  'er  wird

leben'. Aber im Hebräischen braucht man nicht noch ein 'wird', um die Zukunft

auszudrücken, es reicht, wenn man die Zukunftsform benutzt. Und man muss

auch nicht sagen 'er', sondern einfach 'jichjäh'. Das heißt 'er wird leben' bzw.

hier, weil schon das Subjekt da ist, 'wezaddiq' – 'der Gerechte aber wird leben'.

Also es sind drei Wörter und je eines wird in diesen drei Briefen im NT zitiert

und unterschiedlich betont. Also dieser Kernsatz aus Habakuk wird ausgedrückt

bis zum Letzten, um seine Tiefe herauszuholen. Damit zeigt uns der Heilige

Geist, wie vollkommen Gottes Wort ist. Und es ist eben nützlich, wenn man –

wo man auch liest in der Bibel – eben die Betonung mal auf dieses Wort legt,

dann auf jenes und sieht, was alles in einem Satz ausgedrückt ist. Und dann

sieht man: Das ist kein Menschenwort. Es ist Gottes Wort. Und ein einziger

Satz kann in dem Zusammenhang Licht geben, wo es um die Gerechtigkeit

Gottes geht, in dem Zusammenhang, wo es um Glauben und Werke geht, in

dem Zusammenhang, wo es geht um Leben, Wandel durch Schwierigkeiten

hindurch. Und darum wird dieser Satz hier so zitiert. Also alles ist Zitat aus

dem AT ab Vers 37.

- 16 -



Danach kommt das Wort 'und'.  Paulus setzt das dazu 'und',  um dann grad

nochmals ein Zitat anzuhängen:

38 … und: „Wenn jemand sich zurückzieht,  so hat meine Seele kein

Wohlgefallen an ihm.“ 

Also das 'und'  sagt: Achtung, es ist  sind noch nicht fertig,  jetzt  wird noch

etwas zitiert, und zwar auch aus Habakuk 2. Wenn wir nochmal zurückgehen

Habakuk 2 Vers 3, da haben wir gesehen ganz am Schluss:

3 … denn kommen wird es, es wird nicht ausbleiben.

Das entspricht hier: Der Kommende wird kommen und nicht ausbleiben. Und

dann haben wir am Schluss von Vers 4 gehabt: 

4 … Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben.

Und der Satz grad vorher in Vers 4:

4 Siehe, aufgeblasen, nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele.

Dieser Satz wird in der Septuaginta etwas frei übersetzt, und zwar so, dass es

dort genauso klingt: Wenn jemand sich zurückzieht, so hat meine Seele kein

Wohlgefallen  an  ihm.  Und  es  ist  so:  Die  Septuaginta  ist  eine  menschliche

Übersetzung und sie hat Mängel und Fehler, aber sie wird sehr oft im NT zitiert,

aber  nicht  immer.  Manchmal  sieht  man,  dass  die  Schreiber  des  Neuen

Testaments das AT auf Hebräisch auf Griechisch wiedergeben, aber es ist nicht

der Wortlaut der Septuaginta, sondern es ist ihre eigene Übersetzung oder die

Übersetzung von sonst jemandem. Und dann immer wieder die Septuaginta.

Aber wichtig ist Folgendes: Der Heilige Geist zitiert nie die Septuaginta im AT,

wenn sie falsch ist. Also mit dem Zitat im NT wird die Septuaginta nicht zu

einer vollkommenen Übersetzung gemacht. Aber der Heilige Geist benutzt sie

da, wo sie eben genau das ausdrückt, was er sagen will. Und wir sehen die

Größe Gottes sogar darin, dass da, wo ein Vers frei übersetzt wird, dass das

dann gerade benutzt wird, um diesen zusätzlichen Gedanken, der durch die

etwas andere Formulierung hereinkommt, eben auszunutzen. Und nicht wahr,

in Habakuk ist der Zusammenhang der: Gott hat Habakuk gesagt in Habakuk 1

Vers  12 – 17:  Du musst  nicht  traurig  sein,  wenn die  Gerechtigkeit  Gottes

fordert, dass die Chaldäer das jüdische Volk bestrafen, denn die Chaldäer, die

Babylonier werden auch wieder zur Rechenschaft gezogen werden. Und diese

- 17 -



Gottlosen,  um die  geht  es  in  Vers  4  am Anfang.  Von dem Gottlosen  wird

gesagt: wie aufgeblasen, nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele. Das ist der

Babylonier,  der  Chaldäer.  Gott  weiß,  dass  diese  Menschen  eine  falsche

Gesinnung haben und eben nicht aus Glauben leben. Darum wird dann gesagt

und der Kontrast ist 'der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben'. Und

jetzt  wird  von  dem  Chaldäer,  der  der  Inbegriff  ist  für  den  Gesetzlosen

überhaupt, wird in Vers 5 noch gesagt:

5 Und überdies: Der Wein ist treulos; der übermütige Mann, der bleibt

nicht, er, der seinen Schlund weit aufgesperrt wie der Scheol, und er

ist wie der Tod und wird nicht satt; usw.

Und wie war das mit den Babyloniern? Sie haben das Königreich Juda bestraft,

die Juden in die Gefangenschaft abgeführt. Aber nach 70 Jahren Weltherrschaft

der Babylonier kamen die Medo-Perser, und zwar zur Zeit, als die Babylonier

Party  feierten,  die  letzte  Party.  Und  die  haben  sich  betrunken  auf  übelste

Weise. Daniel 5 zeigt uns diese Party von Belsazar, König von Babylon. Und da

wird gesagt: Und überdies der Wein ist treulos, der übermütige Mann der bleibt

nicht.  Belsazar ließ die Tempelgeräte, die sein Großvater Nebukadnezar aus

dem Tempel  abgeführt  hatte  nach  Babylon,  holen,  um bei  dieser  Party  sie

lästerlich missbrauchen zu können. Und dieser übermütige Mann wurde mit

einem Schwertstreich noch in dieser Nacht durch die Perser beseitigt. Das ist

dieser Aufgeblasene. Nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele. Und es war wirklich

so, Daniel sagt ihm in dieser Nacht: Du hattest das Beispiel von deinem Vater,

das heißt Großvater. Im AT wird der Großvater Vater genannt und der Vater

und auch der Urgroßvater wird Vater genannt. Dein Vater Nebukadnezar, Gott

hatte ihn wegen seines Hochmuts gedemütigt und du wusstest das alles und

trotzdem hast du dich so überhoben. Also das war ein Mann, der hätte die

Gelegenheit gehabt, gerettet zu werden. Und er hatte das Beispiel, dass der

wahre  Gott  über  Hochmut  das  Gericht  bringt.  Aber  er  hat  sich  nicht  Gott

genähert.  Und  darum  sehen  wir,  dass  diese  Übersetzung,  diese  freie

Übersetzung,  genau den Sinn trifft:  Wenn jemand sich  zurückzieht,  so  hat

meine Seele kein Wohlgefallen an ihm. In Habakuk wird gesprochen von der

Seele des Gesetzlosen. Und das bringt den Gedanken rein: Und Gott – er – hat

- 18 -



an solchen, die eben nicht aufrichtig sind in ihrer Seele, keinen Gefallen. Und

dieser  Belsazar  hat  sich  zurückgezogen  und  das  hat  ihm  das  Verderben

gebracht. Und darum drückt das genau den Gedanken aus: Wenn jemand sich

zurückzieht, so hat meine Seele kein Wohlgefallen an ihm. 

Und aus alldem wird jetzt der Schluss gezogen: Wir, also der Schreiber des

Hebräerbriefes Paulus macht sich eins mit den messianischen Juden, an die er

schreibt: Wir und ich hoffe jetzt auch all die, die nur erleuchtet waren, aber die

müssen jetzt durchdringen, nicht zurückgehen sondern durchdringen.

39 Wir aber sind nicht von denen, die sich zurückziehen zum Verderben

[so wie ein Belsazar], sondern von denen, die glauben zur Errettung der

Seele.

Und dann kommt dieses wunderbare Kapitel des Glaubens.

1 Der Glaube aber ist eine Verwirklichung dessen, was man hofft, eine

Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht. 

Was ist dieser Glaube des Gerechten, durch den er dann leben soll? Das wird

jetzt in diesem Kapitel vorgestellt an ganz vielen Bespielen. Aber zuerst wird

definiert, was Glaube ist, und dann wird das konkret am Leben und so vielen

Zeugen illustriert und belegt.

Wir fahren weiter, und zwar mit Kapitel 11 Vers 1, wo wir eine Definition des

Glaubens  finden.  Wir  haben  gesehen,  dieses  Thema  mit  dem  Glauben  in

Hebräer  11 beginnt  aber  nicht  hier,  sondern beginnt  schon deutlich  in  den

Versen  am Schluss  von  Hebräer  10.  Und  gerade  dieser  Schlüsselvers  'der

Gerechte aber wird aus Glauben leben', diese Perle aus Habakuk 2 Vers 4, das

führt dieses Thema ein und bereitet es vor. Und nun Hebräer 11 Vers 1:

1 Der Glaube aber ist eine Verwirklichung dessen, was man hofft, eine

Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht. 

Es ist die typische Formulierung im Griechischen, wenn man eine Definition

durchführt. Man findet das z.B. bei den alten Griechen bei Platon. Die alten

Griechen, die Philosophen, haben gerne Wörter definiert, logisch definiert. Und

die Formulierung findet man: 'Griechisch …' – 'es ist aber' und dann kommt das

Wort, das definiert werden soll. Und genauso ist es hier formuliert: es ist aber

der  Glaube.  Und  nun  kommen  zwei  Erklärungen:  a)  eine  Verwirklichung

- 19 -



dessen, was man hofft, und b) eine Überzeugung von Dingen, die man nicht

sieht.  Man  muss  genau  achten,  was  das  beinhaltet:  eine  Verwirklichung

dessen, was man hofft, das richtet unsere Blicke auf die Zukunft. Das, was die

christliche Hoffnung – und das ist  nicht  eine Hoffnung,  bei  der  man denkt

'hoffentlich kommt es so und nicht anders', sondern die christliche Hoffnung ist

eigentlich das, was wir durch den Glauben jetzt wissen, das aber erst in der

Zukunft  kommt.  Und das  ist  der  Punkt.  Die  erste  Definition  richtet  unsere

Blicke auf die Zukunft. Die Zukunft, – wie ich auf dem Skript geschrieben habe

– auf das, was Gott für die Zukunft verheißen hat. Und das, was Gott zusagt,

das hält er gewiss. Und darum die Hoffnung des Glaubens jetzt weiß, dass das

in der Zukunft auch wirklich kommen wird. Für den Glauben ist das schon jetzt

– in der Gegenwart – Realität,  obwohl das zeitlich erst noch aussteht.  Und

darum übersetzt die Elberfelder sehr sehr gut, das ist wirklich der Sinn hier an

dieser Stelle: 'der Glaube aber ist eine Verwirklichung'. Das ist besser, als wenn

man übersetzt  'Zuversicht'  als  'feste Überzeugung'.  Eine Verwirklichung das

heißt: Der Glaube macht aus dem, was ja erst in der Zukunft sein wird, eine

Realität für die Gegenwart. Und wir werden sehen, das ist genau ein wichtiger

Gedanke, der dann im weiteren Kapitel von Hebräer 11 ausgeführt wird, z.B.

Vers 7: 

7 Durch  Glauben bereitete  Noah,  als  er  einen  göttlichen  Ausspruch

über das, was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht

bewegt eine Arche zur Rettung seines Hauses, durch die er die Welt

verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem Glauben

ist.

Also Noah wusste: In der Zukunft wird es ein weltweites Gericht geben. Und

das, was er für die Zukunft erwartete als gewiss, war für ihn so real in der

Gegenwart,  dass  er  eben  in  der  Gegenwart  eine  Arche  baute,  die  dann  –

obwohl  es  ein  Riesenaufwand  war,  eine  solche  Arche  zu  bauen,  –  das

Rettungsmittel war für die Zukunft. Und auch in den weiteren Versen, wenn es

heißt 11 Vers 8:

8 Durch  Glauben  war  Abraham,  als  er  gerufen  wurde,  gehorsam,

auszuziehen

- 20 -



Und dann geht er an einen Ort, von dem er zuerst gar nicht wusste, wo das ist,

aber wusste, dort werde er einmal ein Erbteil empfangen. Und das, was Gott

für die Zukunft ihm verheißen hatte, das war für ihn so real, dass er in der

Gegenwart  handelte.  Der  Glaube  macht  das,  was  zukünftig  ist,  zu  einer

gegenwärtigen Realität. Er macht wirklich in der Gegenwart das, was erst in

der Zukunft in Erfüllung gehen wird. Und das werden wir jetzt dann noch an

diversen weiteren Beispielen illustriert finden. Die zweite Definition sagt: Eine

Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht. Das hab ich auf dem Skript so

hingeschrieben,  das  ist  auf  die  Gegenwart  gerichtet.  Auch  das,  was  zwar

wirklich da ist jetzt in der Gegenwart, aber es ist mit den natürlichen Augen

nicht zu sehen. Und der Glaube sieht also Dinge, die in der Gegenwart zwar da

sind, aber unsichtbar sind, die sieht er. Und der Glaube macht aus etwas, was

erst  in  der  Zukunft  sein  wird,  schon  in  der  Gegenwart  eine  Realität.  Also

nochmals, das erste auf die Zukunft gerichtet, das andere auf die Gegenwart

gerichtet. Und das – nur schon vorwegnehmend – ein wunderbares Beispiel

Vers 27: 

27 Durch Glauben verließ er [Mose] Ägypten und fürchtete die Wut des

Königs  nicht;  denn  er  hielt  standhaft  aus,  als  sähe  er  den

Unsichtbaren.

Gott ist unsichtbar. Aber der Glaube von Mose machte, dass er die Gegenwart

Gottes so real erkennen konnte, dass das ihm Kraft gegeben hat, vor einem

tobenden, wütenden Pharao sich nicht zu fürchten. Aber das geschieht eben

durch den Glauben. Dass Gott da war, das war in der Gegenwart real, aber für

Menschen nicht sichtbar. Aber durch den Glauben wird das, was eigentlich nicht

wahrgenommen  werden  kann  mit  den  Augen,  zu  etwas,  was  trotzdem

wahrgenommen wird.

Dann heißt es in Vers 2:

2 Denn in diesem 

Das  heißt:  In  dieser  Art  von  Glauben,  der  auf  die  Zukunft  und  auf  die

Gegenwart gerichtet ist und der in der Zukunft mehr sieht als andere ohne

Glauben und der in der Gegenwart mehr sieht als andere ohne Glauben. 

2 … in diesem haben die Alten Zeugnis erlangt. 

- 21 -



Und diese Alten das sind Leute aus dem AT, die den Weg, den wunderbaren

Weg des Glaubens vor uns gegangen sind.

Dann kommt Vers 3. Und da wird uns gesagt:

3 Durch Glauben verstehen wir,  dass die Welten durch Gottes Wort

bereitet  worden  sind,  so  dass  das,  was  man  sieht,  nicht  aus

Erscheinendem geworden ist.

Es steht hier 'durch Glauben'. Und das findet seine Fortsetzung in Vers 4 'durch

Glauben', Vers 5 'durch Glauben' und Vers 7 'durch Glauben'. Viermal 'durch

Glauben'  und  das  bildet  eine  Gruppe  für  sich.  Das  Kapitel  ist  nämlich  so

aufgebaut: Nach dieser Definition finden wir viermal 'durch Glauben' und da

werden uns die Grundsätze des Glaubens aufgezeigt und illustriert.  Danach

kommt ab Vers 8 ein neuer Teil und da heißt es siebenmal 'durch Glauben',

'durch Glauben', 'durch Glauben'. Das geht also von Vers 8 bis 22. Und ab Vers

23 haben wir  nochmals  einen  Abschnitt,  in  dem es  siebenmal  heißt  'durch

Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben'. Und das geht bis und mit Vers 31.

Ab Vers 32 kommt einfach noch ein Anhang, eingeleitet mit der Frage: Und

was soll ich noch sagen? Und dann wird in diesem Anhang eine herrliche Über-

sicht gegeben über weitere Beispiele und in diesem Abschnitt heißt es zweimal

'durch Glauben'. Vers 33: die durch Glauben Königreiche bezwangen usw. und

auch Vers 39: diese alle, die durch den Glauben Zeugnis erlangten. Aber hier

steht im Griechischen etwas anderes für 'durch Glauben' als was wir vorher

hatten. Es ist so, dass die Ausdrucksweise im Griechischen ab Vers 3 'durch

Glauben', Vers 4 'durch Glauben' usw., dieser griechische Ausdruck bedeutet,

dass der Glaube die bewirkende Ursache ist, die bewirkende Kraft. Und das ist

also jedes Mal so bei den viermal Grundsätze des Glaubens, siebenmal und

siebenmal,  aber  im  Anhang  heißt  es  nicht  mit  dieser  Konstruktion  'pistei',

sondern  'dia';  'dia' das  ist  das  Mittel.  'Durch  den  Glauben'  das  heißt:  Der

Glaube ist das Mittel zu dem und dem und dem und dem. Das ist eine kleine

Nuance. 

Jetzt schauen wir uns diese Grundsätze an viermal 'durch Glauben': 

1. Vers 3: Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten durch Gottes Wort

bereitet worden sind. Da geht es um die Entstehung der Welt und das ist ein

- 22 -



ganz  grundsätzliches  Thema.  Es  gibt  manchmal  Leute  in  der  heutigen

modernen Zeit,  die sagen: „Ja, das ist nicht so wichtig, was die Schöpfung

anbetrifft und es ist auch nicht so wichtig, ob Schöpfung oder Evolution, besser

sollte man sowieso sagen Schöpfung und Evolution. Aber da soll man sich auch

nicht darüber streiten, wenn man das ein bisschen verschieden sieht, das ist ja

nicht grundsätzlich. Aber die Bibel lehrt uns etwas ganz anderes. Das ist so

grundsätzlich,  dass  die  göttliche  Offenbarung  der  Heiligen  Schrift  mit  der

Schöpfung  beginnt  1.  Mose  1  +  2.  Das  ist  die  absolute  Basis  für  das

Evangelium. Und auf dieser Basis von 1. Mose 1 + 2 werden die weiteren

Kapitel in 1. Mose aufgebaut. Und dann die weiteren 2. Mose usw., das ganze

AT ruht auf dieser Basis und das NT obendrauf ruht auf dieser Basis. Und wenn

diese  Basis  morsch  wäre,  dann  würde  das  Ganze  zusammenkrachen.  Das

heißt: Das Evangelium steht auf dieser Basis der Schöpfung. Und es ist so:

Wenn wir heute das Evangelium verkündigen und die Menschen reagieren nicht

darauf und sie sagen: Was will der? Da müssen wir uns nicht wundern, wenn

sie sich gar nicht bewusst sind, dass es einen Schöpfergott gibt, dann können

die  auch  nicht  verstehen,  dass  man  Erlösung  brauchen  sollte.  Erlösung,

wovon? Es geht uns ja gut, sagen viele, nicht alle, aber bei uns sehr viele: Es

geht uns gut, ich brauch das gar nicht. Sie sehen sich gar nicht gegenüber

einem Schöpfergott verantwortlich. Und darum ist das Thema 'Schöpfung' das

ist Basis. Auf dieser Basis wird überhaupt erst klar, dass wir Menschen nicht

sagen können von uns aus: Was ist richtig und was falsch, sondern das sagt

der,  der  die  Welt  ins  Dasein  gerufen hat.  Und wenn wir  nicht nach diesen

Grundsätzen leben wie der, der die Welt ins Dasein gerufen hat, dann wird klar,

das wir ihm gegenüber schuldig sind, in seinen Augen Sünder sind. Und erst

dann kann man verstehen: Ja, wenn ich ein Sünder bin, wie kann diese Schuld

weggenommen werden? Dann kann man weitergehen und erklären, dass Gott,

der Schöpfer, auch ein Retter-Gott ist. Aber wenn wir das Thema 'Schöpfung'

ausklammern wollen, das holt uns wieder ein.  Es geht nicht,  dass man die

Basis  weglässt,  sonst  ist  das  Evangelium in  der  freien  Luft  hängend.  Und

deshalb  wird  hier  zuerst  auf  die  Schöpfung  hingewiesen:  Durch  Glauben

verstehen wir, dass Gott die Welt durch sein Wort erschaffen hat. Könnte ja

- 23 -



einer sagen: Aber das ist ein Widerspruch zu Römer 1. In Römer 1 da beginnt

ja Paulus diese Ausführung über die Völker der Welt, die Heidenvölker, die sich

vom Schöpfer abgewendet haben. So beginnt das in Römer 1 Vers 18:

18 Denn  Gottes  Zorn  wird  vom  Himmel  her  offenbart  über  alle

Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen,

Und da wird doch tatsächlich gesagt in Vers 20, Paulus spricht von Gott:

20 denn das Unsichtbare von ihm wird geschaut, sowohl seine ewige

Kraft als auch seine Göttlichkeit, die von Erschaffung der Welt an in

dem  Gemachten  wahrgenommen  werden  –,  damit  sie  ohne

Entschuldigung seien,  21 weil  sie,  Gott  kennend, ihn weder als Gott

verherrlichten noch ihm Dank darbrachten,

Hier  wird  gesagt,  dass  man  Gott  erkennen  kann  als  Schöpfer  mit  dem

Verstand. Und zwar muss man sich im Klaren sein in Vers 20: 'seine Göttlich-

keit,  die  von  Erschaffung  der  Welt  an  in  dem Gemachten  wahrgenommen

werden'.  Das  griechische  Wort  'noieo' hängt  zusammen  mit  'nus' –

'Verstand/Vernunft';  'noieo' bedeutet  'mit  der  Vernunft  erfassen',  'mit  dem

Verstand begreifen'. Also Gottes Existenz kann wahrgenommen werden durch

die Schöpfung, und zwar mit dem Verstand. Da steht nicht 'in dem Glauben'.

Und es wird gesagt: Die Heidenvölker können in der Natur erkennen, dass es

einen  Schöpfer  geben  muss.  Natürlich,  durch  die  ganze  Ordnung  in  der

Schöpfung, die Ordnung im ganzen Reich in der Tierwelt,  die Ordnung des

Kosmos. Ordnung weist immer hin auf eine Vernunft, die dahinter steht. Jeder

Stammesangehörige weiß, wenn man nicht in der Hütte zu Hause mit Verstand

und Vernunft immer wieder aufräumt, gibt es ein Riesenchaos in der Hütte.

Und das ist auch für Menschen der westlichen Welt klar: Wenn sie zu Hause

nicht immer wieder mit Verstand die Dinge zusammensammeln und genau in

Schubladen und Kästen ordnen, dann gibt es durch Zufall ständig Unordnung.

Aber Ordnung entsteht immer durch Vernunft. Und so ist klar: In der ganzen

Ordnung der  Natur,  dass da ein  unendlich weiser  Schöpfer  dahinter  stehen

muss. Und das sagt einem der Verstand. Das macht der Apostel Paulus hier

klar. Wieso sagt er dann aber in Hebräer 11: Durch Glauben verstehen wir,

dass die Welten durch Gottes Wort bereitet worden sind? Das hat dazu geführt,

- 24 -



dass manche Christen gesagt haben: Nein, die Schöpfung ist eigentlich kein

Mittel, um Menschen zum Glauben zu führen, denn man muss schon glauben,

um zu verstehen, dass es Schöpfung gibt. Aber Römer 1 macht klar, dass man

eigentlich über die Vernunft beim Betrachten der Natur Gott erkennen kann

und damit die Voraussetzung hat, um zu Gott zu kommen, um ihm zu danken.

Und es wird hier gesagt: Alle, die ihm nicht danken, die machen sich selber

schuldig, sind ohne Entschuldigung. Hm, wie bringt man das zusammen? Ganz

einfach: indem man genau liest. In Hebräer 11 Vers 3 heißt es:

3 Durch Glauben verstehen wir,  dass die Welten durch Gottes Wort

bereitet worden sind,

Wenn man die Natur anschaut, die Ordnung in der Natur, dann kann man nicht

herausfinden,  dass  Gott  damals,  am  Anfang,  gesprochen  hat  und  es  ist

entstanden. Gott hat nur sagen müssen 'es werde Licht' und es ward Licht.

Oder so, wie das in Psalm 33 steht in Vers 9: 

9 Denn er sprach und es war, er gebot und es stand da. 

Das  können wir  nicht  herausfinden mit  dem Verstand indem wir  die  Natur

anschauen. Durch das Anschauen der Natur können wir erkennen, da muss ein

unendlich  weiser  Schöpfer  existieren.  Aber  wir  brauchen  Gottes  Wort,  die

Offenbarung Gottes, um zu wissen, dass es so war, wie 1. Mose 1, wo wir

zehnmal lesen 'und Gott  sprach',  'und Gott  sprach',  'und Gott  sprach'.  Das

heißt, zu verstehen, dass es so war, wie es in der Bibel steht, dazu braucht es

den Glauben. Und das wird hier so klargemacht:

3 Durch Glauben verstehen wir,  dass die Welten durch Gottes Wort

bereitet worden sind, 

Und hier steht das Wort 'verstehen'. Und was ist das? 'noieo', dasselbe Wort

wie  in  Römer  1  Vers  20:  mit  dem  Verstand  begreifen,  mit  der  Vernunft

erfassen. Aber es ist so, dass der Glaube die bewirkende Ursache ist, dass man

mit dem Verstand begreift, dass Gott die Welt durch sein Wort bereitet hat,

indem man erfasst die Kraft und göttliche Inspiration der ersten Kapitel der

Bibel. Das heißt: Der Glaube hilft dazu, dass wir denken können. Wer glaubt,

muss denken. Aber wir können im Zusammenhang mit Römer 1 sagen: Wer

denkt,  muss  glauben.  Da  ist  also  eine  Folge  drin.  Das  Denken  führt  zum

- 25 -



Erkennen des  Schöpfers  und  zum Glauben an  diesen  Schöpfer.  Und dieser

Glaube an den Schöpfer führt uns zur Heiligen Schrift und die Heilige Schrift

bewirkt, dass wir mit dem Verstand verstehen können, wie Gott ist und wie

Gott handelt und dass Gott eben so ist, dass er nur zu sprechen braucht und es

entsteht. Aber wir haben noch mehr:

3 ... so dass das, was man sieht, nicht aus Erscheinendem geworden

ist.

Also alles, was wir in der Schöpfung wahrnehmen können, mit unseren Augen

sehen können, da können wir durch den Glauben wissen, dass diese Dinge

vorher gar nicht da waren, denn Gott hat aus dem Nichts erschaffen. Es war

nicht eine Vormaterie da, es war wirklich nichts da, so, wie wir in Römer 4

lesen. In Römer 4 geht es um den Glauben von Abraham und dieser Glaube

war so groß. Ich lese Römer 4 Vers 17:

17 (wie geschrieben steht: „Ich habe dich zum Vater vieler Nationen

gesetzt“) vor dem Gott, welchem er [Abraham] glaubte, der die Toten

lebendig macht und das Nichtseiende ruft, wie wenn es da wäre;

Er gebot  und es war,  wie wir  gelesen haben in Psalm 33.  Gott   muss nur

sprechen und das, was nicht existiert, kommt ins Dasein. Psalm 33 Vers 9 noch

einmal:

9 Denn er sprach, und es war; er gebot, und es stand da.

Es ist also nicht aus vorher schon Vorhandenem entstanden, sondern aus dem

Nichts, die Erschaffung aus dem Nichts. Und das ist schon ganz erstaunlich,

wenn  man  die  Schöpfungsmythen  der  Heiden  studiert,  z.B.  bei  den  alten

Ägyptern  oder  bei  den  Babyloniern,  den  Kanaanitern  usw.  usf.  Es  ist  ganz

erstaunlich, immer wird von etwas gesprochen, das schon da war. Und aus

diesem – was da war – wird etwas Weiteres dann durch Götter geschaffen. Und

dieser Gedanke, es war gar nichts da, aber der ewige Gott spricht und aus dem

Nichts wird es ins Dasein gerufen, das ist in dieser ausgesprochenen Art ganz

typisch biblisch.  Aber  es ist  dieser  Glaube an die Offenbarung der  Heiligen

Schrift, die uns dazu bringt, diese Dinge zu verstehen und dass Gott wirklich

aus dem Nichts erschaffen kann. Nicht wahr, der Glaube der Menschen, die

Gott als Schöpfer ablehnen, ist heute ganz besonders groß geworden. Die alten

- 26 -



Kommunisten  früher  in  der  Sowjetunion,  die  haben  den  marxistischen

Materialismus den Leuten eingehämmert und die mussten lernen 'die Materie

ist ewig'. Es gibt keinen Gott, aber die Materie ist ewig. Und es gibt nur die

Materie  als  letzte  Realität.  Aber  dann  kam  im  20.  Jahrhundert  die

Urknalltheorie auf und die besagt, dass es zunächst nichts gab, nichts, auch

keine Zeit, keinen Raum, keine Materie, auch keine Energie, denn Materie ist

eine  Form von Energie.  Nichts.  Dann plötzlich,  aus  einem kleinsten  Punkt,

entsteht der Raum und damit auch die Zeit.  Und der Raum öffnet sich mit

Überlichtgeschwindigkeit und aus diesem kleinsten Punkt entsteht plötzlich aus

dem  Nichts  das  Potential  für  die  Energie  und  die  Materie  des  gesamten

Weltalls. Und das ist der Urknall. Niemand hat geknallt nach dieser Theorie,

sondern  es  ist  in  einem kleinen  Punkt  entstanden  und  dann  hat  sich  das

geöffnet und ausgebreitet. Und da glaubt man also effektiv gegen die Gesetze

der  Naturwissenschaft,  wo  man  sagt:  Die  Menge  der  Energie  ist  immer

dieselbe, Energie kann von einer Form in die andere verwandelt werden, aber

man kann sie nicht ins Dasein bringen und auch nicht zerstören. Und jetzt sagt

man: Aber da war alles anders, da entstand plötzlich aus nichts alles. Das ist ja

auch Schöpfung aus dem Nichts. Ja, aber das braucht einen riesigen Glauben,

denn das widerspricht den Naturgesetzen. Und wie kann man glauben, dass

die Realität plötzlich übernatürlich sein soll und dann wird sie gleich natürlich?

Das ist ein Glaube an das größte Schöpfungswunder – einfach ohne Gott. Und

der biblische Glaube ist schon groß, aber auch nicht so groß. Dieser Glaube ist

unglaublich groß. Aber wenn man davon ausgehen kann, dass der ewige Gott,

der Zeit und Raum nicht unterworfen ist … Er ist der Ewige, er ist da. Er ist

nicht entstanden und er wird auch nicht vergehen. Und dieser ewige Gott hat

Raum und Zeit und Materie erschaffen und so beginnt die Bibel: Im Anfang, zu

Beginn der Zeit, und zwar, weil da der Raum entsteht. Im Anfang schuf Gott

den Himmel (das ist der Raum) und die Erde (Materie). Aber das Schlüsselwort

ist  eben:  Gott,  der  ewige  Gott.  Und  der  Glaube  macht  eben,  dass  man

vernünftig denken kann: Jawoll, dass etwas aus dem Nichts entstehen kann,

das ist unmöglich. Jedes Kind weiß: Aus nichts kommt nichts. Und wie konnte

aus dem Nichts  etwas kommen? Indem dieser  unendliche,  ewige Gott,  der

- 27 -



selber nicht Zeit und Raum unterworfen ist, Raum, Zeit und auch die Materie

erschafft durch sein allmächtiges Wort. Das ist Basis.

Und jetzt kommt Vers 4 in Hebräer 11:

4 Durch Glauben brachte Abel Gott ein vorzüglicheres Opfer dar als

Kain, durch das er Zeugnis erlangte, dass er gerecht war, wobei Gott

Zeugnis  gab  zu  seinen  Gaben;  und  durch  diesen  redet  er  noch,

obgleich er gestorben ist.

Jetzt  kommt auf der Basis der Schöpfung des Thema des Opfers.  Aber wir

merken, da wird eigentlich schon das Thema der Erlösung durch das Opfer

vorweggenommen und es wird hier erklärt, dass Abel ein Opfer darbrachte,

dass  Gott  wohl  gefiel.  Und  was  war  die  bewirkende  Ursache  dafür?  Sein

Glaube.  Kain,  sein Bruder,  brachte auch ein Opfer.  Aber das hat Gott  nicht

angenommen. Was war denn der Unterschied? Abel brachte ein blutiges Opfer,

Kain ein unblutiges Opfer.  Er war Ackerbauer und hat von seinem Getreide

genommen und hat  daraus  ein  Speisopfer  gebracht,  unblutig.  Abel  war  ein

Kleinviehhirte, Schafe und Ziegen bedeutet das, und er hat davon ein blutiges

Opfer gebracht.  Abels Opfer wurde angenommen, Kains Opfer wurde abge-

lehnt, sagt uns 1. Mose 4. Nun, Gott sah das Herz. Hier wird erklärt, dass Abel

dieses Opfer durch Glauben dargebracht hat. Aber von Kain wird gesagt, was

in seinem Inneren war und darum konnte Gott aus seiner Gesinnung heraus

das auch gar nicht annehmen. So lesen wir in 1. Johannes 3 Vers 11:

11 Denn dies ist die Botschaft, die ihr von Anfang an gehört habt, dass

wir einander lieben sollen;  12 nicht wie Kain aus dem Bösen war und

seinen Bruder ermordete; und weshalb ermordete er ihn? Weil seine

Werke böse waren, die seines Bruders aber gerecht.

Es war nicht  nur  eine  äußerliche  Sache,  dass  er  einfach das  falsche Opfer

gebracht hatte, sondern es war seine Gesinnung, eine böse Gesinnung. Aber

die böse Gesinnung hat zum falschen Opfer geführt. Und der wahre Glaube hat

zum richtigen Opfer geführt. Und haben wir Hinweise, wie denn konkret dieser

Glaube von Abel so in die richtige Richtung gehen konnte? Jawoll. In 1. Mose 3

wird der Sündenfall nach der Schöpfung, nach der vollkommenen Schöpfung,

der Sündenfall beschrieben und der Mensch wurde durch die Sünde von Gott

- 28 -



getrennt und er versteckte sich vor Gott, aber dann kam Gott und suchte ihn.

Der gute Hirte ging sofort auf die Suche. Die erste Frage nach dem Sündenfall

lautet:  Adam,  wo bist  du?  Gott  ruft  den  verlorenen Menschen,  um ihn  zu

retten. Und Gott kündigt an in 1. Mose 3, dass der Mensch einen Weg hat

zurück zu Gott, und zwar durch einen Erlöser. In 1. Mose 3 Vers 15 sagt Gott

zur Schlange, die der Satan benutzt hat als Medium, um so versteckt durch die

Schlange zu wirken. Gott sagt:

15 Und ich werde Feindschaft setzen zwischen dir und der Frau und

zwischen  deinem Samen  und  ihrem Samen  [ihrem  Nachkommen];  er

wird dir den Kopf zermalmen, und du wirst ihm in die Ferse stechen.

Gott  kündigt  an,  Eva  wird  Nachkommen  bekommen  und  aus  dieser  Nach-

kommenschaft wird einer kommen, der der Macht des Bösen alle Kraft nimmt,

die Macht des Bösen vernichtet, sie zertritt und dann wird dieser Nachkomme

von Eva aber selber eine Todeswunde erleiden. Die Schlange beißt in die Ferse.

Nun, das war eine Überraschung für Adam und Eva. Sie wussten beide, die

Konsequenz  ihres  Ungehorsams  würde  sein:  sterben.  'Du  sollst  gewisslich

sterben'  hatte  Gott  gesagt.  Und  jetzt  war  die  Frage:  In  welchem Moment

sterben wir,  sogleich oder  etwas später.  Jetzt  war klar:  Zuerst  müsste Eva

zumindest schwanger werden und ein Kind bekommen, denn Gott kündigt an,

es wird einen Nachkommen geben, der der Erlöser sein wird durch seinen Tod.

Und dann lesen wir in 1. Mose 3 Vers 20:

20 Und der Mensch gab seiner Frau den Namen Eva, denn sie war die

Mutter aller Lebendigen.

Das ist ein Wortspiel, Eva heißt nämlich 'Leben', auf Hebräisch spricht man aus

'Chavvah'. Er nannte sie  'Chavvah', auf Deutsch sagen wir 'Eva'. Sie bekam

einen neuen Namen. In 1. Mose 2 nach der Erschaffung hatte Adam ihr gesagt,

sie  soll  'ischah' heißen,  'Männin',  denn  von  dem Mann  ist  sie  genommen,

'ischah'. Jetzt gibt er ihr einen neuen Namen 'Chavvah' und das heißt 'Leben'.

Aber  wenn schon ein  neuer  Name, wär  doch eigentlich der Name  'maveth'

angemessen  gewesen;  'maveth' heißt  'Tod'.  Sie  wussten,  jetzt  werden  wir

sterben. Und Gott sagt: Es wird ein Retter kommen. Und Adam glaubt das, was

Gott  gesagt  hat  und  dieser  Glaube  kommt  in  dieser  Namensgebung  zum

- 29 -



Ausdruck: Er glaubt, Eva wird nicht gleich sterben, Gott hat versprochen, sie

wird  Leben  hervorbringen  durch  Nachkommenschaft.  Die  Mutter  aller

Lebendigen,  wird hier  gesagt.  Und im nächsten Vers reagiert  Gott  auf  den

Glauben Adams:

21 Und Gott der HERR machte Adam und seiner Frau Kleider aus Fell

und bekleidete sie.

Sie  schämten  sich  nach  dem  Sündenfall,  nicht  voreinander,  sie  waren  ein

Ehepaar. Aber sobald sie die Stimme Gottes hörten im Garten, Gott, der in

menschlicher  Gestalt  erschien,  im  Garten  wandelte,  dann  haben  sie  sich

versteckt und wollten entblößt nicht vor Gott treten. Sie schämten sich vor

Gott.  Sie  fürchteten  Gott.  Aber  dann  hat  Gott  ihnen  nicht  diese

Minimalkleidung gelassen, die sie sich aus Blättern, Feigenblättern, gemacht

hatten, sondern er gab ihnen richtige Kleider, die herabhängen. Nicht nur die

minimalen  Dinge  für  die  Geschlechtsteile,  die  sie  bedeckt  haben,  sondern

mehr;  'k'thoneth' heißt ein herabhängendes langes Kleid. Aber woraus? Aus

Tierfellen. Dazu mussten Tiere sterben, um die Schande vor Gott zuzudecken.

Das  war  Gottes  Handlung  als  Antwort  auf  den  Glauben  Adams  an  den

kommenden Erlöser.  Und nun kommen in  Kapitel  4  Kinder:  Kain,  Abel  und

später haben sie noch mehr Kinder bekommen ab Kapitel 5. Und Abel versteht:

Meine Eltern konnten ohne Scham vor Gott stehen, weil Gott sie mit Tierfellen

bekleidet hatte. Es musste jemand sterben, um sie so zu bekleiden vor Gott.

Und es war ihm auch klar, meine Eltern haben die Verheißung gehört: Einmal

kommt der Erlöser, der die Macht des Bösen vernichten wird, aber er wird eine

Todeswunde haben. Wenn ich Gott etwas bringen will,  muss es doch etwas

sein,  dass von diesem Tod spricht und von diesem Blut.  Und darum durch

Glauben hat er das vorzüglichere Opfer gebracht. Und Kain war ein Mann ohne

diesen Glauben an Gott und er dachte: Ich habe geleistet hier auf einem Feld,

ich bringe das, was ich geleistet habe; ein Mensch, der aufgrund der Leistung

zu  Gott  kommen  will,  anstatt  allein  aufgrund  der  Gnade  und  des

stellvertretenden  Opfers.  Und  darum  wird  hier  bei  den  Grundlagen  des

Glaubens nach der Schöpfung, nach dem Schöpfungsglauben wird gezeigt der

Erlösungsglauben an das stellvertretende Opfer. Das ist absolute Basis, ohne

- 30 -



das macht der ganze Glauben keinen Sinn. Und dann wird erklärt, dass dieser

Abel zwar gestorben ist, aber dieses Beispiel von Abel, das redet noch heute

und zeigt den Menschen von damals an bis heute: Nur auf der Grundlage des

Opfers können wir zu Gott kommen.

Wir kommen zum dritten Grundsatz Vers 5:

5 Durch Glauben wurde Henoch entrückt, damit er den Tod nicht sehe,

und er wurde nicht gefunden, weil Gott ihn entrückt hatte; denn vor

der Entrückung hat er das Zeugnis gehabt, dass er Gott wohlgefallen

habe. 6 Ohne Glauben aber ist es unmöglich, ihm wohlzugefallen; denn

wer Gott naht, muss glauben, dass er ist und denen, die ihn suchen,

ein Belohner ist.

Henoch wird uns beschrieben in 1. Mose 5. Wir sehen, diese Grundsätze sind

verbunden mit den ersten Kapiteln des 1. Buches Mose. Da finden wir die Basis

des Glaubens. Es gibt Leute, die denken: Wir können die ersten 11 Kapitel der

Bibel ohne Problem weglassen und einfach das Evangelium verkündigen. Das

geht gar nicht. Wenn man nicht klar ist in Bezug auf 1. Mose 1 – 11, dann ist

man auch nicht klar, was das Evangelium anbetrifft. Das ist Basis. Nun, hier

sind wir in 1. Mose 5, wo die zehn Generationen von Adam über Seth, Enosch

usw. beschrieben werden bis auf Noah. Und Nr. sieben sticht besonders heraus.

Warum? In 1. Mose 5 heißt es achtmal 'und er starb'.  Von jeder der zehn

Generationen wird  gesagt:  So und solange gelebt  und Kinder  gezeugt  und

dann  'und  er  starb'.  Es  sind  wie  acht  Donnerschläge  oder  –  musikalisch

ausgedrückt – Paukenschläge: 'und er starb',  'und er starb'.  Diese Pauken-

schläge drücken aus das Prinzip seit dem Sündenfall: Der Lohn der Sünde ist

der Tod. Dann heißt es aber bei der siebten Generation in 1. Mose 5, aber ich

lese des Zusammenhangs wegen schon ab Vers 18:

18 Und Jered lebte 162 Jahre und zeugte Henoch.  19 Und Jered lebte,

nachdem er Henoch gezeugt hatte, 800 Jahre und zeugte Söhne und

Töchter. 20 Und alle Tage Jereds waren 962 Jahre, und er starb. 21 Und

Henoch  lebte  65  Jahre  und  zeugte  Methusalah.  22 Und  Henoch

wandelte mit Gott, nachdem er Methusalah gezeugt hatte, 300 Jahre

und zeugte Söhne und Töchter.  23 Und alle Tage Henochs waren 365

- 31 -



Jahre. 24 Und Henoch wandelte mit Gott; und er war nicht mehr, denn

Gott nahm ihn weg.

Da steht nicht 'und er starb'. Das Verhängnis des Todes wird hier durchbrochen

mit Henoch. Wie ist das möglich? Hebräer 11 sagt:

5 Durch Glauben wurde Henoch entrückt, damit er den Tod nicht sehe,

Und  es  wird  weiter  hinzugefügt:  Er  wurde  nicht  gefunden,  weil  Gott  ihn

entrückt hatte. Da wird also noch erläutert, dass die Menschen tatsächlich auf

die Suche gegangen sind: Wo ist dieser Henoch? Der muss irgendwo sein. Sie

haben  ihn  gesucht  und  nicht  gefunden.  Der  war  nicht  mehr  da.  Der  war

entrückt worden in den Himmel. Wie bei Elia, der wurde auch gesucht. Und die

haben ihn gesucht, bis sie gemerkt haben, da ist gar nichts zu finden. Der war

ja auch entrückt. Warum wurde Henoch entrückt? Das Opfer Abels zeigt uns

das Prinzip der Erlösung durch Stellvertretung. Und da wird bereits vorgeschat-

tet: Wenn der Erlöser kommt und stirbt, dann wird er die Macht des Todes

auch besiegen. Nicht nur die Macht Satans vernichten, sondern auch die Macht

des  Todes  vernichten.  Und  Gott  hat  mit  Henoch  gewissermaßen  ein  Pfand

gegeben schon der frühen Menschheit, dass der Erlöser kommen wird, ganz

sicher  kommen  wird,  und  er  wird  dieses  Verhängnis  des  Todes  durch  den

Sündenfall  besiegen,  die  Macht  des  Todes  überwinden.  Und  darum,  Jahr-

tausende bevor dann der Herr Jesus wirklich die Macht des Todes gebrochen

hat, wie Hebräer 2 sagt, hat Gott das schon vorweggenommen mit Henoch,

später  auch  mit  Elia.  Und  das  geschah  durch  Glauben.  Was  auch  noch

beachtenswert ist: Wo kam die Wende im Leben Henochs? Es wird gesagt, er

hat 300 Jahre lang mit Gott gelebt, aber er wurde doch insgesamt 365 Jahre.

Ja. Also mit 65 kam die Wende und was geschah dann? Es ist alles so knapp

erzählt, es ist wie eine Federzeichnung, durch den Heiligen Geist gegeben. Es

werden nur ganz wenige Details erwähnt, aber darum müssen wir umso mehr

auf die Details achten.

21 Und Henoch lebte 65 Jahre und zeugte Methusalah.

Und dann kam die Wende. Von da an begann er mit Gott zu wandeln. Also in

Verbindung mit Empfängnis und Geburt dieses Kindes gab es im Leben von

Henoch eine radikale Wende. Es wird uns nichts gesagt, ob sie einfach kein

- 32 -



Kind,  kein  Kind,  kein  Kind  bekamen  und  plötzlich  hat  Gott  auf  Gebete

geantwortet.  Es  wird  auch  nicht  gesagt,  die  Geburt  von  Methusalah  war

furchtbar  und  Frau  Henoch  wäre  fast  gestorben  und  dann  hat  der  Herr

eingegriffen. Das wird alles nicht gesagt. Das wäre alles denkbar. Auf jeden Fall

in Verbindung mit diesem Kind kam die Wende, da begann dieses Glaubens-

leben und zwar was für ein Leben. Es heißt: Henoch wandelte mit Gott. Aber

hier in Hebräer 11 heißt es: 

5 … denn vor der Entrückung hat er das Zeugnis gehabt, dass er Gott

wohlgefallen habe. 

Wo steht denn in 1. Mose, dass Henoch Gott gefallen habe? Es heißt einfach 'er

wandelte  mit  Gott'.  Nun,  Paulus  benutzte  die  Septuaginta-Übersetzung des

Alten  Testaments  auf  Griechisch  und  damit  hat  er  den  Hebräerbrief

geschrieben. Sehr oft wird auf die Septuaginta in diesem Brief zurückgegriffen.

In diesem Brief, in dem er mit einem sehr schönen, literarischen Griechisch die

Herrlichkeit  des  Messias  Jesus  beschreibt  und  eben  dazu  diese  stehende

Übersetzung der Septuaginta benutzte. Und wenn man die Septuaginta liest in

1. Mose 5, da steht nicht 'Henoch wandelte mit Gott', sondern es heißt 'Henoch

gefiel Gott wohl'  und das wird hier übernommen. Denn er hat das Zeugnis

gehabt, dass er Gott wohlgefallen habe. Jetzt könnte einer sagen: Aber das ist

jetzt  schon  eine  sehr  sehr  gewagte  Übersetzung.  Wie  kann  man  'Henoch

wandelte mit Gott' übersetzen mit 'Henoch gefiel Gott wohl'? Nun, da muss

man tiefer ins Hebräische hineingehen 'Henoch wandelte mit Gott', da steht

nicht 'halak'; 'halak' ist das übliche Wort für 'gehen/wandeln', sondern es heißt

'Hebräisch  …'.  Das  ist  das  Wort  'gehen'  –  'halak' in  der  hitpa'el-Form.  Im

Hebräischen hat man bei  den Verben Wurzeln von 3 Konsonanten. Und die

kann man in verschiedene Wortstämme umwandeln, andere Vokale einsetzen.

Und dann kann man dadurch ein Wort bilden wie 'gehen' und dann das Passiv

dazu. Man kann auch eine indecesive Form bilden und das Passiv dazu. Man

kann auch eine veranlassende Form bilden, also eine Form, die sagt 'das, diese

Handlung wird veranlasst von jemandem' und dazu das Passiv. Und dann gibt

es noch – es gibt noch mehr – aber zur Hauptsache dann noch die siebte Form,

die hitpa'el-Form und das ist die reflexive Form, also wenn man an sich etwas

- 33 -



macht.  Und diese reflexive Form wird hier  benutzt.  Aber ich habe auf dem

Skript hier aufgeführt, dass es hier die hitpa'el-Form ist und die ist eben nicht

nur die Reflexiv-Form, also z.B. sich selber waschen, das ist Reflexiv, sondern

auch  die  Reziprok-Form.  Und  das  bedeutet  bei  'hithallekh' bedeutet  das

'wandeln zur Freude eines anderen', also so wandeln, dass der andere, der mit

wandelt, Wohlgefallen hat. Und jetzt sehen wir: Die Septuaginta hat das genau

auf den Punkt gebracht an dieser Stelle, indem erklärt wird 'Henoch hat das

Zeugnis  gehabt,  dass  er  Gott  wohlgefallen  hat',  'Henoch  ist  mit  Gott

gewandelt'. Nicht wahr, es gibt Ehepaare, wenn die spazieren gehen und der

Hund ist noch dabei, da ist der Mann ganz vorne – sagen wir 10 m – und dann

kommt  hinten  die  Frau  mit  dem  Hund.  Die  sind  alle  spazieren  gegangen

miteinander. Aber warum marschieren die nicht nebeneinander Mann und Frau?

Das ist miteinander gehen und Gemeinschaft haben. Und wie wandelte Henoch

mit Gott? Er wandelte mit Gott in Gemeinschaft mit ihm. Er ging nicht schneller

und auch nicht weniger schnell. Und wenn wir als Gläubige zu schnell gehen,

dann müssen wir uns sofort an Jesaja 30 erinnern und dort steht in Vers 21:

21 und  wenn  ihr  zur  Rechten  und  wenn  ihr  zur  Linken  abweicht,

abbiegt, so werden deine Ohren ein Wort hinter dir her hören: Dies ist

der Weg, wandelt darauf! 

Aber wie kommt es, dass Gott hinten ruft? Dann ist es ganz klar, dass man

alleine  zu  schnell  gegangen  ist  und  dann  abgewichen  vom Weg  und  dann

kommt  aber  der  Ruf:  Das  ist  der  Weg,  zurück,  nicht  rechtslastig,  nicht

linkslastig, das ist der schmale Weg, wandelt darauf. Und Henoch ist so mit

Gott gewandelt. Und da haben wir also den dritten Grundsatz: Zuerst die Basis

der  Schöpfung,  dann  die  Basis  der  Lehre  über  das  stellvertretende

Erlösungsopfer und dann haben wir die Basis des praktischen Glaubenslebens.

Ein Glaube an Gott den Schöpfer und an Gott den Erlöser fordert, dass das

auch Auswirkungen hat in unserem täglichen Leben, nämlich so, dass wir mit

Gott wandeln und so zu seinem Wohlgefallen vorangehen. 

Und  die  Gemeinde  in  der  heutigen  Zeit,  die  eben  hier  im  Blickfeld  ist  im

Hebräerbrief,  die  Gemeinde  besteht  aus  den  Gläubigen  von  Pfingsten

(Apostelgeschichte  2)  bis  zur  Entrückung.  Die  Gemeinde  hat  eben  die

- 34 -



Hoffnung, die gewisse Hoffnung, also die sichere Hoffnung, der Herr Jesus wird

wiederkommen nicht auf die Erde zuerst, sondern nur in den Luftbereich. Und

1. Thessalonicher 4 Vers 13 bis 18 erklärt, dass dann die Gläubigen, die zu

dem Zeitpunkt leben hier auf Erden, die werden entrückt werden. Das gleiche

Wort wie hier im Griechischen, entrückt werden in Wolken in die Luft, dem

Herrn entgegen, und also werden wir allezeit bei dem Herrn sein. Und Paulus

sagt: So ermuntert einander mit diesen Worten. Die Gläubigen sollen immer

wieder über die Hoffnung der Entrückung sprechen, dass wir den Herrn jeden

Tag erwarten können zur Entrückung und das gehört zu den Basisdingen des

praktischen  Christenlebens.  Wir  leben  hier  auf  Erden  zur  Ehre  Gottes  in

Gemeinschaft  mit  dem  Herrn  im  Blick  auf  sein  plötzliches  Kommen  zur

Entrückung. Da wird grundsätzlich gesagt Vers 6:

6 Ohne Glauben aber ist es unmöglich, ihm wohlzugefallen; denn wer

Gott naht, 

Das heißt: Wer also zu Gott kommt, wie das in Hebräer 10 Vers 19 erklärt

wird: Wir sollen mit Freimütigkeit ins Heiligtum eingehen, in die Gegenwart

Gottes.

6 ... denn wer Gott naht, muss glauben, dass er ist  [dass Gott existiert,

aber das reicht nicht] und denen, die ihn suchen, ein Belohner ist.

Man muss eine tiefe Überzeugung haben: Wenn wir zu Gott kommen, dann

bleibt Gott uns nie irgendwie etwas schuldig, sondern er meint es gut und er

belohnt. Also das Beispiel von Henoch wird allgemein angewendet: Wie kann

man leben, um Gott zu gefallen? Es muss geschehen, indem der Glaube die

bewirkende Ursache ist.

Und dann kommen wir zu Vers 7:

7 Durch  Glauben bereitete  Noah,  als  er  einen  göttlichen  Ausspruch

über das, was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht

bewegt, eine Arche zur Rettung seines Hauses, durch die er die Welt

verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem Glauben

ist.

Jetzt  haben  wir  hier  ein  neues  Thema,  und  zwar  geht  es  um das  Thema

'weltweites Gericht Gottes'. Und auch das gehört zur Basis des Glaubens. Nicht

- 35 -



nur der Glaube in Verbindung mit der Schöpfung, und zwar so wie in 1. Mose 1

und 2 beschrieben, der Glaube in Verbindung mit dem stellvertretenden Opfer,

der  Glauben  in  Verbindung  mit  dem  praktischen  Glaubensweg  und  der

Erwartung der Wiederkunft Christi zur Entrückung, sondern der Glaube muss

auch um die Realität wissen: Gott wird diese Welt richten, wie das z.B. im Buch

der  Offenbarung  ganz  zum  Schluss  der  Bibel  ausführlich  gezeigt  wird,

Offenbarung  6  bis  19.  Ein  weltweites  Gericht  wie  damals  bei  Noah  ein

weltweites Gericht. Und ich habe auf dem Skript geschrieben Vers 7: Durch

Glauben war Noah in der Lage, das prophetische Wort aufzunehmen und auch

insbesondere seiner Familie zu vermitteln, so dass alle direkten Angehörigen

errettet  werden konnten.  Also  hier  geht  es  um noch mehr:  Glaubensleben

bedeutet nicht nur, dass man gerne Predigten hört, die sagen, wie man leben

soll. Das ist ganz wichtig und die Bibel und das NT ist voll von Befehlen, die

sagen das, das, das. Wir haben ganz konkrete Anweisungen, wie wir praktisch

handeln, leben sollen. Aber was ist mit dem prophetischen Wort, das von so

vielen Gläubigen sträflich vernachlässigt  wird? Wenn wir  nur denken an die

Prophetenbücher  Jesaja,  Jeremia,  Hesekiel,  Daniel,  die  zwölf  kleinen

Propheten,  die  Offenbarung.  Und  wir  wissen,  in  wie  vielen  Gemeinden  die

Prophetie … Und die Prophetie beschränkt sich nicht auf diese Bücher, sondern

sie gilt als Gegenwart, die Konsequenzen zu ziehen. Und er hat ein besonderes

Herz gehabt für die direkten Angehörigen, für alle.  Er war ein Prediger der

Gerechtigkeit,  sagt 2. Petrus 2. Aber wir sehen hier, er hat ein besonderes

Anliegen gehabt für seine Familie und baute die rettende Arche für sein Haus,

für alle, die kommen wollten, aber für sie ganz speziell. Und damit hat er diese

unmoralische Gesellschaft zu seiner Zeit, hat er verurteilt, weil er wusste, wie

Gott  durch  sein  prophetisches  Wort  diese  Welt  sieht  und  er  hat  da  nicht

mitgemacht.  Und es heißt:  er  wurde Erbe der Gerechtigkeit,  die nach dem

Glauben ist. Und das macht klar: Auch schon ein Noah war nicht von Natur aus

ein guter Mensch, er musste sich bekehren und er musste glauben und Gott

hat ihm vergeben und ihm Gerechtigkeit zugesprochen aufgrund des Glaubens.

Hier wird die Lehre des Römerbriefes z.B. bereits vorweggenommen. 

- 36 -



Und  jetzt  wollen  wir  nächstes  Mal  weitergehen  mit  den  siebenmal  'durch

Glauben'  ab  Vers  8  und  dabei  werden  wir  sehen:  Hier  geht  es  um  das

Ausharren des  Glaubens,  um Beispiele  bei  den Erzvätern insbesondere,  die

ausgehalten  haben  und  sie  wussten:  Gott  hat  uns  in  der  Zukunft  etwas

geschenkt.  Und erste  Definition  von  Glauben 'der  Glaube  ist  eine  Verwirk-

lichung  dessen,  was  man  hofft  für  die  Zukunft'.  Das  wird  hier  durch  das

Ausharren  oder  das  Aushalten  des  Glaubens  gezeigt,  siebenmal  'durch

Glauben'.  Aber  dann  ab  Vers  23  werden  wir  nächstes  Mal  sehen  auch

siebenmal 'durch Glauben', aber da geht es um die Energie des Glaubens und

ganz besonders als Illustration von der zweiten Definition 'der Glaube ist eine

Überzeugung von Dingen, die man nicht sieht', dass der Glaube Energie hat,

weil er in der Gegenwart Dinge wahrnimmt, göttliche Dinge wahrnimmt, die

andere ohne Glauben nicht sehen können. Aber ich möchte noch auf dieses

Blatt  zurückkommen,  wo  steht  Kapitel  11  und  ich  habe  die  Struktur  des

Kapitels noch nicht ganz erklärt. Wir haben bereits gesehen: viermal 'durch

Glauben'  –  Grundsätze  des  Glaubens,  siebenmal  'durch  Glauben'  –  das

Ausharren  des  Glaubens,  siebenmal  'durch  Glauben'  –  die  Energie  des

Glaubens und dann einen Anhang. Aber schauen wir uns diese zweimal sieben

genauer an und da gibt es eine wunderbare Struktur, nämlich beim Ausharren

des Glaubens ist es so aufgebaut: viermal steht es in Verbindung mit Abraham

und dreimal mit den Erzvätern, nämlich Abraham, Isaak und Jakob. Aber da,

wo es geht um die Energie des Glaubens,  da haben wir  viermal  Mose und

dreimal  das  Volk  Israel.  Und  wir  werden  sehen,  in  Vers  8  da  haben  wir

Abraham, zuerst geht es um seinen Anfang, um seine Berufung, aber parallel

dazu bei Mose geht es auch um seinen Anfang, und zwar um seine Geburt.

Dann wird gezeigt bei Abraham: Er erwartete in der Zukunft die Stadt Gottes

im Himmel.  Bei  Mose wird  gesagt:  Er  erwartete  Christus  den  Messias.  Bei

Abraham wird  drittens  gesagt:  Er  sah auf  die  Treue Gottes.  Und bei  Mose

werden wir sehen ganz parallel dazu: Er sah auf die Macht Gottes. Und beim

vierten Mal Abraham, da geht es um das Opfer Isaaks und bei Mose geht es

dort um den Tod des Passah-Lammes. Und wenn wir dann vergleichen: dreimal

die  Erzväter  mit  dreimal  das  Volk  Israel,  dann werden wir  sehen:  Bei  den

- 37 -



Erzvätern geht es zuerst um Gottes Gnade der Auserwählung. Und das ist dann

der Kontrast bei der anderen Serie: Gottes Gericht – nicht Gnade – sondern

Gericht über die Welt. Und dann geht es bei den Erzvätern um das Thema

Anbetung und dort geht es um Sieg beim Volk Israel. Und bei den Erzvätern

drittens geht es um die Rettung Israels und das steht dann parallel zur Rettung

von Rahab, die durch Glauben errettet wurde. Also wir sehen eine wunderbare

göttliche Struktur in diesen Dingen. Manche Bibelleser lesen das und denken:

Ja, da sind einfach so ein paar Beispiele ausgewählt und die werden jetzt da

vorgegeben, aber es gäbe noch viele andere. Das ist ja auch so. Aber der

Heilige  Geist  hat  eine  ganz  bestimmte  Absicht  in  der  Darstellung  dieser

Grundsätze  des  Glaubens,  das  Ausharren  des  Glaubens  als  Illustration  von

Definition 1 und die Energie des Glaubens als Illustration von Definition 2 und

dann einen wunderbaren krönenden Anhang, um dann schließlich – und das ist

auch das Ziel für nächstes Mal – von Kapitel 11 zu Kapitel 12 rüberzugehen,

wo es geht um den Herrn Jesus als der Anfänger und Vollender des Glaubens.

Da  ist  es  so:  Bevor  der  Herr  Jesus  eingeführt  wird  als  das  vollkommene

Beispiel nebst diesen ermutigenden Beispielen aus dem AT, da wird gesagt in

Kapitel 12 Vers 1:

1 Deshalb nun, da wir eine so große Wolke von Zeugen um uns haben,

lasst  auch  uns,  indem wir  jede  Bürde  und  die  leicht  umstrickende

Sünde ablegen, mit Ausharren laufen den vor uns liegenden Wettlauf,

2 hinschauend auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens, 

Hier  werden  wir  Gläubige  der  jetzigen  Zeit,  die  zur  Gemeinde  gehören,

gesehen als Läufer in der Rennbahn. Und wer sitzt in der Arena und schaut zu?

Gewissermaßen diese Wolke von Zeugen aus dem AT, von denen eine Serie

hier gezeigt wird. Aber es sind eben noch viel mehr. Die sitzen gewissermaßen

in  der  Arena  und  die  feuern  uns  an  und  sagen:  Vorwärts,  ganz  aufs  Ziel

schauen. Und wir sehen am Ziel den Herrn Jesus. Denn 'der Anfänger', das

griechische Wort bedeutet: einer, der in einer Sache den ersten Schritt tut. Und

Vollender heißt, der dann auch zum Abschluss kommt. Er ist schon längst am

Ziel  der  Herr  Jesus  und  wir  sehen  sein  vollkommenes  Beispiel  vor  uns,

beschrieben in den Evangelien, wie er den Weg ging durch diese Welt, die ihn

- 38 -



hasste und ablehnte und ans Kreuz führte, aber er ging – und dann in die

Herrlichkeit. Zur Rechten Gottes hat er sich gesetzt nach der Himmelfahrt. Und

dieses Beispiel hatten die alttestamentlich Gläubigen nicht vor sich. Wir haben

viel mehr. Wir haben die Alttestamentlichen als Beispiel und das vollkommene

Beispiel des Herrn Jesus. Und darum sitzen die quasi in der Arena und feuern

an: Ihr habt's ja viel besser als wir. Hätten wir das gewusst, sagen wir ein

Henoch, gab ja noch keine Bibel,  die wurde erst durch Mose gegeben.  Die

5 Bücher Mose, das Buch Hiob, Psalm 90 – das war der Anfang der Heiligen

Schrift,  nach  dem  Auszug  aus  Ägypten  Israel  übergeben.  Aber  was  hatte

Henoch? Und trotzdem kann er sagen: Ich bin mit dem Herrn gegangen bis zur

Entrückung. Noah, was hatte er? Auch nur ein beschränktes Wissen von den

Patriarchen vor der Flut und trotzdem ist er ans Ziel gekommen. Und darum

feuern die uns an: Geht vorwärts! Lasst euch nicht durch unnötige Lasten, die

ihr euch aufbürdet oder durch irgendwelche Dinge, die da zwischen die Beine

geraten – ein Bild von Sünden, die uns zum Sturz bringen, – nein, hinschauen

auf  den  Herrn  Jesus,  auf  ihn  fixiert,  und  diese  Wolke  da  von  unzähligen

Gläubigen aus dem AT. Sie feuern uns an, diesen Weg bis zum Ziel zu gehen.

Und das sollte ein Ansporn sein für alle Hebräer, auch die, die erst erleuchtet

waren, noch nicht durchgedrungen waren: Und jetzt ganz. Wir gehören nicht

zu  denen,  die  sich  zurückziehen  wie  ein  Belsazar  und  unter  das  Gericht

kommen. Wir gehören zu denen, die ganze Sache machen und diesen Weg des

Glaubens  gehen  auf  der  Grundlage  dieser  wichtigen  Grundsätze  'durch

Glauben'.

Wir wollen an dieser Stelle für heute enden.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 39 -


