Der Hebraerbrief - 09 - 10,32 - 11,7 — ID R190.09

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grindliche Vers-flir-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

23.05.2020

ID R190.09

Guten Tag. Ich moéchte alle herzlich begriBen zu diesem Bibelstudientag-
Nachmittag, wo wir weiterfahren in unserem Studium des Hebraerbriefes. Es
ist jetzt bereits der 9. Teil und wir sind gekommen bis Kapitel 10. Auf dem
Skript, das man ja downloaden kann, wenn man unten bei der Bildbezeichnung
offnet, sieht man einen Link zum Downloaden. Und dieses Skript ist sehr
wichtig, um gut folgen zu kdénnen in dem, was wir heute zusammen studieren.
Wir kommen zu Hebraer 10 ab Vers 32:

32 Erinnert euch aber an die friiheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr
erleuchtet worden wart, viel Kampf der Leiden erduldet habt; 33 indem
ihr einerseits sowohl durch Schmahungen als auch durch Drangsale
zur Schau gestellt wurdet, andererseits aber Genossen derer wurdet,
die so einhergehen. 31 Denn ihr habt sowohl den Gefangenen
Teilnahme bewiesen als auch den Raub eurer Giiter mit Freuden
aufgenommen, da ihr selbst wisst, dass ihr fiir euch selbst einen
besseren und bleibenden Besitz habt. 35 Werft nun eure Zuversicht
nicht weg, die eine groBe Belohnung hat. 3¢ Denn ihr habt Ausharren
nétig, damit ihr, nachdem ihr den Willen Gottes getan habt, die
VerheiBung davontragt. 37 Denn noch eine ganz kleine Zeit, und , der
Kommende wird kommen und nicht ausbleiben. 3s Der Gerechte aber
wird aus Glauben leben"; und: ,Wenn jemand sich zuriickzieht, so hat

meine Seele kein Wohlgefallen an ihm." 39 Wir aber sind nicht von

-1-



denen, die sich zuriickziehen zum Verderben, sondern von denen, die
glauben zur Errettung der Seele. 11,1 Der Glaube aber ist eine
Verwirklichung dessen, was man hofft, eine Uberzeugung von Dingen,
die man nicht sieht. 2 Denn in diesem haben die Alten Zeugnis erlangt.

Zunachst bis dahin. Wenn man das Skript zur Hand nimmt, sieht man, der
Hebraerbrief besteht aus drei Hauptteilen. Zuerst geht es um 'die Erhabenheit
des Messias' Kapitel 1 bis 7. Und dann geht es um 'die Erhabenheit des
messianischen Bundes' Kapitel 8 Vers 1 bis 10 Vers 18. Da geht es um diesen
neuen Bund, den der Messias stiften sollte. Und danach drittens von Kapitel 10
Vers 19 bis zum Schluss des Briefes und da sind wir also heute mittendrin 'die
Erhabenheit des messianischen Glaubensweges'. Und 'messianisch' bedeutet:
von denen, die an Jesus Christus als Messias glauben. Dieser Weg wird
vorgestellt in drei Unterabschnitten. Erstens geht es darum ab Kapitel 10 Vers
19: Jesus und der neue Weg ins himmlische Heiligtum. Da wird erklart, dass
der Himmel fur die Erlésten offen ist, der Weg ins Allerheiligste gedffnet ist.
Das ist der Weg ins himmlische Heiligtum. Dann gibt es einen Einschub, das ist
der vierte Einschub im Brief, und wie gewohnlich im Einschub 'Warnung vor
Abfall'. Und in diesem Einschub wird behandelt 'der bessere und bleibende
Besitz' Verse 23 - 34. Und gerade da haben wir noch den Schluss gelesen ab
Vers 32. Und es geht fast nahtlos — kann man sagen - Uber in den nachsten
Unterteil 'Jesus der Anfanger und Vollender des Glaubens'. Das ist eben ab 10
Vers 35, dann Uber das ganze Kapitel 11 den Glaubenshelden hindurch, bis
Kapitel 12 Vers 11, wo nach den Glaubenshelden des Alten Testaments Jesus
Christus vorgestellt wird als 'der Anfanger und Vollender des Glaubens'.
Danach gibt es dann wieder einen Einschub V 'Warnung vor Abfall'. Da geht es
um die 'Verbundenheit mit dem himmlischen Jerusalem'. Und schlieBlich wird
der dritte Teil dann noch kommen 'Jesus und der Weg hinaus aus dem Lager'
13,8 bis 16. Und dann gibt es noch einen Einschub VI und das sind die
Schlussermahnungen, wo es geht um 'Jesus, der groBBe Hirte der Schafe'.

Also dieser erhabene messianische Glaubensweg im dritten Hauptteil, da geht
es um den Weg ins himmlische Heiligtum und dann den Weg des Glaubens

durch diese Welt mit Blick auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens

-2 -



und schlieBlich den Weg hinaus aus dem Lager, ein Weg, der mit Schmach
aber mit viel Segen verbunden ist.

Und nun ist es wichtig, dass man eben nicht nur einfach Kapitel 11 studiert mit
den Glaubenshelden des Alten Testaments, sondern sieht, die Kapiteleinteilung
ist eigentlich etwas Klnstliches. Das hat man spater hinzugefiigt im Mittelalter,
um sich eben zurechtzufinden im Text. Aber oft kann das sein, dass die
Kapiteleinteilung uns die Ubergénge verdeckt, dass man in Kapiteln denkt
anstatt in ganzen Zusammenhangen des Textes. Und so ist es wichtig, dass
man eben den Ubergang sieht von Kapitel 10 her, durch das ganze Kapitel 11,
ruber bis Kapitel 12, wo eben der Anfanger und Vollender des Glaubens dann
vorgestellt wird als H6hepunkt im Zusammenhang mit diesem wunderbaren
Glaubensweg.

Wir haben gelesen ab Vers 32, wo wir immer noch in diesem Einschub Uber
Warnung vor Abfall stehen, und da erklart Paulus: Denkt zurlick an die frihere
Zeit, an die Tage nachdem ihr erleuchtet worden wart. Er spricht die Hebraer,
diese Juden, an, denen die Augen gedffnet worden sind und sie haben erkannt,
dass dieser verachtete Jesus von Nazareth, der vor Jahren - von damals aus
gesehen - vor Jahren, vor einigen Jahrzehnten, gekreuzigt worden war vor den
Toren Jerusalems. Dass das der Messias ist, der Messias des Alten Testaments.
Sie wurden erleuchtet. Erleuchtung, das haben wir ja schon gesehen in Kapitel
6 und auch schon in Kapitel 10, namlich Vers 26:

26 Denn wenn wir mit Willen siindigen, nachdem wir die Erkenntnis der
Wahrheit empfangen haben,

Da geht es auch um Erleuchtung, die Erkenntnis bekommen. Das ist etwas,
was stattfinden muss, bevor man sich bekehren kann. Gott 6ffnet durch den
Heiligen Geist ... Der Herr Jesus sagt in Johannes 16 Vers 8: Wenn der Heilige
Geist kommt, wird er die Welt Uberfiihren von Sutnde. Der Heilige Geist macht,
dass ein verlorener Mensch, verblendeter Mensch, plétzlich gedffnete Augen
bekommt und erkennt: Das Evangelium ist wahr, der Herr Jesus ist wirklich der
Retter und als Nachstes sollte man sich bekehren. Und es ist sehr gefahrlich,
wenn man nur erweckt wird und sich nicht bekehrt. Dazu lesen wir aus

2. Petrus 2, wo gezeigt wird, dass das ganz etwas Schlimmes ist, wenn man

-3 -



diese Chance dann nicht wahrnimmt. 2. Petrus 2 und zwar heiBt es dort in
Vers 20:

20 Denn wenn sie, entflohen den Befleckungen der Welt durch die
Erkenntnis des Herrn und Heilandes [oder Retters] Jesus Christus, aber
wieder in diese verwickelt, liberwidltigt werden, so ist fiir sie das
Letzte schlimmer als das Erste.

Man beachte: Hier sind Menschen im Blickfeld, die sind zwar entflohen den
Befleckungen der Welt, sie haben sich den Glaubigen beigesellt, auch Petrus
spricht zu Juden, und zwar wodurch? Durch die Erkenntnis des Herrn und
Heilandes. Es heiBt hier nichts von Bekehrung, nichts von Wiedergeburt, aber
die Erkenntnis. Und das hat sie schon mal dazu gebracht, dass sie sich den
Glaubigen angeschlossen haben und sie haben sich vom weltlichen Leben
abgewendet. Aber dann sagt Petrus: Wenn solche Menschen dann wieder
verwickelt werden, dann wird es schlimmer als friher. Vers 21:

21 Denn es ware besser fiir sie, den Weg der Gerechtigkeit nicht
erkannt zu haben,

Man beachte, auch hier steht: erkannt. Das heiBt nichts von Bekehrung und
Wiedergeburt, sondern nur erkannt haben.

21 ... sich abzuwenden von dem ihnen iiberlieferten heiligen Gebot. ,
22 Es ist ihnen aber nach dem wahren Sprichwort ergangen: Der Hund
kehrt um zu seinem eigenen Gespei und die gewaschene Sau zum
Walzen im Kot.

Es hat keine Wiedergeburt stattgefunden, sondern es ist vielmehr so wie bei
einem Schwein, das unrein ist nach 3. Mose 11, nicht koscher ist. Ein Schwein,
das gewaschen ist, ist immer noch 100 Prozent ein Schwein und es hat den
Wunsch, sobald es méglich ist, wieder zurlickzukehren in den Dreck.

Und nun, die Hebrder waren erweckt worden. Und ab dem Moment, wo sie
erkannt haben, Jesus ist der Messias, da haben sie schon vieles auf sich
genommen. Und darum sagt Hebraer 10 Vers 32:

32 Erinnert euch aber an die friitheren Tage, in denen ihr, nachdem ihr

erleuchtet worden wart, viel Kampf der Leiden erduldet habt.



Die waren damals schon bereit, dafiir auch einen Preis zu bezahlen. Aber das
ist das groBe Thema im Hebraerbrief: Der Schreiber — und wir haben gesehen,
es ist ohne Zweifel Paulus, — er macht klar, dass die Sorge da ist, dass Gewisse
unter diesen Hebrdern, unter diesen judischen Glaubigen, nicht wirklich
bekehrt sind, sondern in dem Stadium von Erweckung stehengeblieben sind.
Und da besteht grundsatzlich die Gefahr, dass solche Erweckte sich dann
plotzlich wieder abwenden und dann die Wahrheit vollstdndig und definitiv
verwerfen und dann auch gar nicht mehr umkehren wollen. Und diese Gefahr
wird hier im Hebraerbrief vorgestellt. Und darum wird den Hebrdern gezeigt:
Es ist ganz wichtig im Blick auf die, die nur erweckt waren, nur erleuchtet, nur
Erkenntnis bekommen haben, wo der Heilige Geist sie so eben dahin geflhrt
hat, dass sie Klarheit hatten und so Anteil bekommen haben an seinem Werk,
teilhaftig Heiligen Geistes in Hebraer 6 Vers 4, nicht dass sie den Heiligen Geist
bekommen haben, aber an seinem Wirken haben sie Anteil bekommen, dass
sie abfallen kénnten. Und darum, haben wir gesehen, wird immer wieder vor
Abfall gewarnt. Aber wir haben auch schon gesehen Kapitel 6, gerade in Kapitel
6 erklart Paulus, dass er aber eigentlich von viel Besserem Uberzeugt ist im
Blick auf die Hebraer. Und zwar war ihm klar, dass eben viele doch echte
Glaubige waren. Und er sagt aber, wir missen doch eben diese Ermahnung
sagen.

Jetzt gehen wir weiter in Vers 32 und 33. Die Juden, die also zur Erkenntnis
gekommen waren, dass der Herr Jesus der Messias ist, erlitten Verfolgung und
viele Nachteile.

32 ... viel Kampf der Leiden erduldet habt; 33 indem ihr einerseits
sowohl durch Schmahungen

Also andere haben sie geschmaht, dass sie als Juden es glaubten, dass dieser
vom Sanhedrin Verworfene doch der Messias ist. Sie wurden geschmaht und es
kam Drangsal Uber sie. Sie wurden offentlich zur Schau gestellt und als
Verdrehte und Abgefallene hingestellt. Aber hier wird weiter gesagt:
andererseits seien sie Genossen derer geworden, die so einhergingen. Also sie
haben auch sich mit denen, von denen sie gehdrt hatten, dass sie auch so

gelitten haben durch ihr Bekenntnis zum dem Messias Jesus, haben sich quasi

-5-



mit ihnen eins gemacht, sind Genossen derer geworden, die so einhergehen.
Und dann kommt nochmals ein Lob Vers 34:

34 Denn ihr habt sowohl den Gefangenen Teilnahme bewiesen

Also solche, die gefangen genommen wurden wegen ihres Glaubens, da haben
sie zum Ausdruck gebracht, wie sie mit ihnen verbunden sind. Und darauf wird
Ubrigens dann in Kapitel 13 nochmals Bezug genommen auf dieses Thema,
denn dort steht in Hebraer 13, 3:

3 Gedenkt der Gefangenen, als Mitgefangene; derer, die Ungemach
leiden, als solche, die auch selbst im Leib sind.

Also sie sollen an gefangene Glaubige denken und sich vorstellen, wie wenn sie
auch im Knast sitzen wurden. Und als solche, die durch Néte hindurchgehen,
sollen sich Uberlegen: Ja, wir sind auch Menschen in einem zerbrechlichen
Kdrper, wo wir wissen, was korperliche Schwachheit bedeutet, und so kann
man viel besser mitfihlen mit denen, die durch Not gehen, wenn man sich das
wieder neu vorstellt. Wir sind auch im Leib und so schnell sind wir am Boden.
Und dann heiBt es weiter, nicht nur sie haben den Gefangenen Teilnahme
erwiesen, sondern sie haben den Raub ihrer Glter mit Freuden aufgenommen.
Also da gab es Ubergriffe, dass sie wegen ihres Glaubens beraubt worden sind,
und die waren nicht am Boden, sondern die haben Freude im Glauben
bewiesen. Ja, und das ware doch eigentlich auch schon ein duBerlicher Hinweis
auf solche, die nicht nur erleuchtet waren, sondern die wirklich durch-
gedrungen sind zum Glauben, wenn sie so Schwierigkeiten auf sich nehmen
und trotzdem dem Herrn Jesus treu bleiben. Darum wird das auch hier so
aufgezahlt. Das spricht eigentlich positiv flir echten Glauben, nicht nur duBeres
Annehmen. Und warum konnten die da noch Freude haben? Es wird erklart:

3 ... da ihr wisst, dass ihr fiir euch selbst einen besseren und
bleibenden Besitz habt.

Sie hatten die Uberzeugung: Im Himmel haben wir ein Erbteil bereit, wenn wir
hier auf Erden alles verlieren. Das kann uns niemand nehmen. Also dieses
Wissen um das himmlische Erbe, das in Verbindung mit ihrem Glauben an den

Herrn Jesus stand, das hatte ihnen Mut gegeben, alles auszuhalten.



Und nun kommt der neue Teil nahtlos angehangt mit einer Ermutigung, ein
Befehl:

35 Werft nun eure Zuversicht nicht weg, die eine groBe Belohnung hat.
Also, das ist wieder eine Warnung im Blick auf solche, die eben nur bei dem
Stand 'erleuchtet' stehengeblieben sind. Erleuchtet galt flir alle Hebraer, aber
viele Hebrader, die waren weitergegangen, die haben sich auch echt bekehrt
und sind dadurch wiedergeboren worden. Aber die anderen waren in Gefahr,
dass sie abfallen werden, alles verwerfen wirden. Und darum wird hier
nochmals ermutigt: Werft nun eure Zuversicht nicht weg und da steht eine
groBe Belohnung aus in der himmlischen Herrlichkeit. Und dieses Thema
'‘Belohnung' das ist ganz wichtig im Blick auf Hebrdaer 11. Und auch dieses
Thema Besitz hier auf der Erde weg, aber das Wissen um einen bleibenden
Besitz oben, ist ganz wichtig flir Hebrder 11. Eben diese Verbindung missen
wir unbedingt herstellen mit dem Schluss von Kapitel 10 zu Kapitel 11 und
dann schlieBlich zum Héhepunkt in Kapitel 12. Und weiter in Vers 36:

36 Denn ihr habt Ausharren nétig, damit ihr, nachdem ihr den Willen
Gottes getan habt, die VerheiBung davontragt.

Ich habe auf dem Skript geschrieben: Es braucht Spannkraft, Durchhalte-
vermdgen. Das ist eben Ausharren, um alles fortdauernd auszuhalten. Und
auch dieses Thema von dieser Spannkraft wird ganz wichtig werden in Kapitel
11 mit den Beispielen aus dem AT. Ist alles schon Vorbereitung im Blick auf
diese schéne Darstellung der Glaubenshelden des Alten Testaments. Vers 37:
37 Denn noch eine ganz kleine Zeit, und ,,der Kommende wird kommen
und nicht ausbleiben. 3s Der Gerechte aber wird aus Glauben leben";
Jetzt kénnte einer sagen: Seht ihr, Paulus sagte, es geht noch ganz, ganz
kurze Zeit und dann kommt Jesus Christus wieder. Das steht ja hier: denn
noch eine ganz kleine Zeit und der Kommende wird kommen. Aber im
2. Timotheusbrief, der 4 bis 5 Jahre nach dem Hebraerbrief geschrieben wurde,
Hebrdaer 62, 2. Timotheus letzter Brief von Paulus 66/67 aus der Todeszelle.
Dort sagt der Apostel Paulus zu Timotheus, ich schlage es auf 2. Timotheus 3

Vers 1:



1 Dies aber wisse, dass in den letzten Tagen schwere Zeiten eintreten
werden; 2 denn die Menschen werden selbstsiichtig sein, usw.

Er sagt nicht: Timotheus, wir leben in der Endzeit, sondern er sagt, er soll
wissen, wenn mal die Endzeit kommt, die letzten Tage, dann werden die
Menschen so und so und so und so sein und dann wird das und das geschehen,
was er weiter im Kapitel hier berichtet. Er spricht in der Zukunftsform von den
letzten Tagen und er sagte, die Menschen werden dann so und so sein. Er sagt
nicht: Die Menschen sind jetzt so innerhalb der Christenheit. Darum geht es in
2. Timotheus 3, es geht um die Heiden. Aber wieso steht denn hier in Hebrder
10: Denn noch eine ganz kleine Zeit, und ,,der Kommende wird kommen. Nun,
das ist ein Zitat aus dem AT. Das ist wortwoértlich zitiert nach der Septuaginta-
Ubersetzung, der dltesten griechischen Ubersetzung des Alten Testaments aus
dem dritten Jahrhundert vor Christus in Alexandria/Agypten von Juden erstellt.
Und zwar ist das, wie ich auf dem Skript hingewiesen habe, ein Zitat aus
Jesaja 10,25 und 26,20. Und zwar in Jesaja 10 Vers 25 wenn wir das
aufschlagen, da geht es um endzeitliche Ereignisse und die Zeit der
Wiederkunft Christi in Macht und Herrlichkeit. Es geht um die Zeit der groBen
Drangsal. Das sind ja diese 3'2 Jahre unmittelbar bevor der Herr Jesus als
Kbénig und Richter der Welt erscheinen wird. Und da steht also in Jesaja 10
Vers 25:

25 Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein und
mein Zorn sich wenden zu ihrer Vernichtung.

Sehen wir Jesaja 10 Vers 21:

21 Der Uberrest wird umkehren, der Uberrest Jakobs zu dem starken
Gott. 22 Denn wenn auch dein Volk, Israel, wie der Sand des Meeres
wére, nur ein Uberrest davon wird umkehren. Vertilgung ist fest
beschlossen, sie bringt einherflutend Gerechtigkeit. 23 Denn der Herr,
der HERR der Heerscharen, vollfiihrt Vernichtung und Festbeschlos-
senes inmitten der ganzen Erde.

Das ist die groBe Drangsal, in der eben nach Sacharja 13 Vers 8 zwei Drittel
der judischen Bevélkerung im Land Israel ums Leben kommen wird. Aber ein

Drittel, der Uberrest, wird sich bekehren und aus dieser Not herauskommen.

-8 -



Und in dem Zusammenhang heiBt es dann in Vers 25 hier in Jesaja 10:

25 Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein und
mein Zorn sich wenden zu ihrer [das heiBt der Feinde] Vernichtung.

Und im weiteren Zusammenhang wird das Gericht Uber den Todfeind gegen
Israel in der groBen Drangsal, den Assyrer ... Das ist der Kénig des Nordens in
Daniel 11 Verse 40 bis 45. Da wird auch die genau Schlachtroute beschrieben
in Vers 28, wo er durchgeht. Der kommt gegen Aijat, zieht durch Migron, in
Mikmas legt er sein Gepack ab, geht hier Uber den Pass. Das ist der Ort, wo
der Feind von Norden, der am Beginn der Drangsal Israel Gberrennen wird, so
das zwei Drittel umkommen werden, wird da durchgehen. Und das ist ein Weg
durch das heutige sogenannte besetzte Westjordanland. Dann wird
beschrieben, wie er dann schlieBlich nach Jerusalem kommt und dort
Jerusalem belagert. Aber eben, dann wird der Herr kommen. Und diese Zeit,
das wird dem Uberrest klargemacht, ist nur 3% Jahre. Und darum heiBt es
hier: Denn noch eine ganz kurze Zeit, so wird der Grimm zu Ende sein, weil
dann eben der Herr Jesus kommt. Und nun in der Septuaginta beginnt das so
'denn noch eine ganz kurze Zeit', da stehen diese drei ersten Worte im
griechischen Text 'Septuaginta ... mikron' — 'noch denn kleine', gemeint ist
kleine Zeit. Wortwoértlich nach der Septuaginta aus dieser Stelle iGbernommen.

!

Aber dann wird noch hinzugefligt: 'Septuaginta ..." — 'so klein, so klein'. Und
das ist eine Zusammenfiigung von zwei Schriftstellen, denn dieser Ausdruck
'mikron’ der letzte von diesen ersten drei ..., der gleiche Ausdruck wird wieder
verwendet in Jesaja 26, aber dann hinzugefiugt: kleine (gemeint ist kleine
Zeit), so klein, so klein. Jesaja 26,20 dort sagt Gott zu seinem Volk Israel im
Blick auf die groBe Drangsalszeit, wo der Uberrest in Judéa aufgerufen wird in
Matthdaus 24, sobald sie das Go6tzenbild des Antichristen auf dem Tempelplatz
sehen, dann mussen sie auf die Berge fliehen und nach Jesaja 16 dann hintber
nach Jordanien, nach Moab, jenseits des Toten Meeres in die Wiste gehen und
dort werden sie dann von Gott bewahrt werden. Und da in Jesaja steht:

20 Geh hin, mein Volk, tritt ein in deine Gemacher und schlieBe deine
Tiir hinter dir zu; verbirg dich einen kleinen Augenblick, [kurze Zeit, so

klein, so klein, das steht hier] bis der Zorn voriibergeht!

-9 -



Nur 3%2 Jahre. Nur diese 1260 Tage, die in Offenbarung 12 verwendet werden.
Die Frau - ein Bild von Israel - flieht in die Wuste, um dort von Gott versorgt
zu werden fUr genau 3%z Jahre. Und da soll das Volk also quasi wie in ein
Zimmer hineingehen, Tlre zuschlieBen, sich verbergen, bis Israel Gberrannt ist
im Land. Die gehen ins Ausland, um dort bewahrt zu bleiben, bis der Zorn
voriuber ist. Und dann heiBt es:

21 Denn siehe, der HERR tritt hervor aus seiner Stditte, um die
Ungerechtigkeit der Bewohner der Erde an ihnen heimzusuchen; und
die Erde enthiillt ihr Blut und bedeckt nicht langer ihre Ermordeten.
Auch da geht es um die Wiederkunft des Herrn Jesus. Gott wird kommen, der
Herr aus dem Himmel, um abzurechnen. Aber vorher muss Israel eine ganz
kurze Zeit sich in Sicherheit bringen. Ubrigens - das stimmt natirlich nicht
Uberein mit dieser Auslegung in den vergangenen Wochen - wurde in Israel
von gewissen orthodoxen diese Stelle vorgebracht, das beziehe sich ja auf die
Coronakrise.

20 Geh hin, mein Volk, tritt ein in deine Gemacher und schlieB deine
Tiir hinter dir zu; verbirg dich einen kleinen Augenblick, bis der Zorn
voriibergeht!

Ja, Shutdown in Israel. Nein, das ist nicht dieser Shutdown, der steht noch
bevor. Und dieser Zorn ist Gottes Zorn im Gericht, so wie er in der Offenbarung
beschrieben wird, der kommen wird iber diese Welt, aber der Uberrest Israels,
der sich nach der Entrickung bekehren wird, wird dann Zuflucht haben in
Moab. Und dann kommt der Herr und wird vergelten. Nun, diese beiden Stellen
nimmt Hebrder 10 zusammen: noch eine kleine Zeit.

Also eine kleine Zeit, so klein, so klein. Und dann wird das verknipft mit einer
dritten Bibelstelle, und zwar mit Habakuk 2 Vers 4, wo eben dieses
Wiederkommen des Herrn Jesus, das schon in Jesaja 10 und in Jesaja 26
beschrieben wird, auch beschrieben wird. Und zwar hei3t es in Habakuk 2,4,
das heiBBt Vers 3. Ich lese jetzt im AT nach. Es geht um die Vision, die Habakuk
bekommen hat. Und da sagt Gott, am besten lese ich schon ab Vers 2 in
Habakuk 2:

- 10 -



2 Da antwortete mir der HERR und sprach: Schreibe die Vision auf, und
grabe sie in Tafeln ein, damit man es geldufig lesen kénne; 3 denn die
Vision geht noch auf die bestimmte Zeit, und es strebt nach dem Ende
hin und liigt nicht. Wenn sie verzieht, so harre sein; denn kommen
wird sie, sie wird nicht ausbleiben.

Und was hier auf die Vision, Hebradisch ‘chason’ bezogen wird - 'die Vision', die
Vision wird kommen, sie wird nicht ausbleiben, wurde eben in der Septuaginta,
griechisch Ubersetzt 'der Kommende wird kommen und nicht verziehen'. Jetzt
kdnnte jemand sagen: Ja, aber hier steht 'der Kommende' das bezieht sich ja
auf den Messias, der kommt. Und in Habakuk 2, wenn man das liest, bezieht
es sich auf die Juden. Kein Problem, das ist dasselbe. Denn Habakuk bekam
eine Vision der Wiederkunft Christi und hier wird ihm klargemacht, diese
Vision, was das beinhaltet, das wird kommen, es wird nicht verziehen. Und wer
ist der Inhalt dieser Vision: der Herr Jesus. Er, der kommt. Und zwar wird diese
Vision dann beschrieben von Habakuk in Kapitel 3 ab Vers 1:

1 Gebet Habakuks, des Propheten. Nach Schigjonot.

Das heiBt in bewegten, unruhigen Rhythmen. Es geht um etwas ganz
Aufgewdlhltes jetzt. Die Wiederkunft Christi als Richter.

2 HERR, ich habe deine Kunde vernommen, ich fiirchte mich; HERR,
belebe dein Werk inmitten der Jahre, inmitten der Jahre mache es
kund; im Zorn gedenke des Erbarmens! [und jetzt kommt's:] 3 Gott
kommt von Teman her und der Heilige vom Gebirge Paran. - Seine
Pracht bedeckt die Himmel, und die Erde ist voll seines Ruhmes. 4 Und
es entsteht ein Glanz wie das Sonnenlicht; Strahlen sind zu seinen
Seiten, und daselbst ist die Hiille seiner Macht. s Vor ihm her geht die
Seuche, und die Seuche zieht aus, seinen FiiBen nach. ¢ Er stand und
machte die Erde schwanken, er schaute und machte aufbeben die
Nationen; und es zerbarsten die Berge der Vorzeit, es senkten sich die
ewigen Hiigel; seine Wege sind die Wege vor Alters.

Also in dieser Vision sah Habakuk den Herrn Jesus in Macht und Herrlichkeit
kommen, und zwar von Edom her, grad stdlich von Moab. Dort wird ja noch

ein besonderes Endgericht Uber dort versammelte Vélker stattfinden. Das wird

-11 -



beschrieben in Jesaja 63, wo gefragt wird: Wer ist denn dieser, der von Edom
herkommt in hochrotem Kleid? Ja, das ist das Gleiche wie hier 'Gott kommt
von Teman her'. Das ist eine Ortschaft in Edom. Und da wird also beschrieben,
wie er dann von Edom her kommt ins Land Israel, um dann schlieBlich auf den
Olberg seine FiBe zu setzen, 6stlich von Jerusalem. Und nun ist klar: Also
wenn Habakuk sagt, der Text von Habakuk, die Vision, 'kommt und wird nicht
verziehen', das ist das Gleiche wie 'der Kommende wird kommen. ... [fehlt
etwas]

Aber wir waren bei der groBen Drangsal, dem Tag des Herrn, der so ausfihrlich
beschrieben wird in Zephania 1 und ganz besonders ab Vers 14 und da wird
gesagt: Nahe ist der groBe Tag des Herrn Vers 14. Wie kann der Prophet sagen
'nahe ist der Tag des Herrn'? Dabei lebte er vor 2600 Jahren. Eben, Gott ist der
ewige Gott, der Uber der Zeit steht. Er ist 'der da war und der da ist und der da
kommt'. Und er nimmt Propheten und versetzt sie in der Vision in eine
bestimmte Zeit - hier in die Endzeit. Und da wird also das Volk Israel
angesprochen, gerade unmittelbar vor der Drangsalszeit. Und wenn das einmal
in Erfillung gehen wird, dann wird dieses Wort eine ganz direkte Beziehung
haben zu den bekehrten Juden nach der Entrickung der Gemeinde, die grad
vor der Drangsal stehen. Und die werden das so lesen kdnnen: Nahe ist der
groBe Tag des Herrn und jetzt missen wir fliehen, hiniber nach Moab, wie das
steht in Jesaja 16. Und dieses Wort wird so eine direkte Kraft haben, weil es
genau prophetisch flir diese Zeit geschrieben ist.

Nun, es ist so, Glaubige in friheren Zeiten, die hatten den Vorteil, dass sie
bestimmte Dinge, die im AT beschrieben waren, genau erlebt hatten in ihrer
Zeit. Und die wussten ganz genau die Hintergrinde. Sie kannten Jesaja z.B.
und sie wussten, wie er lebte. Die haben das alles mitbekommen und flr sie
war dann vieles - sagen wir — im Buch Jesaja sehr einfach verstandlich, weil
sie die ganze Hintergrundgeschichte live miterlebt haben. Und da kdénnten
Glaubige aus spateren Zeiten sagen: Oh, die hatten friher alle einen Vorteil.
Oder ein anderes Beispiel. 1. Korintherbrief und 2. Korintherbrief, eine
Problemgemeinde in Griechenland und der Apostel Paulus schreibt dieser

Gemeinde und spricht ganz viele Details an und der Leser heute denkt: Oh,

-12 -



wenn man genau verstehen wirde, was hatten die fir Probleme, worum ging's
da eigentlich bei diesen Streitereien und so weiter? Aber der Nachteil: Wir
waren nicht dabei wie die Korinther selber. Und die konnten ganz gut 1. und 2.
Korinther verstehen und ohne Problem auch diese feinen Anspielungen und
sogar die Ironie sofort erkennen. Und wir? Wir missen diese Briefe lesen,
nochmals lesen, nochmals lesen, bis man versteht die Gedankenlinie und auch
aus den Anspielungen heraus merkt, was der Hintergrund war. Die Korinther
hatten damals einen Vorteil gegenliber uns. Aber wir haben auch Vorteile
gegenluber den Korinthern, denn wir sehen z.B. in Verbindung mit dem prophe-
tischen Wort Uber Endzeit, die Zeit, in der das judische Volk wieder heimkehrt
ins Land, den Staat wieder grindet und von umliegenden Voélkern in der
Existenz bedroht wird, das verstehen wir sehr gut, weil wir sind Augenzeugen,
wir erleben das mit. Und darum sind diese Stellen fir den einfacher, flr andere
schwieriger. Und so hat Gott flr jede Zeit eben Vor- und Nachteile gegeben.
Und jetzt hier in Hebrder 10 werden die Hebraer versetzt in die Endzeit ihres
eigenen hebraischen jldischen Volkes und da wird gesagt:

37 ... noch eine ganz kleine Zeit [eine ganz kleine Zeit], und ,der
Kommende wird kommen und nicht ausbleiben.

Und dann wird gleich weiter zitiert:

38 Der Gerechte aber wird aus Glauben leben";

Das haben wir gefunden in Habakuk 2, genauso steht es dort: Der Gerechte
aber wird durch seinen Glauben leben. Das kommt ja grad nach diesem Vers,
wo gesagt wird wegen der Vision, sie wird kommen und nicht ausbleiben.
Warum steht dieser Vers dort? Nun, die Bedeutung ist die: Habakuk hat sich
Fragen gestellt. Es sah im Volk Israel, im judischen Volk, damals sehr schlecht
aus und er fragte sich: Warum greift Gott eigentlich nicht ein, warum lasst er
das zu, dass unter dem Volk Gottes so viel Ungerechtigkeit ist? Und da hat
Gott ihm in Kapitel 1 Vers 5 f gezeigt: Das ist nur eine Frage der Zeit. Die
Chaldder, die Babylonier werden kommen und die werden alles
zusammenschlagen und das judische Volk bestrafen. Und das ist geschehen in
der Zeit von Habakuk, in der Zeitepoche von dem Propheten. Aber dann hatte

der Prophet weitere Fragen: Aber wie kannst du das chaldaische Volk, das so

- 13 -



gesetzlos ist, benutzen als Gericht Uber das auserwahlte Volk? Und dann
erklart Gott ihm in Habakuk 1 Vers 13 f: Die Chaldder werden auch wieder
bestraft werden. Und das wird eben hier klargemacht in Habakuk 2, dass Gott
eben auch diese Vdlker, die er in der Geschichte benutzt hat, um andere zu
strafen, dass er die am Schluss eben auch strafen wird und die letzte Abrech-
nung wird sein, wenn der Messias kommt als Richter der Welt, wenn der
Kommende kommt und er wird nicht ausbleiben. Aber das ist alles noch weit in
der Zukunft, von Habakuk aus gesehen. Und darum wird ihm gesagt:

4 ... Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben.

Der Gerechte, der wahre Glaubige zur Zeit von Habakuk. Er sah: Die Babylo-
nier kommen, bestrafen das judische Volk und jetzt? Er sah nicht sogleich,
dass dann die Babylonier auch wieder bestraft werden - durch die Perser und
Meder. Er konnte auch noch nicht sehen, dass die Perser und Meder spater
auch bestraft werden, namlich durch die Griechen. Konnte auch noch nicht
sehen, dass die Griechen bestraft werden durch die Rémer. Und er konnte auch
noch nicht sehen, dass spater die Rdmer bestraft werden durch die Barbaren
usw. usw. — bis zur Wiederkunft Christi. Die Frage nach vdlliger Gerechtigkeit
in dieser Welt bleibt immer offen. Man sieht zwar teilweise, also Gott schaut
nicht zu beim jiadischen Volk und macht nichts? Nein, die Babylonier kommen.
Und schaut nicht einfach zu bei den Babyloniern, die Medo-Perser kommen
usw. die ganze Geschichte bis heute. Aber nie kommt die Antwort, wo man
wirklich sieht: endgultige Gerechtigkeit. Das wird erst sein, wenn der Herr
Jesus kommt, wenn Gott kommt von Teman her und dieses strahlende Licht
ihn umgeben wird, wo die Berge zusammenbrechen werden und er wird in
Herrlichkeit kommen und die Herrschaft Ubernehmen. Erst dann wird es klar
werden. Und bis es soweit ist, muss der Glaubige glauben, vertrauen auf
Gottes Wort, dass Gott einmal alle Ungerechtigkeit in dieser Welt gerecht
bestrafen wird. Und nur, weil wir wissen, es gibt eine letzte Gerechtigkeit, es
gibt eine letzte Abrechnung, das macht es modglich, dass wir eigentlich in
dieser Welt bestehen kénnen. Und darum wird hier gesagt: Der Gerechte wird

durch seinen Glauben leben - eben solange die Fragen offen sind.

-14 -



Es gibt nicht nur die Frage von Gerechtigkeit, es gibt auch andere Fragen, wo
Glaubige sich sagen: Warum das? Warum jenes? Wie kann Gott? - und die
Fragen sind offen. Die volle Antwort, wissen wir, werden wir in der Herrlichkeit
bekommen. Aber bis wir eben die letzte Antwort haben, muss man als
Gerechter, eben als Glaubiger, durch Glauben vorangehen und leben. Und nun
wird also hier dieses Wort zitiert: Der Gerechte aber wird aus Glauben leben.
Und dieses Zitat finden wir doch noch anderswo im NT. Ja, natlrlich, in Romer
1 Vers 17. Da ist es sogar - kann man sagen - ein wesentlicher Ausgangs-
punkt, um dann das Thema der Gerechtigkeit Gottes darzustellen. Und es
kommt auch noch vor in Galater 3 Vers 11. Und dort wird das benutzt dieses
Zitat aus Habakuk, um zu zeigen, dass man eben nicht durch Werke vor Gott
gerecht gesprochen wird, sondern durch Glauben. Dreimal kommt dieses Zitat
vor: Romerbrief, Galaterbrief und Hebrderbrief. Und wenn man sich noch mehr
Uberlegt: In allen drei Briefen geht es um das Thema von Gesetz und Gnade.
In allen drei Briefen wird das behandelt und genau in diesen drei Briefen dieses
Zitat aus Habakuk. Und was auch noch auffallig ist: Jedes Mal - in jedem
dieser drei Briefe - liegt die Betonung auf einem anderen Wort. In Rémer 1
dort geht es um die Gerechtigkeit Gottes, die offenbart wird. Und es geht um
die Ungerechtigkeit des Menschen. Und in diesem Zusammenhang wird also
gesagt: Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben. In Galater 3 geht
es um die Frage: Wird ein Mensch gerettet durch gute Werke oder durch den
Glauben? Und da wird ganz klar gemacht: Es geht nicht durch Werke, nur
durch den Glauben an Jesus Christus, nicht durch Werke. Und da wird eben
Habakuk 2 zitiert mit der Betonung: Der Gerechte wird aus Glauben leben. Und
hier im Hebraerbrief, worum geht es? Ja, hier geht es um das Leben als
Glaubiger. Darum wird dann in Kapitel 11 auch das Leben von so vielen
Glaubenshelden und Glaubensheldinnen vorgestellt, um klarzumachen: Der

Gerechte aber wird aus Glauben leben. Interessant. Drei Briefe — in allen geht

es um Gesetz und Gnade. Und uberall wird Habakuk 2 Vers 4 zitiert, aber jedes

Mal mit einem anderen Akzent: Der Gerechte wird aus Glauben leben.

Ich mag mich erinnern, vor vielen Jahren, als ich so diese unterschiedlichen

Betonungen sah, hab ich mich gefragt: Ja und wie ist es eigentlich formuliert?

_15_



Drei verschiedene Worter werden betont. Ja auf Deutsch gibt es sonst noch
andere Worter drin, ja. Es gibt auBer gerecht, der Gerechte, als Gerechte,
Glauben und leben gibt es noch die Wérter: der, aber, wird, aus. Aufgeschlagen
Habakuk 2 Vers 4 - und genau, was ich vermutet hatte: Das sind drei Worter
im Hebradischen, weil - ich hab das auf dem Skript hier aufgefiihrt - das erste
Wort heil8t 'wezaddiqg'. Das ist ein Wort, aber das bedeutet auf Deutsch 'der
Gerechte aber'; 'we’ heiBt 'und oder aber', der Artikel steht nicht. Aber auf
Deutsch muss man sagen nicht 'Gerechte aber', sondern 'der Gerechte aber' -
wezaddiqg'. Und dann das zweite Wort heiBt 'be’'emunatho’. Das ist ein Wort,
aber das heiB3t 'durch seinen Glauben'. Es ist so, das 'durch' — 'be' das ist kein
Wort, das fur sich steht im Hebraischen, z.B. man schreibt nur einen Buch-
staben und diesen Buchstaben hangt man immer ans Wort an. Also 'durch
Glauben' - 'be'emunah’. Aber 'seinen', das ist nicht ein Wort flur sich, das ist
ein Anhangsel, das kann man nicht trennen vom Wort. Und darum hangt man
das hinten an und so heiBBt es '‘be'emunatho’ - 'durch seinen Glauben'. Und das
dritte Wort im hebrdaischen Text heiBt ‘jichjéh'. Und 'jichjédh' heiBt 'er wird
leben'. Aber im Hebraischen braucht man nicht noch ein 'wird', um die Zukunft
auszudrucken, es reicht, wenn man die Zukunftsform benutzt. Und man muss
auch nicht sagen 'er', sondern einfach 'jichjéh'. Das heiBt 'er wird leben' bzw.
hier, weil schon das Subjekt da ist, 'wezaddig' - 'der Gerechte aber wird leben'.
Also es sind drei Woérter und je eines wird in diesen drei Briefen im NT zitiert
und unterschiedlich betont. Also dieser Kernsatz aus Habakuk wird ausgedrtckt
bis zum Letzten, um seine Tiefe herauszuholen. Damit zeigt uns der Heilige
Geist, wie vollkommen Gottes Wort ist. Und es ist eben nltzlich, wenn man -
wo man auch liest in der Bibel — eben die Betonung mal auf dieses Wort legt,
dann auf jenes und sieht, was alles in einem Satz ausgedrtickt ist. Und dann
sieht man: Das ist kein Menschenwort. Es ist Gottes Wort. Und ein einziger
Satz kann in dem Zusammenhang Licht geben, wo es um die Gerechtigkeit
Gottes geht, in dem Zusammenhang, wo es um Glauben und Werke geht, in
dem Zusammenhang, wo es geht um Leben, Wandel durch Schwierigkeiten
hindurch. Und darum wird dieser Satz hier so zitiert. Also alles ist Zitat aus
dem AT ab Vers 37.

-16 -



Danach kommt das Wort 'und'. Paulus setzt das dazu 'und', um dann grad
nochmals ein Zitat anzuhangen:

38 ... und: ,Wenn jemand sich zuriickzieht, so hat meine Seele kein
Wohlgefallen an ihm."

Also das 'und' sagt: Achtung, es ist sind noch nicht fertig, jetzt wird noch
etwas zitiert, und zwar auch aus Habakuk 2. Wenn wir nochmal zurickgehen
Habakuk 2 Vers 3, da haben wir gesehen ganz am Schluss:

3 ... denn kommen wird es, es wird nicht ausbleiben.

Das entspricht hier: Der Kommende wird kommen und nicht ausbleiben. Und
dann haben wir am Schluss von Vers 4 gehabt:

4 ... Der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben.

Und der Satz grad vorher in Vers 4:

4 Siehe, aufgeblasen, nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele.

Dieser Satz wird in der Septuaginta etwas frei Ubersetzt, und zwar so, dass es
dort genauso klingt: Wenn jemand sich zurickzieht, so hat meine Seele kein
Wohlgefallen an ihm. Und es ist so: Die Septuaginta ist eine menschliche
Ubersetzung und sie hat Méngel und Fehler, aber sie wird sehr oft im NT zitiert,
aber nicht immer. Manchmal sieht man, dass die Schreiber des Neuen
Testaments das AT auf Hebraisch auf Griechisch wiedergeben, aber es ist nicht
der Wortlaut der Septuaginta, sondern es ist ihre eigene Ubersetzung oder die
Ubersetzung von sonst jemandem. Und dann immer wieder die Septuaginta.
Aber wichtig ist Folgendes: Der Heilige Geist zitiert nie die Septuaginta im AT,
wenn sie falsch ist. Also mit dem Zitat im NT wird die Septuaginta nicht zu
einer vollkommenen Ubersetzung gemacht. Aber der Heilige Geist benutzt sie
da, wo sie eben genau das ausdruckt, was er sagen will. Und wir sehen die
GroBe Gottes sogar darin, dass da, wo ein Vers frei Ubersetzt wird, dass das
dann gerade benutzt wird, um diesen zusatzlichen Gedanken, der durch die
etwas andere Formulierung hereinkommt, eben auszunutzen. Und nicht wahr,
in Habakuk ist der Zusammenhang der: Gott hat Habakuk gesagt in Habakuk 1
Vers 12 - 17: Du musst nicht traurig sein, wenn die Gerechtigkeit Gottes
fordert, dass die Chaldaer das judische Volk bestrafen, denn die Chaldaer, die

Babylonier werden auch wieder zur Rechenschaft gezogen werden. Und diese

_17_



Gottlosen, um die geht es in Vers 4 am Anfang. Von dem Gottlosen wird
gesagt: wie aufgeblasen, nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele. Das ist der
Babylonier, der Chaldder. Gott wei, dass diese Menschen eine falsche
Gesinnung haben und eben nicht aus Glauben leben. Darum wird dann gesagt
und der Kontrast ist 'der Gerechte aber wird durch seinen Glauben leben'. Und
jetzt wird von dem Chaldder, der der Inbegriff ist fir den Gesetzlosen
Uberhaupt, wird in Vers 5 noch gesagt:

5 Und iiberdies: Der Wein ist treulos; der iibermiitige Mann, der bleibt
nicht, er, der seinen Schlund weit aufgesperrt wie der Scheol, und er
ist wie der Tod und wird nicht satt; usw.

Und wie war das mit den Babyloniern? Sie haben das Kdénigreich Juda bestraft,
die Juden in die Gefangenschaft abgeflhrt. Aber nach 70 Jahren Weltherrschaft
der Babylonier kamen die Medo-Perser, und zwar zur Zeit, als die Babylonier
Party feierten, die letzte Party. Und die haben sich betrunken auf Ubelste
Weise. Daniel 5 zeigt uns diese Party von Belsazar, Kénig von Babylon. Und da
wird gesagt: Und Uberdies der Wein ist treulos, der Ubermutige Mann der bleibt
nicht. Belsazar lieB die Tempelgerate, die sein GroBvater Nebukadnezar aus
dem Tempel abgeflihrt hatte nach Babylon, holen, um bei dieser Party sie
lasterlich missbrauchen zu kdénnen. Und dieser Ubermutige Mann wurde mit
einem Schwertstreich noch in dieser Nacht durch die Perser beseitigt. Das ist
dieser Aufgeblasene. Nicht aufrichtig ist in ihm seine Seele. Und es war wirklich
so, Daniel sagt ihm in dieser Nacht: Du hattest das Beispiel von deinem Vater,
das heiBt GroBvater. Im AT wird der GroBvater Vater genannt und der Vater
und auch der UrgroBvater wird Vater genannt. Dein Vater Nebukadnezar, Gott
hatte ihn wegen seines Hochmuts gedemutigt und du wusstest das alles und
trotzdem hast du dich so Uberhoben. Also das war ein Mann, der hatte die
Gelegenheit gehabt, gerettet zu werden. Und er hatte das Beispiel, dass der
wahre Gott Uber Hochmut das Gericht bringt. Aber er hat sich nicht Gott
gendhert. Und darum sehen wir, dass diese Ubersetzung, diese freie
Ubersetzung, genau den Sinn trifft: Wenn jemand sich zurlickzieht, so hat
meine Seele kein Wohlgefallen an ihm. In Habakuk wird gesprochen von der

Seele des Gesetzlosen. Und das bringt den Gedanken rein: Und Gott - er — hat

- 18 -



an solchen, die eben nicht aufrichtig sind in ihrer Seele, keinen Gefallen. Und
dieser Belsazar hat sich zurlckgezogen und das hat ihm das Verderben
gebracht. Und darum drickt das genau den Gedanken aus: Wenn jemand sich
zuruckzieht, so hat meine Seele kein Wohlgefallen an ihm.

Und aus alldem wird jetzt der Schluss gezogen: Wir, also der Schreiber des
Hebraerbriefes Paulus macht sich eins mit den messianischen Juden, an die er
schreibt: Wir und ich hoffe jetzt auch all die, die nur erleuchtet waren, aber die
mussen jetzt durchdringen, nicht zurlickgehen sondern durchdringen.

39 Wir aber sind nicht von denen, die sich zuriickziehen zum Verderben
[so wie ein Belsazar], sondern von denen, die glauben zur Errettung der
Seele.

Und dann kommt dieses wunderbare Kapitel des Glaubens.

1 Der Glaube aber ist eine Verwirklichung dessen, was man hofft, eine
Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht.

Was ist dieser Glaube des Gerechten, durch den er dann leben soll? Das wird
jetzt in diesem Kapitel vorgestellt an ganz vielen Bespielen. Aber zuerst wird
definiert, was Glaube ist, und dann wird das konkret am Leben und so vielen
Zeugen illustriert und belegt.

Wir fahren weiter, und zwar mit Kapitel 11 Vers 1, wo wir eine Definition des
Glaubens finden. Wir haben gesehen, dieses Thema mit dem Glauben in
Hebraer 11 beginnt aber nicht hier, sondern beginnt schon deutlich in den
Versen am Schluss von Hebrdaer 10. Und gerade dieser Schllsselvers 'der
Gerechte aber wird aus Glauben leben', diese Perle aus Habakuk 2 Vers 4, das
fuhrt dieses Thema ein und bereitet es vor. Und nun Hebraer 11 Vers 1:

1 Der Glaube aber ist eine Verwirklichung dessen, was man hofft, eine
Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht.

Es ist die typische Formulierung im Griechischen, wenn man eine Definition
durchfihrt. Man findet das z.B. bei den alten Griechen bei Platon. Die alten
Griechen, die Philosophen, haben gerne Wérter definiert, logisch definiert. Und
die Formulierung findet man: 'Griechisch ..." - 'es ist aber' und dann kommt das
Wort, das definiert werden soll. Und genauso ist es hier formuliert: es ist aber

der Glaube. Und nun kommen zwei Erklarungen: a) eine Verwirklichung

-19 -



dessen, was man hofft, und b) eine Uberzeugung von Dingen, die man nicht
sieht. Man muss genau achten, was das beinhaltet: eine Verwirklichung
dessen, was man hofft, das richtet unsere Blicke auf die Zukunft. Das, was die
christliche Hoffnrung - und das ist nicht eine Hoffnung, bei der man denkt
'hoffentlich kommt es so und nicht anders', sondern die christliche Hoffnung ist
eigentlich das, was wir durch den Glauben jetzt wissen, das aber erst in der
Zukunft kommt. Und das ist der Punkt. Die erste Definition richtet unsere
Blicke auf die Zukunft. Die Zukunft, — wie ich auf dem Skript geschrieben habe
- auf das, was Gott flr die Zukunft verheiBen hat. Und das, was Gott zusagt,
das halt er gewiss. Und darum die Hoffnung des Glaubens jetzt wei3, dass das
in der Zukunft auch wirklich kommen wird. Flr den Glauben ist das schon jetzt
- in der Gegenwart - Realitat, obwohl das zeitlich erst noch aussteht. Und
darum Ubersetzt die Elberfelder sehr sehr gut, das ist wirklich der Sinn hier an
dieser Stelle: 'der Glaube aber ist eine Verwirklichung'. Das ist besser, als wenn
man Ubersetzt 'Zuversicht' als 'feste Uberzeugung'. Eine Verwirklichung das
heiBt: Der Glaube macht aus dem, was ja erst in der Zukunft sein wird, eine
Realitat flur die Gegenwart. Und wir werden sehen, das ist genau ein wichtiger
Gedanke, der dann im weiteren Kapitel von Hebraer 11 ausgefuhrt wird, z.B.
Vers 7:

7 Durch Glauben bereitete Noah, als er einen goéttlichen Ausspruch
liiber das, was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht
bewegt eine Arche zur Rettung seines Hauses, durch die er die Welt
verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem Glauben
ist.

Also Noah wusste: In der Zukunft wird es ein weltweites Gericht geben. Und
das, was er flur die Zukunft erwartete als gewiss, war flr ihn so real in der
Gegenwart, dass er eben in der Gegenwart eine Arche baute, die dann -
obwohl es ein Riesenaufwand war, eine solche Arche zu bauen, - das
Rettungsmittel war flr die Zukunft. Und auch in den weiteren Versen, wenn es
heiBt 11 Vers 8:

8 Durch Glauben war Abraham, als er gerufen wurde, gehorsam,

auszuziehen

-20 -



Und dann geht er an einen Ort, von dem er zuerst gar nicht wusste, wo das ist,
aber wusste, dort werde er einmal ein Erbteil empfangen. Und das, was Gott
far die Zukunft ihm verheiBen hatte, das war fur ihn so real, dass er in der
Gegenwart handelte. Der Glaube macht das, was zukinftig ist, zu einer
gegenwartigen Realitat. Er macht wirklich in der Gegenwart das, was erst in
der Zukunft in Erflllung gehen wird. Und das werden wir jetzt dann noch an
diversen weiteren Beispielen illustriert finden. Die zweite Definition sagt: Eine
Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht. Das hab ich auf dem Skript so
hingeschrieben, das ist auf die Gegenwart gerichtet. Auch das, was zwar
wirklich da ist jetzt in der Gegenwart, aber es ist mit den naturlichen Augen
nicht zu sehen. Und der Glaube sieht also Dinge, die in der Gegenwart zwar da
sind, aber unsichtbar sind, die sieht er. Und der Glaube macht aus etwas, was
erst in der Zukunft sein wird, schon in der Gegenwart eine Realitat. Also
nochmals, das erste auf die Zukunft gerichtet, das andere auf die Gegenwart
gerichtet. Und das - nur schon vorwegnehmend - ein wunderbares Beispiel
Vers 27:

27 Durch Glauben verlieB er [Mose] Agypten und fiirchtete die Wut des
Konigs nicht; denn er hielt standhaft aus, als sdhe er den
Unsichtbaren.

Gott ist unsichtbar. Aber der Glaube von Mose machte, dass er die Gegenwart
Gottes so real erkennen konnte, dass das ihm Kraft gegeben hat, vor einem
tobenden, witenden Pharao sich nicht zu flrchten. Aber das geschieht eben
durch den Glauben. Dass Gott da war, das war in der Gegenwart real, aber fir
Menschen nicht sichtbar. Aber durch den Glauben wird das, was eigentlich nicht
wahrgenommen werden kann mit den Augen, zu etwas, was trotzdem
wahrgenommen wird.

Dann heiB3t es in Vers 2:

2 Denn in diesem

Das heiBt: In dieser Art von Glauben, der auf die Zukunft und auf die
Gegenwart gerichtet ist und der in der Zukunft mehr sieht als andere ohne
Glauben und der in der Gegenwart mehr sieht als andere ohne Glauben.

2 ... in diesem haben die Alten Zeugnis erlangt.

-21 -



Und diese Alten das sind Leute aus dem AT, die den Weg, den wunderbaren
Weg des Glaubens vor uns gegangen sind.

Dann kommt Vers 3. Und da wird uns gesagt:

3 Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten durch Gottes Wort
bereitet worden sind, so dass das, was man sieht, nicht aus
Erscheinendem geworden ist.

Es steht hier 'durch Glauben'. Und das findet seine Fortsetzung in Vers 4 'durch
Glauben', Vers 5 'durch Glauben' und Vers 7 'durch Glauben'. Viermal 'durch
Glauben' und das bildet eine Gruppe fir sich. Das Kapitel ist namlich so
aufgebaut: Nach dieser Definition finden wir viermal 'durch Glauben' und da
werden uns die Grundsatze des Glaubens aufgezeigt und illustriert. Danach
kommt ab Vers 8 ein neuer Teil und da hei8t es siebenmal 'durch Glauben',
'‘durch Glauben', 'durch Glauben'. Das geht also von Vers 8 bis 22. Und ab Vers
23 haben wir nochmals einen Abschnitt, in dem es siebenmal heiBt 'durch
Glauben', 'durch Glauben', 'durch Glauben'. Und das geht bis und mit Vers 31.
Ab Vers 32 kommt einfach noch ein Anhang, eingeleitet mit der Frage: Und
was soll ich noch sagen? Und dann wird in diesem Anhang eine herrliche Uber-
sicht gegeben Uber weitere Beispiele und in diesem Abschnitt heiBt es zweimal
'‘durch Glauben'. Vers 33: die durch Glauben Kénigreiche bezwangen usw. und
auch Vers 39: diese alle, die durch den Glauben Zeugnis erlangten. Aber hier
steht im Griechischen etwas anderes fur 'durch Glauben' als was wir vorher
hatten. Es ist so, dass die Ausdrucksweise im Griechischen ab Vers 3 'durch
Glauben', Vers 4 'durch Glauben' usw., dieser griechische Ausdruck bedeutet,
dass der Glaube die bewirkende Ursache ist, die bewirkende Kraft. Und das ist
also jedes Mal so bei den viermal Grundsatze des Glaubens, siebenmal und
siebenmal, aber im Anhang heiBt es nicht mit dieser Konstruktion ‘pistei’,
sondern 'dia’; 'dia' das ist das Mittel. 'Durch den Glauben' das heif3t: Der
Glaube ist das Mittel zu dem und dem und dem und dem. Das ist eine kleine
Nuance.

Jetzt schauen wir uns diese Grundsatze an viermal 'durch Glauben':

1. Vers 3: Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten durch Gottes Wort

bereitet worden sind. Da geht es um die Entstehung der Welt und das ist ein

-22 -



ganz grundsatzliches Thema. Es gibt manchmal Leute in der heutigen
modernen Zeit, die sagen: ,Ja, das ist nicht so wichtig, was die Schdpfung
anbetrifft und es ist auch nicht so wichtig, ob Schépfung oder Evolution, besser
sollte man sowieso sagen Schépfung und Evolution. Aber da soll man sich auch
nicht dariber streiten, wenn man das ein bisschen verschieden sieht, das ist ja
nicht grundsatzlich. Aber die Bibel lehrt uns etwas ganz anderes. Das ist so
grundsatzlich, dass die goéttliche Offenbarung der Heiligen Schrift mit der
Schépfung beginnt 1. Mose 1 + 2. Das ist die absolute Basis fur das
Evangelium. Und auf dieser Basis von 1. Mose 1 + 2 werden die weiteren
Kapitel in 1. Mose aufgebaut. Und dann die weiteren 2. Mose usw., das ganze
AT ruht auf dieser Basis und das NT obendrauf ruht auf dieser Basis. Und wenn
diese Basis morsch ware, dann wirde das Ganze zusammenkrachen. Das
heiBt: Das Evangelium steht auf dieser Basis der Schdpfung. Und es ist so:
Wenn wir heute das Evangelium verklindigen und die Menschen reagieren nicht
darauf und sie sagen: Was will der? Da mussen wir uns nicht wundern, wenn
sie sich gar nicht bewusst sind, dass es einen Schopfergott gibt, dann kénnen
die auch nicht verstehen, dass man Erldsung brauchen sollte. Erlésung,
wovon? Es geht uns ja gut, sagen viele, nicht alle, aber bei uns sehr viele: Es
geht uns gut, ich brauch das gar nicht. Sie sehen sich gar nicht gegenlber
einem Schopfergott verantwortlich. Und darum ist das Thema 'Schépfung' das
ist Basis. Auf dieser Basis wird Uberhaupt erst klar, dass wir Menschen nicht
sagen kénnen von uns aus: Was ist richtig und was falsch, sondern das sagt
der, der die Welt ins Dasein gerufen hat. Und wenn wir nicht nach diesen
Grundsatzen leben wie der, der die Welt ins Dasein gerufen hat, dann wird klar,
das wir ihm gegeniber schuldig sind, in seinen Augen Sinder sind. Und erst
dann kann man verstehen: Ja, wenn ich ein Stnder bin, wie kann diese Schuld
weggenommen werden? Dann kann man weitergehen und erklaren, dass Gott,
der Schopfer, auch ein Retter-Gott ist. Aber wenn wir das Thema 'Schépfung'
ausklammern wollen, das holt uns wieder ein. Es geht nicht, dass man die
Basis weglasst, sonst ist das Evangelium in der freien Luft hangend. Und
deshalb wird hier zuerst auf die Schépfung hingewiesen: Durch Glauben

verstehen wir, dass Gott die Welt durch sein Wort erschaffen hat. Kénnte ja

-23 -



einer sagen: Aber das ist ein Widerspruch zu Rémer 1. In Rédmer 1 da beginnt
ja Paulus diese Ausfiihrung Uber die Volker der Welt, die Heidenvdélker, die sich
vom Schoépfer abgewendet haben. So beginnt das in Rémer 1 Vers 18:

18 Denn Gottes Zorn wird vom Himmel her offenbart iiber alle
Gottlosigkeit und Ungerechtigkeit der Menschen,

Und da wird doch tatsachlich gesagt in Vers 20, Paulus spricht von Gott:

20 denn das Unsichtbare von ihm wird geschaut, sowohl seine ewige
Kraft als auch seine Gottlichkeit, die von Erschaffung der Welt an in
dem Gemachten wahrgenommen werden -, damit sie ohne
Entschuldigung seien, 21 weil sie, Gott kennend, ihn weder als Gott
verherrlichten noch ihm Dank darbrachten,

Hier wird gesagt, dass man Gott erkennen kann als Schopfer mit dem
Verstand. Und zwar muss man sich im Klaren sein in Vers 20: 'seine Gottlich-
keit, die von Erschaffung der Welt an in dem Gemachten wahrgenommen
werden'. Das griechische Wort ’'noieo’ hangt zusammen mit ‘'nus’ -
'Verstand/Vernunft'; 'noieo’ bedeutet 'mit der Vernunft erfassen', 'mit dem
Verstand begreifen'. Also Gottes Existenz kann wahrgenommen werden durch
die Schépfung, und zwar mit dem Verstand. Da steht nicht 'in dem Glauben'.
Und es wird gesagt: Die Heidenvélker kdnnen in der Natur erkennen, dass es
einen Schopfer geben muss. Naturlich, durch die ganze Ordnung in der
Schépfung, die Ordnung im ganzen Reich in der Tierwelt, die Ordnung des
Kosmos. Ordnung weist immer hin auf eine Vernunft, die dahinter steht. Jeder
Stammesangehdérige weil3, wenn man nicht in der Hutte zu Hause mit Verstand
und Vernunft immer wieder aufraumt, gibt es ein Riesenchaos in der Hitte.
Und das ist auch fir Menschen der westlichen Welt klar: Wenn sie zu Hause
nicht immer wieder mit Verstand die Dinge zusammensammeln und genau in
Schubladen und Kasten ordnen, dann gibt es durch Zufall standig Unordnung.
Aber Ordnung entsteht immer durch Vernunft. Und so ist klar: In der ganzen
Ordnung der Natur, dass da ein unendlich weiser Schdpfer dahinter stehen
muss. Und das sagt einem der Verstand. Das macht der Apostel Paulus hier
klar. Wieso sagt er dann aber in Hebrdaer 11: Durch Glauben verstehen wir,

dass die Welten durch Gottes Wort bereitet worden sind? Das hat dazu geflhrt,

-24 -



dass manche Christen gesagt haben: Nein, die Schdpfung ist eigentlich kein
Mittel, um Menschen zum Glauben zu filhren, denn man muss schon glauben,
um zu verstehen, dass es Schépfung gibt. Aber Rdmer 1 macht klar, dass man
eigentlich Uber die Vernunft beim Betrachten der Natur Gott erkennen kann
und damit die Voraussetzung hat, um zu Gott zu kommen, um ihm zu danken.
Und es wird hier gesagt: Alle, die ihm nicht danken, die machen sich selber
schuldig, sind ohne Entschuldigung. Hm, wie bringt man das zusammen? Ganz
einfach: indem man genau liest. In Hebraer 11 Vers 3 heil3t es:

3 Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten durch Gottes Wort
bereitet worden sind,

Wenn man die Natur anschaut, die Ordnung in der Natur, dann kann man nicht
herausfinden, dass Gott damals, am Anfang, gesprochen hat und es ist
entstanden. Gott hat nur sagen miussen 'es werde Licht' und es ward Licht.
Oder so, wie das in Psalm 33 steht in Vers 9:

9 Denn er sprach und es war, er gebot und es stand da.

Das koénnen wir nicht herausfinden mit dem Verstand indem wir die Natur
anschauen. Durch das Anschauen der Natur kénnen wir erkennen, da muss ein
unendlich weiser Schépfer existieren. Aber wir brauchen Gottes Wort, die
Offenbarung Gottes, um zu wissen, dass es so war, wie 1. Mose 1, wo wir
zehnmal lesen 'und Gott sprach’, 'und Gott sprach', 'und Gott sprach'. Das
heiBt, zu verstehen, dass es so war, wie es in der Bibel steht, dazu braucht es
den Glauben. Und das wird hier so klargemacht:

3 Durch Glauben verstehen wir, dass die Welten durch Gottes Wort
bereitet worden sind,

Und hier steht das Wort 'verstehen'. Und was ist das? 'noieo’, dasselbe Wort
wie in Romer 1 Vers 20: mit dem Verstand begreifen, mit der Vernunft
erfassen. Aber es ist so, dass der Glaube die bewirkende Ursache ist, dass man
mit dem Verstand begreift, dass Gott die Welt durch sein Wort bereitet hat,
indem man erfasst die Kraft und goéttliche Inspiration der ersten Kapitel der
Bibel. Das heiBt: Der Glaube hilft dazu, dass wir denken kénnen. Wer glaubt,
muss denken. Aber wir kbnnen im Zusammenhang mit Romer 1 sagen: Wer

denkt, muss glauben. Da ist also eine Folge drin. Das Denken fuhrt zum

_25_



Erkennen des Schépfers und zum Glauben an diesen Schépfer. Und dieser
Glaube an den Schépfer fuhrt uns zur Heiligen Schrift und die Heilige Schrift
bewirkt, dass wir mit dem Verstand verstehen kénnen, wie Gott ist und wie
Gott handelt und dass Gott eben so ist, dass er nur zu sprechen braucht und es
entsteht. Aber wir haben noch mehr:

3 ... SO dass das, was man sieht, nicht aus Erscheinendem geworden
ist.

Also alles, was wir in der Schépfung wahrnehmen kdnnen, mit unseren Augen
sehen koénnen, da kénnen wir durch den Glauben wissen, dass diese Dinge
vorher gar nicht da waren, denn Gott hat aus dem Nichts erschaffen. Es war
nicht eine Vormaterie da, es war wirklich nichts da, so, wie wir in Roémer 4
lesen. In Rédmer 4 geht es um den Glauben von Abraham und dieser Glaube
war so grofB. Ich lese Rémer 4 Vers 17:

17 (wie geschrieben steht: ,,Ich habe dich zum Vater vieler Nationen
gesetzt") vor dem Gott, welchem er [Abraham] glaubte, der die Toten
lebendig macht und das Nichtseiende ruft, wie wenn es da ware;

Er gebot und es war, wie wir gelesen haben in Psalm 33. Gott muss nur
sprechen und das, was nicht existiert, kommt ins Dasein. Psalm 33 Vers 9 noch
einmal:

9 Denn er sprach, und es war; er gebot, und es stand da.

Es ist also nicht aus vorher schon Vorhandenem entstanden, sondern aus dem
Nichts, die Erschaffung aus dem Nichts. Und das ist schon ganz erstaunlich,
wenn man die Schépfungsmythen der Heiden studiert, z.B. bei den alten
Agyptern oder bei den Babyloniern, den Kanaanitern usw. usf. Es ist ganz
erstaunlich, immer wird von etwas gesprochen, das schon da war. Und aus
diesem - was da war — wird etwas Weiteres dann durch Goétter geschaffen. Und
dieser Gedanke, es war gar nichts da, aber der ewige Gott spricht und aus dem
Nichts wird es ins Dasein gerufen, das ist in dieser ausgesprochenen Art ganz
typisch biblisch. Aber es ist dieser Glaube an die Offenbarung der Heiligen
Schrift, die uns dazu bringt, diese Dinge zu verstehen und dass Gott wirklich
aus dem Nichts erschaffen kann. Nicht wahr, der Glaube der Menschen, die

Gott als Schopfer ablehnen, ist heute ganz besonders gro3 geworden. Die alten

- 26 -



Kommunisten friher in der Sowjetunion, die haben den marxistischen
Materialismus den Leuten eingehammert und die mussten lernen 'die Materie
ist ewig'. Es gibt keinen Gott, aber die Materie ist ewig. Und es gibt nur die
Materie als letzte Realitdt. Aber dann kam im 20. Jahrhundert die
Urknalltheorie auf und die besagt, dass es zunachst nichts gab, nichts, auch
keine Zeit, keinen Raum, keine Materie, auch keine Energie, denn Materie ist
eine Form von Energie. Nichts. Dann plétzlich, aus einem kleinsten Punkt,
entsteht der Raum und damit auch die Zeit. Und der Raum o6ffnet sich mit
Uberlichtgeschwindigkeit und aus diesem kleinsten Punkt entsteht plétzlich aus
dem Nichts das Potential flr die Energie und die Materie des gesamten
Weltalls. Und das ist der Urknall. Niemand hat geknallt nach dieser Theorie,
sondern es ist in einem kleinen Punkt entstanden und dann hat sich das
gedffnet und ausgebreitet. Und da glaubt man also effektiv gegen die Gesetze
der Naturwissenschaft, wo man sagt: Die Menge der Energie ist immer
dieselbe, Energie kann von einer Form in die andere verwandelt werden, aber
man kann sie nicht ins Dasein bringen und auch nicht zerstdéren. Und jetzt sagt
man: Aber da war alles anders, da entstand plétzlich aus nichts alles. Das ist ja
auch Schépfung aus dem Nichts. Ja, aber das braucht einen riesigen Glauben,
denn das widerspricht den Naturgesetzen. Und wie kann man glauben, dass
die Realitat plétzlich Gbernatirlich sein soll und dann wird sie gleich natirlich?
Das ist ein Glaube an das gréBte Schdépfungswunder - einfach ohne Gott. Und
der biblische Glaube ist schon groB3, aber auch nicht so groB. Dieser Glaube ist
unglaublich groB. Aber wenn man davon ausgehen kann, dass der ewige Gott,
der Zeit und Raum nicht unterworfen ist ... Er ist der Ewige, er ist da. Er ist
nicht entstanden und er wird auch nicht vergehen. Und dieser ewige Gott hat
Raum und Zeit und Materie erschaffen und so beginnt die Bibel: Im Anfang, zu
Beginn der Zeit, und zwar, weil da der Raum entsteht. Im Anfang schuf Gott
den Himmel (das ist der Raum) und die Erde (Materie). Aber das Schllsselwort
ist eben: Gott, der ewige Gott. Und der Glaube macht eben, dass man
vernlnftig denken kann: Jawoll, dass etwas aus dem Nichts entstehen kann,
das ist unmoglich. Jedes Kind wei3: Aus nichts kommt nichts. Und wie konnte

aus dem Nichts etwas kommen? Indem dieser unendliche, ewige Gott, der

_27_



selber nicht Zeit und Raum unterworfen ist, Raum, Zeit und auch die Materie
erschafft durch sein allmachtiges Wort. Das ist Basis.

Und jetzt kommt Vers 4 in Hebrder 11:

4 Durch Glauben brachte Abel Gott ein vorziiglicheres Opfer dar als
Kain, durch das er Zeugnis erlangte, dass er gerecht war, wobei Gott
Zeugnis gab zu seinen Gaben; und durch diesen redet er noch,
obgleich er gestorben ist.

Jetzt kommt auf der Basis der Schoépfung des Thema des Opfers. Aber wir
merken, da wird eigentlich schon das Thema der Erlésung durch das Opfer
vorweggenommen und es wird hier erklart, dass Abel ein Opfer darbrachte,
dass Gott wohl gefiel. Und was war die bewirkende Ursache daflir? Sein
Glaube. Kain, sein Bruder, brachte auch ein Opfer. Aber das hat Gott nicht
angenommen. Was war denn der Unterschied? Abel brachte ein blutiges Opfer,
Kain ein unblutiges Opfer. Er war Ackerbauer und hat von seinem Getreide
genommen und hat daraus ein Speisopfer gebracht, unblutig. Abel war ein
Kleinviehhirte, Schafe und Ziegen bedeutet das, und er hat davon ein blutiges
Opfer gebracht. Abels Opfer wurde angenommen, Kains Opfer wurde abge-
lehnt, sagt uns 1. Mose 4. Nun, Gott sah das Herz. Hier wird erklart, dass Abel
dieses Opfer durch Glauben dargebracht hat. Aber von Kain wird gesagt, was
in seinem Inneren war und darum konnte Gott aus seiner Gesinnung heraus
das auch gar nicht annehmen. So lesen wir in 1. Johannes 3 Vers 11:

11 Denn dies ist die Botschaft, die ihr von Anfang an gehort habt, dass
wir einander lieben sollen; 12 nicht wie Kain aus dem Bosen war und
seinen Bruder ermordete; und weshalb ermordete er ihn? Weil seine
Werke bose waren, die seines Bruders aber gerecht.

Es war nicht nur eine auBerliche Sache, dass er einfach das falsche Opfer
gebracht hatte, sondern es war seine Gesinnung, eine bése Gesinnung. Aber
die bése Gesinnung hat zum falschen Opfer gefluhrt. Und der wahre Glaube hat
zum richtigen Opfer gefiihrt. Und haben wir Hinweise, wie denn konkret dieser
Glaube von Abel so in die richtige Richtung gehen konnte? Jawoll. In 1. Mose 3
wird der Sindenfall nach der Schépfung, nach der vollkommenen Schépfung,

der Siundenfall beschrieben und der Mensch wurde durch die Sinde von Gott

- 28 -



getrennt und er versteckte sich vor Gott, aber dann kam Gott und suchte ihn.
Der gute Hirte ging sofort auf die Suche. Die erste Frage nach dem Slndenfall
lautet: Adam, wo bist du? Gott ruft den verlorenen Menschen, um ihn zu
retten. Und Gott kundigt an in 1. Mose 3, dass der Mensch einen Weg hat
zurlck zu Gott, und zwar durch einen Erléser. In 1. Mose 3 Vers 15 sagt Gott
zur Schlange, die der Satan benutzt hat als Medium, um so versteckt durch die
Schlange zu wirken. Gott sagt:

15 Und ich werde Feindschaft setzen zwischen dir und der Frau und
zwischen deinem Samen und ihrem Samen [ihrem Nachkommen]; er
wird dir den Kopf zermalmen, und du wirst ihm in die Ferse stechen.
Gott kindigt an, Eva wird Nachkommen bekommen und aus dieser Nach-
kommenschaft wird einer kommen, der der Macht des Bésen alle Kraft nimmt,
die Macht des Bdsen vernichtet, sie zertritt und dann wird dieser Nachkomme
von Eva aber selber eine Todeswunde erleiden. Die Schlange beiBt in die Ferse.
Nun, das war eine Uberraschung fiir Adam und Eva. Sie wussten beide, die
Konsequenz ihres Ungehorsams wiirde sein: sterben. 'Du sollst gewisslich
sterben' hatte Gott gesagt. Und jetzt war die Frage: In welchem Moment
sterben wir, sogleich oder etwas spater. Jetzt war klar: Zuerst musste Eva
zumindest schwanger werden und ein Kind bekommen, denn Gott kindigt an,
es wird einen Nachkommen geben, der der Erléser sein wird durch seinen Tod.
Und dann lesen wir in 1. Mose 3 Vers 20:

20 Und der Mensch gab seiner Frau den Namen Eva, denn sie war die
Mutter aller Lebendigen.

Das ist ein Wortspiel, Eva heiBt namlich 'Leben’, auf Hebraisch spricht man aus
'‘Chavvah’. Er nannte sie 'Chavvah’, auf Deutsch sagen wir 'Eva'. Sie bekam
einen neuen Namen. In 1. Mose 2 nach der Erschaffung hatte Adam ihr gesagt,
sie soll 'ischah' heiBen, 'Mannin', denn von dem Mann ist sie genommen,
'ischah’. Jetzt gibt er ihr einen neuen Namen 'Chavvah' und das heiBt 'Leben’.
Aber wenn schon ein neuer Name, war doch eigentlich der Name '‘maveth’
angemessen gewesen; 'maveth’ heiBt 'Tod'. Sie wussten, jetzt werden wir
sterben. Und Gott sagt: Es wird ein Retter kommen. Und Adam glaubt das, was

Gott gesagt hat und dieser Glaube kommt in dieser Namensgebung zum

- 209 -



Ausdruck: Er glaubt, Eva wird nicht gleich sterben, Gott hat versprochen, sie
wird Leben hervorbringen durch Nachkommenschaft. Die Mutter aller
Lebendigen, wird hier gesagt. Und im nachsten Vers reagiert Gott auf den
Glauben Adams:

21 Und Gott der HERR machte Adam und seiner Frau Kleider aus Fell
und bekleidete sie.

Sie schamten sich nach dem Sidndenfall, nicht voreinander, sie waren ein
Ehepaar. Aber sobald sie die Stimme Gottes hérten im Garten, Gott, der in
menschlicher Gestalt erschien, im Garten wandelte, dann haben sie sich
versteckt und wollten entbl6Bt nicht vor Gott treten. Sie schamten sich vor
Gott. Sie flurchteten Gott. Aber dann hat Gott ihnen nicht diese
Minimalkleidung gelassen, die sie sich aus Blattern, Feigenblattern, gemacht
hatten, sondern er gab ihnen richtige Kleider, die herabhdangen. Nicht nur die
minimalen Dinge fur die Geschlechtsteile, die sie bedeckt haben, sondern
mehr; 'k'thoneth' heiBt ein herabhangendes langes Kleid. Aber woraus? Aus
Tierfellen. Dazu mussten Tiere sterben, um die Schande vor Gott zuzudecken.
Das war Gottes Handlung als Antwort auf den Glauben Adams an den
kommenden Erléser. Und nun kommen in Kapitel 4 Kinder: Kain, Abel und
spater haben sie noch mehr Kinder bekommen ab Kapitel 5. Und Abel versteht:
Meine Eltern konnten ohne Scham vor Gott stehen, weil Gott sie mit Tierfellen
bekleidet hatte. Es musste jemand sterben, um sie so zu bekleiden vor Gott.
Und es war ihm auch klar, meine Eltern haben die VerheiBung gehért: Einmal
kommt der Erléser, der die Macht des Bdsen vernichten wird, aber er wird eine
Todeswunde haben. Wenn ich Gott etwas bringen will, muss es doch etwas
sein, dass von diesem Tod spricht und von diesem Blut. Und darum durch
Glauben hat er das vorzlglichere Opfer gebracht. Und Kain war ein Mann ohne
diesen Glauben an Gott und er dachte: Ich habe geleistet hier auf einem Feld,
ich bringe das, was ich geleistet habe; ein Mensch, der aufgrund der Leistung
zu Gott kommen will, anstatt allein aufgrund der Gnade und des
stellvertretenden Opfers. Und darum wird hier bei den Grundlagen des
Glaubens nach der Schépfung, nach dem Schépfungsglauben wird gezeigt der

Erlésungsglauben an das stellvertretende Opfer. Das ist absolute Basis, ohne

-30 -



das macht der ganze Glauben keinen Sinn. Und dann wird erklart, dass dieser
Abel zwar gestorben ist, aber dieses Beispiel von Abel, das redet noch heute
und zeigt den Menschen von damals an bis heute: Nur auf der Grundlage des
Opfers kdnnen wir zu Gott kommen.

Wir kommen zum dritten Grundsatz Vers 5:

5 Durch Glauben wurde Henoch entriickt, damit er den Tod nicht sehe,
und er wurde nicht gefunden, weil Gott ihn entriickt hatte; denn vor
der Entriickung hat er das Zeugnis gehabt, dass er Gott wohlgefallen
habe. 6 Ohne Glauben aber ist es unméglich, ihm wohlzugefallen; denn
wer Gott naht, muss glauben, dass er ist und denen, die ihn suchen,
ein Belohner ist.

Henoch wird uns beschrieben in 1. Mose 5. Wir sehen, diese Grundsatze sind
verbunden mit den ersten Kapiteln des 1. Buches Mose. Da finden wir die Basis
des Glaubens. Es gibt Leute, die denken: Wir kénnen die ersten 11 Kapitel der
Bibel ohne Problem weglassen und einfach das Evangelium verkindigen. Das
geht gar nicht. Wenn man nicht klar ist in Bezug auf 1. Mose 1 - 11, dann ist
man auch nicht klar, was das Evangelium anbetrifft. Das ist Basis. Nun, hier
sind wir in 1. Mose 5, wo die zehn Generationen von Adam Uber Seth, Enosch
usw. beschrieben werden bis auf Noah. Und Nr. sieben sticht besonders heraus.
Warum? In 1. Mose 5 heiBt es achtmal 'und er starb'. Von jeder der zehn
Generationen wird gesagt: So und solange gelebt und Kinder gezeugt und
dann 'und er starb'. Es sind wie acht Donnerschlage oder - musikalisch
ausgedruckt - Paukenschlage: 'und er starb', 'und er starb'. Diese Pauken-
schlage dricken aus das Prinzip seit dem Sindenfall: Der Lohn der Sinde ist
der Tod. Dann heiBBt es aber bei der siebten Generation in 1. Mose 5, aber ich
lese des Zusammenhangs wegen schon ab Vers 18:

18 Und Jered lebte 162 Jahre und zeugte Henoch. 19 Und Jered lebte,
nachdem er Henoch gezeugt hatte, 800 Jahre und zeugte S6hne und
Toéchter. 20 Und alle Tage Jereds waren 962 Jahre, und er starb. 21 Und
Henoch Iebte 65 Jahre und zeugte Methusalah. 22 Und Henoch
wandelte mit Gott, nachdem er Methusalah gezeugt hatte, 300 Jahre

und zeugte Sé6hne und Téchter. 23 Und alle Tage Henochs waren 365

-31 -



Jahre. 24 Und Henoch wandelte mit Gott; und er war nicht mehr, denn
Gott nahm ihn weg.

Da steht nicht 'und er starb'. Das Verhangnis des Todes wird hier durchbrochen
mit Henoch. Wie ist das mdglich? Hebraer 11 sagt:

5 Durch Glauben wurde Henoch entriickt, damit er den Tod nicht sehe,
Und es wird weiter hinzugefligt: Er wurde nicht gefunden, weil Gott ihn
entrickt hatte. Da wird also noch erlautert, dass die Menschen tatsachlich auf
die Suche gegangen sind: Wo ist dieser Henoch? Der muss irgendwo sein. Sie
haben ihn gesucht und nicht gefunden. Der war nicht mehr da. Der war
entrlickt worden in den Himmel. Wie bei Elia, der wurde auch gesucht. Und die
haben ihn gesucht, bis sie gemerkt haben, da ist gar nichts zu finden. Der war
ja auch entrickt. Warum wurde Henoch entriickt? Das Opfer Abels zeigt uns
das Prinzip der Erlésung durch Stellvertretung. Und da wird bereits vorgeschat-
tet: Wenn der Erléser kommt und stirbt, dann wird er die Macht des Todes
auch besiegen. Nicht nur die Macht Satans vernichten, sondern auch die Macht
des Todes vernichten. Und Gott hat mit Henoch gewissermaBen ein Pfand
gegeben schon der frilhen Menschheit, dass der Erléser kommen wird, ganz
sicher kommen wird, und er wird dieses Verhangnis des Todes durch den
Siundenfall besiegen, die Macht des Todes uUberwinden. Und darum, Jahr-
tausende bevor dann der Herr Jesus wirklich die Macht des Todes gebrochen
hat, wie Hebraer 2 sagt, hat Gott das schon vorweggenommen mit Henoch,
spater auch mit Elia. Und das geschah durch Glauben. Was auch noch
beachtenswert ist: Wo kam die Wende im Leben Henochs? Es wird gesagt, er
hat 300 Jahre lang mit Gott gelebt, aber er wurde doch insgesamt 365 Jahre.
Ja. Also mit 65 kam die Wende und was geschah dann? Es ist alles so knapp
erzahlt, es ist wie eine Federzeichnung, durch den Heiligen Geist gegeben. Es
werden nur ganz wenige Details erwahnt, aber darum muissen wir umso mehr
auf die Details achten.

21 Und Henoch lebte 65 Jahre und zeugte Methusalah.

Und dann kam die Wende. Von da an begann er mit Gott zu wandeln. Also in
Verbindung mit Empfangnis und Geburt dieses Kindes gab es im Leben von

Henoch eine radikale Wende. Es wird uns nichts gesagt, ob sie einfach kein

-32 -



Kind, kein Kind, kein Kind bekamen und plétzlich hat Gott auf Gebete
geantwortet. Es wird auch nicht gesagt, die Geburt von Methusalah war
furchtbar und Frau Henoch ware fast gestorben und dann hat der Herr
eingegriffen. Das wird alles nicht gesagt. Das ware alles denkbar. Auf jeden Fall
in Verbindung mit diesem Kind kam die Wende, da begann dieses Glaubens-
leben und zwar was fur ein Leben. Es heiBt: Henoch wandelte mit Gott. Aber
hier in Hebraer 11 heiBt es:

5 ... denn vor der Entriickung hat er das Zeugnis gehabt, dass er Gott
wohlgefallen habe.

Wo steht denn in 1. Mose, dass Henoch Gott gefallen habe? Es heiBt einfach 'er
wandelte mit Gott'. Nun, Paulus benutzte die Septuaginta-Ubersetzung des
Alten Testaments auf Griechisch und damit hat er den Hebraerbrief
geschrieben. Sehr oft wird auf die Septuaginta in diesem Brief zurlickgegriffen.
In diesem Brief, in dem er mit einem sehr schénen, literarischen Griechisch die
Herrlichkeit des Messias Jesus beschreibt und eben dazu diese stehende
Ubersetzung der Septuaginta benutzte. Und wenn man die Septuaginta liest in
1. Mose 5, da steht nicht '"Henoch wandelte mit Gott', sondern es hei3t '"Henoch
gefiel Gott wohl' und das wird hier GUbernommen. Denn er hat das Zeugnis
gehabt, dass er Gott wohlgefallen habe. Jetzt kdnnte einer sagen: Aber das ist
jetzt schon eine sehr sehr gewagte Ubersetzung. Wie kann man 'Henoch
wandelte mit Gott' Ubersetzen mit 'Henoch gefiel Gott wohl'? Nun, da muss
man tiefer ins Hebraische hineingehen 'Henoch wandelte mit Gott', da steht
nicht 'halak’; 'halak’ ist das Ubliche Wort flr 'gehen/wandeln', sondern es heifl3t
'Hebréisch ...". Das ist das Wort 'gehen' - 'halak’ in der hitpa'el-Form. Im
Hebraischen hat man bei den Verben Wurzeln von 3 Konsonanten. Und die
kann man in verschiedene Wortstamme umwandeln, andere Vokale einsetzen.
Und dann kann man dadurch ein Wort bilden wie 'gehen' und dann das Passiv
dazu. Man kann auch eine indecesive Form bilden und das Passiv dazu. Man
kann auch eine veranlassende Form bilden, also eine Form, die sagt 'das, diese
Handlung wird veranlasst von jemandem' und dazu das Passiv. Und dann gibt
es noch - es gibt noch mehr - aber zur Hauptsache dann noch die siebte Form,

die hitpa'el-Form und das ist die reflexive Form, also wenn man an sich etwas

-33 -



macht. Und diese reflexive Form wird hier benutzt. Aber ich habe auf dem
Skript hier aufgeflhrt, dass es hier die hitpa'el-Form ist und die ist eben nicht
nur die Reflexiv-Form, also z.B. sich selber waschen, das ist Reflexiv, sondern
auch die Reziprok-Form. Und das bedeutet bei 'hithallekh' bedeutet das
'wandeln zur Freude eines anderen', also so wandeln, dass der andere, der mit
wandelt, Wohlgefallen hat. Und jetzt sehen wir: Die Septuaginta hat das genau
auf den Punkt gebracht an dieser Stelle, indem erklart wird 'Henoch hat das
Zeugnis gehabt, dass er Gott wohlgefallen hat', 'Henoch ist mit Gott
gewandelt'. Nicht wahr, es gibt Ehepaare, wenn die spazieren gehen und der
Hund ist noch dabei, da ist der Mann ganz vorne - sagen wir 10 m - und dann
kommt hinten die Frau mit dem Hund. Die sind alle spazieren gegangen
miteinander. Aber warum marschieren die nicht nebeneinander Mann und Frau?
Das ist miteinander gehen und Gemeinschaft haben. Und wie wandelte Henoch
mit Gott? Er wandelte mit Gott in Gemeinschaft mit ihm. Er ging nicht schneller
und auch nicht weniger schnell. Und wenn wir als Glaubige zu schnell gehen,
dann mussen wir uns sofort an Jesaja 30 erinnern und dort steht in Vers 21:

21 und wenn ihr zur Rechten und wenn ihr zur Linken abweicht,
abbiegt, so werden deine Ohren ein Wort hinter dir her héren: Dies ist
der Weg, wandelt darauf!

Aber wie kommt es, dass Gott hinten ruft? Dann ist es ganz klar, dass man
alleine zu schnell gegangen ist und dann abgewichen vom Weg und dann
kommt aber der Ruf: Das ist der Weg, zurlck, nicht rechtslastig, nicht
linkslastig, das ist der schmale Weg, wandelt darauf. Und Henoch ist so mit
Gott gewandelt. Und da haben wir also den dritten Grundsatz: Zuerst die Basis
der Schoépfung, dann die Basis der Lehre Uber das stellvertretende
Erlésungsopfer und dann haben wir die Basis des praktischen Glaubenslebens.
Ein Glaube an Gott den Schépfer und an Gott den Erléser fordert, dass das
auch Auswirkungen hat in unserem taglichen Leben, namlich so, dass wir mit
Gott wandeln und so zu seinem Wohlgefallen vorangehen.

Und die Gemeinde in der heutigen Zeit, die eben hier im Blickfeld ist im
Hebraerbrief, die Gemeinde besteht aus den Glaubigen von Pfingsten

(Apostelgeschichte 2) bis zur Entrickung. Die Gemeinde hat eben die

-34 -



Hoffnung, die gewisse Hoffnung, also die sichere Hoffnung, der Herr Jesus wird
wiederkommen nicht auf die Erde zuerst, sondern nur in den Luftbereich. Und
1. Thessalonicher 4 Vers 13 bis 18 erklart, dass dann die Glaubigen, die zu
dem Zeitpunkt leben hier auf Erden, die werden entrickt werden. Das gleiche
Wort wie hier im Griechischen, entriickt werden in Wolken in die Luft, dem
Herrn entgegen, und also werden wir allezeit bei dem Herrn sein. Und Paulus
sagt: So ermuntert einander mit diesen Worten. Die Gldubigen sollen immer
wieder Uber die Hoffnung der Entriickung sprechen, dass wir den Herrn jeden
Tag erwarten kénnen zur Entrickung und das gehért zu den Basisdingen des
praktischen Christenlebens. Wir leben hier auf Erden zur Ehre Gottes in
Gemeinschaft mit dem Herrn im Blick auf sein plétzliches Kommen zur
Entrickung. Da wird grundsatzlich gesagt Vers 6:

6 Ohne Glauben aber ist es unmoglich, ihm wohlzugefallen; denn wer
Gott naht,

Das heiBt: Wer also zu Gott kommt, wie das in Hebraer 10 Vers 19 erklart
wird: Wir sollen mit Freimutigkeit ins Heiligtum eingehen, in die Gegenwart
Gottes.

6 ... denn wer Gott naht, muss glauben, dass er ist [dass Gott existiert,
aber das reicht nicht] und denen, die ihn suchen, ein Belohner ist.

Man muss eine tiefe Uberzeugung haben: Wenn wir zu Gott kommen, dann
bleibt Gott uns nie irgendwie etwas schuldig, sondern er meint es gut und er
belohnt. Also das Beispiel von Henoch wird allgemein angewendet: Wie kann
man leben, um Gott zu gefallen? Es muss geschehen, indem der Glaube die
bewirkende Ursache ist.

Und dann kommen wir zu Vers 7:

7 Durch Glauben bereitete Noah, als er einen géttlichen Ausspruch
liber das, was noch nicht zu sehen war, empfangen hatte, von Furcht
bewegt, eine Arche zur Rettung seines Hauses, durch die er die Welt
verurteilte und Erbe der Gerechtigkeit wurde, die nach dem Glauben
ist.

Jetzt haben wir hier ein neues Thema, und zwar geht es um das Thema

'weltweites Gericht Gottes'. Und auch das gehdrt zur Basis des Glaubens. Nicht

_35_



nur der Glaube in Verbindung mit der Schépfung, und zwar so wie in 1. Mose 1
und 2 beschrieben, der Glaube in Verbindung mit dem stellvertretenden Opfer,
der Glauben in Verbindung mit dem praktischen Glaubensweg und der
Erwartung der Wiederkunft Christi zur Entrickung, sondern der Glaube muss
auch um die Realitat wissen: Gott wird diese Welt richten, wie das z.B. im Buch
der Offenbarung ganz zum Schluss der Bibel ausfuhrlich gezeigt wird,
Offenbarung 6 bis 19. Ein weltweites Gericht wie damals bei Noah ein
weltweites Gericht. Und ich habe auf dem Skript geschrieben Vers 7: Durch
Glauben war Noah in der Lage, das prophetische Wort aufzunehmen und auch
insbesondere seiner Familie zu vermitteln, so dass alle direkten Angehérigen
errettet werden konnten. Also hier geht es um noch mehr: Glaubensleben
bedeutet nicht nur, dass man gerne Predigten hort, die sagen, wie man leben
soll. Das ist ganz wichtig und die Bibel und das NT ist voll von Befehlen, die
sagen das, das, das. Wir haben ganz konkrete Anweisungen, wie wir praktisch
handeln, leben sollen. Aber was ist mit dem prophetischen Wort, das von so
vielen Glaubigen straflich vernachlassigt wird? Wenn wir nur denken an die
Prophetenblicher Jesaja, Jeremia, Hesekiel, Daniel, die zwdlf kleinen
Propheten, die Offenbarung. Und wir wissen, in wie vielen Gemeinden die
Prophetie ... Und die Prophetie beschrankt sich nicht auf diese Blicher, sondern
sie gilt als Gegenwart, die Konsequenzen zu ziehen. Und er hat ein besonderes
Herz gehabt flr die direkten Angehdrigen, fur alle. Er war ein Prediger der
Gerechtigkeit, sagt 2. Petrus 2. Aber wir sehen hier, er hat ein besonderes
Anliegen gehabt flr seine Familie und baute die rettende Arche flr sein Haus,
fur alle, die kommen wollten, aber flr sie ganz speziell. Und damit hat er diese
unmoralische Gesellschaft zu seiner Zeit, hat er verurteilt, weil er wusste, wie
Gott durch sein prophetisches Wort diese Welt sieht und er hat da nicht
mitgemacht. Und es heiBt: er wurde Erbe der Gerechtigkeit, die nach dem
Glauben ist. Und das macht klar: Auch schon ein Noah war nicht von Natur aus
ein guter Mensch, er musste sich bekehren und er musste glauben und Gott
hat ihm vergeben und ihm Gerechtigkeit zugesprochen aufgrund des Glaubens.

Hier wird die Lehre des Rdmerbriefes z.B. bereits vorweggenommen.

- 36 -



Und jetzt wollen wir nachstes Mal weitergehen mit den siebenmal 'durch
Glauben' ab Vers 8 und dabei werden wir sehen: Hier geht es um das
Ausharren des Glaubens, um Beispiele bei den Erzvatern insbesondere, die
ausgehalten haben und sie wussten: Gott hat uns in der Zukunft etwas
geschenkt. Und erste Definition von Glauben 'der Glaube ist eine Verwirk-
lichung dessen, was man hofft fir die Zukunft'. Das wird hier durch das
Ausharren oder das Aushalten des Glaubens gezeigt, siebenmal 'durch
Glauben'. Aber dann ab Vers 23 werden wir nachstes Mal sehen auch
siebenmal 'durch Glauben', aber da geht es um die Energie des Glaubens und
ganz besonders als Illustration von der zweiten Definition 'der Glaube ist eine
Uberzeugung von Dingen, die man nicht sieht', dass der Glaube Energie hat,
weil er in der Gegenwart Dinge wahrnimmt, géttliche Dinge wahrnimmt, die
andere ohne Glauben nicht sehen kénnen. Aber ich mdchte noch auf dieses
Blatt zurickkommen, wo steht Kapitel 11 und ich habe die Struktur des
Kapitels noch nicht ganz erklart. Wir haben bereits gesehen: viermal 'durch
Glauben' - Grundsatze des Glaubens, siebenmal 'durch Glauben' - das
Ausharren des Glaubens, siebenmal 'durch Glauben' - die Energie des
Glaubens und dann einen Anhang. Aber schauen wir uns diese zweimal sieben
genauer an und da gibt es eine wunderbare Struktur, namlich beim Ausharren
des Glaubens ist es so aufgebaut: viermal steht es in Verbindung mit Abraham
und dreimal mit den Erzvatern, namlich Abraham, Isaak und Jakob. Aber da,
wo es geht um die Energie des Glaubens, da haben wir viermal Mose und
dreimal das Volk Israel. Und wir werden sehen, in Vers 8 da haben wir
Abraham, zuerst geht es um seinen Anfang, um seine Berufung, aber parallel
dazu bei Mose geht es auch um seinen Anfang, und zwar um seine Geburt.
Dann wird gezeigt bei Abraham: Er erwartete in der Zukunft die Stadt Gottes
im Himmel. Bei Mose wird gesagt: Er erwartete Christus den Messias. Bei
Abraham wird drittens gesagt: Er sah auf die Treue Gottes. Und bei Mose
werden wir sehen ganz parallel dazu: Er sah auf die Macht Gottes. Und beim
vierten Mal Abraham, da geht es um das Opfer Isaaks und bei Mose geht es
dort um den Tod des Passah-Lammes. Und wenn wir dann vergleichen: dreimal

die Erzvater mit dreimal das Volk Israel, dann werden wir sehen: Bei den

_37_



Erzvatern geht es zuerst um Gottes Gnade der Auserwdahlung. Und das ist dann
der Kontrast bei der anderen Serie: Gottes Gericht - nicht Gnade - sondern
Gericht Uber die Welt. Und dann geht es bei den Erzvatern um das Thema
Anbetung und dort geht es um Sieg beim Volk Israel. Und bei den Erzvatern
drittens geht es um die Rettung Israels und das steht dann parallel zur Rettung
von Rahab, die durch Glauben errettet wurde. Also wir sehen eine wunderbare
gobttliche Struktur in diesen Dingen. Manche Bibelleser lesen das und denken:
Ja, da sind einfach so ein paar Beispiele ausgewahlt und die werden jetzt da
vorgegeben, aber es gabe noch viele andere. Das ist ja auch so. Aber der
Heilige Geist hat eine ganz bestimmte Absicht in der Darstellung dieser
Grundsatze des Glaubens, das Ausharren des Glaubens als Illustration von
Definition 1 und die Energie des Glaubens als Illustration von Definition 2 und
dann einen wunderbaren kronenden Anhang, um dann schlieBlich - und das ist
auch das Ziel fir nachstes Mal - von Kapitel 11 zu Kapitel 12 riberzugehen,
wo es geht um den Herrn Jesus als der Anfanger und Vollender des Glaubens.
Da ist es so: Bevor der Herr Jesus eingefuhrt wird als das vollkommene
Beispiel nebst diesen ermutigenden Beispielen aus dem AT, da wird gesagt in
Kapitel 12 Vers 1:

1 Deshalb nun, da wir eine so groBe Wolke von Zeugen um uns haben,
lasst auch uns, indem wir jede Biirde und die leicht umstrickende
Siinde ablegen, mit Ausharren laufen den vor uns liegenden Wettlauf,
2 hinschauend auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens,
Hier werden wir Glaubige der jetzigen Zeit, die zur Gemeinde gehoéren,
gesehen als Laufer in der Rennbahn. Und wer sitzt in der Arena und schaut zu?
GewissermalBen diese Wolke von Zeugen aus dem AT, von denen eine Serie
hier gezeigt wird. Aber es sind eben noch viel mehr. Die sitzen gewissermalien
in der Arena und die feuern uns an und sagen: Vorwarts, ganz aufs Ziel
schauen. Und wir sehen am Ziel den Herrn Jesus. Denn 'der Anfanger', das
griechische Wort bedeutet: einer, der in einer Sache den ersten Schritt tut. Und
Vollender heiBBt, der dann auch zum Abschluss kommt. Er ist schon langst am
Ziel der Herr Jesus und wir sehen sein vollkommenes Beispiel vor uns,

beschrieben in den Evangelien, wie er den Weg ging durch diese Welt, die ihn

- 38 -



hasste und ablehnte und ans Kreuz flhrte, aber er ging - und dann in die
Herrlichkeit. Zur Rechten Gottes hat er sich gesetzt nach der Himmelfahrt. Und
dieses Beispiel hatten die alttestamentlich Glaubigen nicht vor sich. Wir haben
viel mehr. Wir haben die Alttestamentlichen als Beispiel und das vollkommene
Beispiel des Herrn Jesus. Und darum sitzen die quasi in der Arena und feuern
an: Ihr habt's ja viel besser als wir. Hatten wir das gewusst, sagen wir ein
Henoch, gab ja noch keine Bibel, die wurde erst durch Mose gegeben. Die
5 Blcher Mose, das Buch Hiob, Psalm 90 - das war der Anfang der Heiligen
Schrift, nach dem Auszug aus Agypten Israel (ibergeben. Aber was hatte
Henoch? Und trotzdem kann er sagen: Ich bin mit dem Herrn gegangen bis zur
Entrickung. Noah, was hatte er? Auch nur ein beschranktes Wissen von den
Patriarchen vor der Flut und trotzdem ist er ans Ziel gekommen. Und darum
feuern die uns an: Geht vorwarts! Lasst euch nicht durch unnétige Lasten, die
ihr euch aufblrdet oder durch irgendwelche Dinge, die da zwischen die Beine
geraten - ein Bild von Sinden, die uns zum Sturz bringen, — nein, hinschauen
auf den Herrn Jesus, auf ihn fixiert, und diese Wolke da von unzahligen
Glaubigen aus dem AT. Sie feuern uns an, diesen Weg bis zum Ziel zu gehen.
Und das sollte ein Ansporn sein flr alle Hebrder, auch die, die erst erleuchtet
waren, noch nicht durchgedrungen waren: Und jetzt ganz. Wir gehéren nicht
zu denen, die sich zurickziehen wie ein Belsazar und unter das Gericht
kommen. Wir gehéren zu denen, die ganze Sache machen und diesen Weg des
Glaubens gehen auf der Grundlage dieser wichtigen Grundsatze 'durch
Glauben'.

Wir wollen an dieser Stelle fUr heute enden.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

-39 -



