Der Hebraerbrief - 08 - 10,8 - 31 - ID R190.08

Roger Liebi

Der Brief an die Hebraer - eine grindliche Vers-flur-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

15.02.2020

ID R190.08

Ich mdéchte alle herzlich begriBen zu diesem Nachmittagsvortrag. Wir kommen
zu Teil 8 in unserer fortlaufenden Betrachtung des Hebrderbriefes. Wir lesen
heute ab Kapitel 10 Vers 8. Und auf dem Skript sieht man am Anfang nochmals
eine Ubersicht Gber den Aufbau des Hebr&erbriefes. Was man sich merken
muss, ist, der Hebraerbrief besteht aus 3 Hauptteilen: Kapitel 1 - 7 da geht es
um 'die Erhabenheit des Messias'. Hier wird die Uberragende Herrlichkeit des
Herrn Jesus, des Sohnes Gottes, als Messias vorgestellt. Und dann der zweite
Teil da geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Bundes'. Der Messias
sollte einen neuen Bund einfihren und das wird behandelt in Kapitel 8 Vers 1
bis 10 Vers 18. Und jetzt merken wir schon, wir betrachten also noch die
letzten Verse von diesem zweiten Teil: 'die Erhabenheit des messianischen
Bundes', um dann direkt hiniberzugehen zum dritten Teil ab 10 Vers 19, da
geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Glaubensweges'. Und jetzt ist
auch klar, warum in diesem Teil Hebraer 11 steht, dieses berihmte Kapitel
Uber die Glaubenshelden des Alten Testaments. Da geht es eben um den
Glaubensweg. Und in diesem Abschnitt, letzten Abschnitt, lernen wir etwas
Uber die Erhabenheit des messianischen Glaubensweges. Wir lesen also ab
Kapitel 10 Vers 8. Letztes Mal hatten wir dieses Zitat aus Psalm 40, das in den
Versen davor wiedergegeben wird, genauer angeschaut, eine Prophetie auf den
Herrn Jesus hin, dass er kommen sollte, wie es in den Schriften verheiBen war,

um sich hinzugeben als Opfer, und zwar als Sund- und Schuldopfer, aber auch



als Brand- und Friedensopfer und auch als Speisopfer. Und in dem Zusammen-
hang nun die Erklarung in Vers 8:

8 Wéahrend er vorher sagt: [eben in diesem Psalm 40] ,,Schlachtopfer und
Speisopfer und Brandopfer und Opfer fiir die Siinde hast du nicht
gewollt noch Wohlgefallen daran gefunden"

Das ist ein Zitat aus Psalm 40, wo man die Stimme des Messias hort, der zu
Gott sagt: Eigentlich wolltest du nicht diese Opfer. Was wollte Gott den
eigentlich? Das wird jetzt weiter erklart:

8 ... (die nach dem Gesetz dargebracht werden), s sprach er dann:
~Siehe, ich komme, um deinen Willen zu tun." (Er nimmt das Erste
weg, damit er das Zweite aufrichte.)

Also in Psalm 40 hért man den Messias sagen, dass Gott diese Opfer, die er
angeordnet hat in 3. Mose, nicht als das Definitive wollte. Das war nicht seine
eigentliche Absicht. Das war nur etwas Vorlaufiges. Und darum wird hier
erklart: Er nimmt das Erste weg, damit er das Zweite aufrichte. Also der
Messias sagt: Diese Opfer waren nicht das, was Gott eigentlich wollte. Was
wollte er dann? Nun, wenn in Psalm 40 der Messias sagt, ,Siehe, ich komme,
um deinen Willen zu tun®, soll das bedeuten, dass der Messias in diese Welt
kommen wirde, um als Mensch sich hinzugeben als Opfer, und zwar als ein
Opfer, das alle diese Opfer der Thora erflllen wirde. Die waren nur Hinweise
auf ihn, nur Hinweise auf ihn. Das Eigentliche war eben das Opfer des Herrn
Jesus selbst. Und Psalm 40, haben wir letztes Mal gesehen, betont ja, dass
Gott dem Messias einen Leib bereiten wirde. Warum? Weil Gott ja nicht
sterben kann. Darum musste der Herr Jesus ein wirklicher Mensch werden und
als Mensch mit diesem Leib sollte er sich als Opfer hingeben, um alles zu
erflllen. Das Erste, das ist das mosaische System mit den Opfern, das wird im
Psalm 40 gewissermaBen weggenommen, und das Zweite wird aufgerichtet,
das ist die Hingabe des Herrn Jesus als Opfer zur Erfullung der bildlichen Opfer.
Und dann wird die Schlussfolgerung erklart in Vers 10:

10 Durch diesen Willen sind wir geheiligt durch das ein fiir alle Mal
geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi.

Welcher Wille ist da gemeint? Nun, in Psalm 40 hat ja der Herr Jesus gesagt:

.Siehe, ich komme, um deinen Willen zu tun.™ Und der eigentliche Wille Gottes

-2 -



war eben diese Hingabe des Messias als Opfer. Diesen Willen hat er vollfuhrt,
diesen eigentlichen Willen. Eben die Opfer hat er nicht eigentlich gewollt, das
war nur eine Illustration. Aber der eigentliche Wille das war das Opfer des
Herrn Jesus. Und jetzt dirfen wir wissen: Durch diesen Willen Gottes sind wir
geheiligt durch das ein fur alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi.
Die Opfer die wurden immer wiederholt, weil sie eben in sich keine Kraft
hatten. Darum mussten sie wiederholt werden. Aber das wirkliche Opfer, das
sollte nur einmal stattfinden. Darum wird hier betont: durch das ein fur alle
Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi. Und das hat zu etwas geflhrt,
was nun abgeschlossen ist: Wir sind geheiligt. Das heiBt flir Gott abgesondert
und reserviert als abgeschlossene Tatsache. Und jetzt fligt Paulus Folgendes
hinzu in Vers 11:

11 Und jeder Priester steht taglich da, verrichtet den Dienst und bringt
oft dieselben Schlachtopfer dar, die niemals Siinden wegnehmen
konnen.

Jetzt muss man beim Lesen ganz gut achten auf die Zeitformen. Darum beton
ich immer wieder, man sollte die Bibel sorgfaltig, mdglichst auch langsam,
lesen. Dann fallen einem diese Dinge auf. Jeder Priester steht taglich da. Das
ist Prasenz. Verrichtet den Dienst, nicht verrichtete. Verrichtet den Dienst und
bringt oft dieselben Schlachtopfer dar. Nun, wir sind hier mit dem Hebraerbrief
immer noch im Jahr 62 n. Chr. Damals stand der Tempel in Jerusalem noch -
bis ins Jahr 70. Im Jahr 70 haben die R6mer den zweiten Tempel zerstért und
seitdem wurde er nie mehr wieder aufgebaut bis heute. Aber zur Zeit der
Abfassung des Hebraerbriefes brachte man jeden Tag immer noch die Opfer
dar. Und darum wird da gesagt 'jeder Priester steht taglich da, verrichtet den
Dienst, bringt oft dieselben Schlachtopfer dar'. Der Opferdienst hatte noch
nicht aufgehdért. Nun, muisste jetzt jemand sagen: ,Das geht doch nicht. Im
Jahr 32 war die Kreuzigung, da wurde das wahre Opfer dargebracht." ,Ja“. ,Ja,
und dieses Opfer ist das ein fur alle Mal dargebrachte Opfer." ,Jawoll." ,Das ist
das Opfer, das flr alle Ewigkeit gultig ist, flr Zeit und Ewigkeit gultig ist." ,Ja."
»Ja, aber warum dann immer noch diese Opfer? Die waren immer noch da bis
ins Jahr 70." Das heiBt also, das ist nicht ein Problem flr den Hebraerbrief zu

sagen: Wir sind geheiligt durch das ein flr alle Mal dargebrachte [oder

-3 -



geschehene] Opfer des Leibes Jesu Christi. Das ist eine Tatsache, aber vdllig
unabhangig, ob es noch Opfer gibt. Warum sage ich das so? Es gibt ja
Glaubige, die kdnnen das absolut nicht akzeptieren den Gedanken, dass es
nach der Prophetie der Bibel in der Zukunft noch einen dritten Tempel geben
wird, in dem wieder Opfer dargebracht werden, bis der Antichrist den dritten
Tempel eben verunreinigen wird. Und darum steht prophetisch in Daniel 9,27:
27 Und zur Haélfte der Jahrwoche [nach 32 Jahren] wird er Schlachtopfer
und Speisopfer aufhoren lassen.

Dann werden die Opfer gestoppt werden im dritten Tempel. Das kann doch
nicht sein. Es kdnnen doch nicht plétzlich wieder Opfer kommen. Doch, es
steht dort. Und sogar im Hesekieltempel wahrend des 1000jahrigen Reiches
wird ganz klar in der Bibel Uber Opfer gesprochen und die werden ganz genau
beschrieben. Das geht doch nicht. Natlrlich geht’s, wenn es in der Bibel steht.
Aber das kann ja nicht das wahre Opfer sein und dann noch diese symbo-
lischen Opfer. Doch, das war damals auch bis ins Jahr 70. Und das hat dieser
Tatsache, dass nur das Opfer des Herrn Jesus wirklich Sinden wegnehmen
kann, nur dieses Opfer ist das wahre Opfer, das wurde nicht abgeschwacht
durch die Tatsache, dass diese Opfer immer noch da waren. Drum ist das so
wichtig diese Gegenwartsform. Das macht klar, dass der Hebraerbrief vor dem
Jahr 70 geschrieben worden ist. Aber noch etwas Wichtiges, warum steht hier
'jeder Priester steht taglich da'? Ja eben, weil die da standen. Nein, das hat
noch mehr Bedeutung. Im innersten Vorhof des Tempels durfte niemand sitzen.
Es heiBt, es gibt im Judentum den Hinweis: Nur solche aus dem Haus David die
durften sitzen. Und zwar aus dem Grund: In 2. Samuel 7, wo es heif3t, dass
der Konig David sich gesetzt hatte vor den Herrn und der Herr macht ihm dann
die prophetische VerheiBung, dass von ihm der Messias abstammen wiurde, da
heiBt es, dass David vor dem Herrn saB. Also in diesem Zelt, das er in der
Davidstadt aufgestellt hatte flUr die Bundeslade, die dort bereitstand, um dann
im Salomotempel wieder verwendet zu werden, da saBB er vor der Bundeslade
nieder. Kénig David durfte sitzen vor der Bundeslade. Und darum sagte man:
Wer aus dem Haus David ist, darf sitzen im inneren Vorhof, aber sonst
niemand. Also alle Priester mussten stehen. Man durfte nie zwischendurch,

wenn man gerade keine Arbeit hatte, hinsitzen. Drum ist das ganz wichtig:

-4 -



Jeder Priester steht taglich da. Und das drickt eben aus, dass dieser
Opferdienst, der eben nur symbolisch war, niemanden zur Ruhe bringen
konnte. Die Priester selber, die die Opfer brachten, durften nie hinsitzen, weil
diese Opfer ja nicht wirklich Sinde wegnehmen konnten, sondern nur ein
symbolischer Hinweis waren darauf, dass einmal der Messias kommen wird
nach Jesaja 53 und durch sein Opfer wird dann die Stinde wirklich hinweggetan
werden. Und dieses Stehen ist also ganz wichtig und steht nun im Kontrast zu
Vers 12:

12 Er aber, [im Griechischen betont, nicht er aber.]

12 Er aber, nachdem er ein [nicht ein Schlachtopfer, sondern ein, das ist ein
Zahlwort] ein Schlachtopfer fiir Siinden dargebracht hat, hat sich auf
immerdar gesetzt zur Rechten Gottes,

Das ist der Kontrast: Die stehen jeden Tag, er sitzt. Und es ist ja so, der Herr
Jesus ist am Kreuz gestorben, am dritten Tag auferstanden. 40 Tage spater
ging er in den Himmel und dann hat er sich als Mensch auf den Thron Gottes
gesetzt, um damit auszudricken - damals im Jahr 32 - : Jetzt ist das Opfer,
das wahre Opfer, dargebracht und alle, die dieses Opfer im Glauben in
Anspruch nehmen, die kommen zur Ruhe. Wie in diesem bekannten Lied: Auf
dem Lamm ruht meine Seele, betet voll Bewunderung an. Und dann in einer
weiteren Strophe heif3t es: Da, wo Gott mit Wonne ruht, bin auch ich zur Ruh
gebracht. Und darum ist dieses 'Sitzen' des Herrn Jesus zur Rechten Gottes
ganz ganz wichtig. Und dadurch wird gerade der Kontrast deutlich: Das wahre
Opfer flihrt zur himmlischen Ruhe, aber die Symbole, die noch bis im Jahr 70
blieben, die konnten niemandem wirklich innere Ruhe und wirkliche Befreiung
des Gewissens bringen. Und es wird ja auch noch oft betont in Vers 11 diese
Schlachtopfer, die niemals Siinden wegnehmen kdénnen, das sind nur Symbole.
Aber er hat ein einziges dargebracht, hat sich gesetzt zur Rechten Gottes, und
zwar auf immerdar gesetzt. Das drickt aus, dass die Ruhe des Herrn Jesus, die
er uns gebracht hat durch sein Opfer, die ist nicht zeitlich beschrankt. Diese
Ruhe gilt fir Zeit und Ewigkeit. Darum ist dieses Wort 'immerdar' ganz ganz
wichtig. Dieses Opfer gilt flir alle Ewigkeit, diese Ruhe gilt flir alle Ewigkeit.
Vers 13 sagt dann:



13 fortan wartend, bis seine Feinde hingelegt sind als Schemel seiner
FiiBe.

Also der Herr Jesus hat den hochsten Platz eingenommen und das war eben
vorausgesagt in Psalm 110 Vers 1. Kdnnen wir das aufschlagen. Diesen
messianischen Psalm haben wir ja schon behandelt in Verbindung mit den
friheren Kapiteln des Hebraerbriefes, darum ist das eine Wiederholung. In
Psalm 110:

1 Von David, ein Psalm. Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich
zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel fiir deine
FiiBe!

Dieses Wort wurde erflllt. Als der Herr Jesus nach der Himmelfahrt in den
Himmel kam, hat Gott, der Vater, ihn so angesprochen: Setze dich zu meiner
Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel flir deine FuBe! Und dann
hat der Herr Jesus sich zur Rechten Gottes gesetzt. Und so wurde Psalm 110
erfullt, er als Nachkomme von David, von Kénig David. Und noch mehr: Er hat
sich nicht einfach gesetzt in den Vorhof des Tempels, des himmlischen
Tempels. Im Vorhof durfte ja auf Erden kein Priester sitzen. Aber er hat sich im
Allerheiligsten auf den Thron Gottes gesetzt. Das ist die Bundeslade mit den
Cherubim, da thront Gott zwischen den Cherubim. Psalm 80 Vers 1: Der du
thronst zwischen den Cherubim, strahle hervor. Das ist der Thorn Gottes im
Himmel und da hat der Herr Jesus sich zur Rechten Gottes gesetzt als Mensch.
Also Psalm 110 Vers 1: Der HERR mit GroBbuchstaben meint den Eigennamen
Gottes JHWH' geschrieben im Hebraischen, der ewig Seiende, der Unwandel-
bare. Damit ist hier der Vater gemeint. Und er sprach zu meinem Herrn sagt
David. Die Rabbiner haben bei den Punkten und Strichen, die die Vokale im
Mittelalter angegeben haben im hebraischen Text, haben sie gesetzt hier
'‘Adoni' - 'mein Herr'. 'Adoni’' kann man jedem Mann auf der StraBe sagen. Also
wenn man irgendwo - sagen wir in Jerusalem - ist und man weiB nicht,
wodurch, wo geht die StraBe durch, man halt jemanden an auf der StraBe
'Hebréaisch ... Adoni' — 'mein Herr, kdnnen Sie mir erkldaren ...", das ist ganz
normal. Was man aber nie sagen darf in Israel 'Adonai’, das gabe ein Schock.
Weil 'Adonai’ heiBt 'mein Herr', aber nur flr Gott. Ja, das ist eigentlich eine

Mehrzahlform 'meine Herren'. 'Adonai’ darf man niemals sagen, aber 'Adoni’,

-6 -



das geht. Nur, die letzte Frage, die der Herr Jesus dem Judentum gestellt
hatte, bevor er dann ans Kreuz ging, das war am Dienstag vor Karfreitag, da
hat er, nachdem man ihm so viele Fragen gestellt hatte, die er beantwortet
hat, eine letzte Frage gestellt und niemand konnte sie ihm beantworten. Und
zwar hat er gesagt: David hat gesagt 'der Herr sprach zu meinem Herrn, setze
dich zu meiner Rechten', wie kann David seinen Sohn, denn der Messias
musste ja Davids Sohn sein, das war ja vorausgesagt in Jeremia 23 Vers 5, wie
kann David seinen Sohn nennen 'mein Herr', wenn er sein Sohn ist. Und
wirklich, ich wlrde ja nie auf die Idee kommen, einen meiner Séhne mit
'‘Adoni' - 'mein Herr' anzusprechen. Aber David nennt seinen Sohn - U(ber
Generationen - 'mein Herr'. Was ist die Antwort? Weil der Messias eben nicht
ein gewdhnlicher Mensch sein wurde, sondern oberster Herr, der den Platz als
Einziger einnehmen kann zur Rechten des Thrones Gottes. Aber noch mehr, in
Psalm 110 Vers 5, dort heiBt es:

5 Der Herr zu deiner Rechten zerschmettert Konige am Tag seines
Zorns.

Und hier steht im hebraischen Text mit den Punkten und Strichen fur Vokale
eingesetzt 'Adonai’. 'Adonai’ zu deiner Rechten. Der ‘Adonai’ zu deiner Rechten
zerschmettert Kénige. Und da wird flir den Herrn Jesus dieser Ausdruck
gebraucht, der eben fir Gott ist, 'Herr' flir Gott, so wird er genannt.

Und nun erklart der Hebraerbrief, das hat sich erflllt, der Herr Jesus eben hat
sich als Mensch zur Rechten Gottes gesetzt. Er hat den hdéchsten Platz. Er ist
'‘Adonai’. Und jetzt wartet er, bis schlieBlich einmal alle Feinde ihm zu FuBen
gelegt wirden. Nicht wahr, der Herr Jesus hat den héchsten Platz, den es gibt,
eingenommen und darum konnte er auch sagen in Matthdaus 28 nach seiner
Auferstehung schon: Alle Gewalt ist mir gegeben im Himmel und auf Erden.
Aber in den vergangenen 2000 Jahren hat es noch so viele Kriege gegeben.
Wir sehen das noch nicht, dass ihm alles unterworfen ist. Warum? Weil das
alles noch eine Frage der Zeit ist. Aber er wird kommen als Konig uber alle
Kénige und eben auch als Richter der Welt und dann wird sich eben Psalm 110
in der Zukunft erflllen Vers 5:

5 Adonai zu deiner Rechten zerschmettert Konige am Tag seines Zorns.



Er wird richten unter den Nationen. Er flllt alles mit Leichen. Das Haupt Uber
ein groBes Land zerschmettert er. Wenn er kommen wird in der Zukunft als
Kénig der Welt mit allen Erlésten, dann wird er das letzte Wort sprechen Uber
diese Welt und er wird alle Feinde sich unterwerfen. Und auch durch das
1000jahrige Friedensreich hindurch, das dann folgt, wird er alles sich unter-
stellen. Aber das ist in dem Sinn noch zuklnftig. Und darum steht hier:

13 fortan wartend, bis seine Feinde hingelegt sind als Schemel seiner
FiiBe.

Aber dann kommt Vers 14:

14 Denn mit einem Opfer hat er auf immerdar die vollkommen
gemacht, die geheiligt werden.

Dieses eine Opfer hat ausgereicht. Und die, die an den Herrn Jesus glauben,
die sind jetzt vollkommen gemacht. Und die Zeitform hier ist Aorist, aber Aorist
Indikativ, das ist wichtig. Das heiBt das ist eine abgeschlossene Handlung
punktuell gesehen in der Vergangenheit. Also der Herr Jesus hat die, die an ihn
glauben, die hat er vollkommen gemacht. Wie geht das? Keiner von uns kdme
auf die Idee 'ich bin vollkommen'. Ja, im praktischen Leben ist keiner von uns
vollkommen. Aber wir missen uns Folgendes vor Augen halten: Der Herr Jesus
hat am Kreuz alle Sinden unseres ganzen Lebens getragen, und zwar, das hat
er getan am Kreuz auf Golgatha im Jahr 32 an diesem Karfreitag, an diesem
einen Tag, wo er alle Stiinde abgeschafft hat durch sein Opfer. So haben wir es
doch gefunden. In Hebraer 9, ich wiederhole Vers 26:

26 Jetzt aber ist er einmal in der Vollendung der Zeitalter offenbart
worden zur Abschaffung der Siinde durch sein Opfer.

Das heiBt also: Der Herr Jesus hat am Kreuz die Sinde abgeschafft. Aber
damals im Jahr 32 hat ja keiner von uns je existiert. Nein. Ja, wir hatten noch
gar keine einzige Sunde begehen kénnen. Ja und er hat sie bereits getragen,
und zwar getragen und das Gericht Gottes getragen und es ist vollendet. Er ist
gestorben und auferstanden, in den Himmel gefahren, hat sich zur Rechten
Gottes gesetzt. Das Werk ist abgeschlossen, ein fur alle Mal. Ja, und jetzt ist
das uns zugerechnet. Bei der Bekehrung, wenn ein Mensch sich mit dem Opfer
des Herrn Jesus eins macht, gewissermaBen wie friher die Opfer, die mussten

ihre Hande aufstlitzen auf den Kopf des Sindopfers und damit identifizierten

-8 -



sie sich als Stnder mit dem unschuldigen Opfer. Und da wurde das Opfer mit
dem Silnder als Einheit gesehen. Und darum hat Gott bei der Bekehrung den
Herrn Jesus mit uns identifiziert und sein ganzes Werk ist uns zugerechnet
worden. Und das umfasst alles: die Sidnden, die wir begangen haben in
unserem Leben bis zur Bekehrung, die Sinden bis heute und sogar bis ans
Lebensende. Alles. Und jetzt missen wir uns vorstellen: Wenn jede Sinde weg
ist, was bleibt dann noch? Dann bleibt nur noch ein vollkommener Mensch, ein
Mensch ohne Sinde. Und das, wird hier gesagt, hat uns vollkommen gemacht
mit einem Opfer. Wie lange? Auf immerdar. Dann kommen wir richtig zur Ruhe.
Alles vergeben. Alles gut gemacht. Und dann versteht man, warum es in
Romer 8 am Schluss heiBt, dass jetzt nichts mehr uns trennen kann von der
Liebe Gottes, weil alles vollkommen geordnet ist. Ja gut, kdnnte ja jeder
kommen, auch die Gottlosen, die das Opfer nicht wollen, die kbnnen sagen:
Jesus Christus ist fur mich gestorben, wieso kann mich Gott dann noch im
Feuersee richten? Er hat ja alles vollbracht am Kreuz. Ja und jetzt, was sagen
wir dazu? Gott bestraft doch nicht zweimal flr das Gleiche. Hm. Der Punkt ist
der: Naturlich hat Johannes in Johannes 1 gesagt 'Siehe das Lamm Gottes,
welches die Slinde der Welt wegtragt'. Natlrlich hat der Apostel Johannes
geschrieben in 1. Johannes 2: Jesus Christus der Gerechte und er ist die
Suhnung flr unsere Slunden, nicht aber allein fur die unseren, sondern auch flr
die ganze Welt. Was bedeutet das? Das bedeutet, dass der Herr Jesus am
Kreuz genltgend bezahlt hat im Blick auf alle Menschen. Das heiBt: Gott ladt
jeden Menschen ein und wenn er BuBe tut, rechnet er das Werk des Herrn
Jesus zu und das reicht fur jeden. Da muss keiner denken: Ich bin
ausgeschlossen. Aber die, die nicht kommen und sich nie in einer Bekehrung
mit dem Opfer des Herrn Jesus eins machen, denen ist das Opfer nie
zugerechnet worden. Und drum kann man nicht sagen, der Herr Jesus hat
dann flr ihre Sinden bezahlt. Er hat soviel bezahlt, dass alle kommen
kdnnten, aber diese Identifikation ist ganz grundlegend wichtig. Und das
geschieht nur in einer echten Bekehrung. Dort wird das Opfer zugerechnet und
dann ist es zugerechnet. Aber dann gilt es flr die Ewigkeit. Hat uns

vollkommen gemacht oder wie es hier wortlich heifBt:



14 ... hat er auf immerdar die vollkommen gemacht, die geheiligt
werden.

Und das ist so schén, diese zweite Halfte des Verses 'die geheiligt werden'. Das
ist auf Griechisch ein Durativ. Die geheiligt werden, das heil3t, die die fort-
dauernd geheiligt werden. Nicht wahr, das wahre Christenleben beginnt mit der
Bekehrung: Gott nimmt uns alle Sinden weg und das vollgtliltige Opfer wird
uns zugerechnet. Aber jetzt als Glaubige auf unserem Weg: Da haben wir
versagt und dort haben wir versagt und da wieder. Ja und jetzt? Wir missen
nicht verzweifeln, denn Gott wirkt in uns, dass es eine fortschreitende
Heiligung gibt in unserem Leben. Dinge gehen uns auf, die wir vielleicht
gestern gar noch nicht so gesehen haben. Wir bringen sie in Ordnung. Drum ist
1. Johannes 1 Vers 9 so grundlegend flr die Bekehrung und flr das Christen-
leben:

9 Wenn wir unsere Siinden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass
er uns die Siinden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit.
Und 'reinigt' das ist auch ein Durativ, der uns immer wieder reinigt, jedes Mal.
Das ist die praktische Heiligung. Und das ist ein Prozess durch das ganze Leben
hindurch bis zum Tod und dann werden wir befreit von der siindigen Natur, die
in unserem Korper ist. Aber auch bei der Entriickung dann ist es vorbei. Also
sindigen kdnnen wir nur als Glaubige noch in diesem Leben. Aber Gott wirkt in
unserem Leben, damit es eine fortdauernde Heiligung gibt. Und so muss man
immer unterscheiden zwischen 'Stellung' und 'praktischer Zustand'. Das ist
ganz wichtig, dass man weiB3, in der Stellung, der Stellung gemaB, sind wir vor
Gott gerechtfertigt. Rémer 5 Vers 1:

1 Da wir nun gerechtfertigt worden sind aus Glauben, so haben wir
Frieden mit Gott.

'Gerechtfertigt worden' ist auch ein Aorist, also eine punktuelle Handlung in der
Vergangenheit. Im Moment der Bekehrung, wo ich Gott gedankt habe flir das
Opfer des Herrn Jesus, das gultig ist fur alle meine Sinden, hat Gott mich
gerecht gesprochen, als einmaliger Akt: Dieser Mensch ist gerecht. Warum?
Weil der Herr Jesus alle Sinden weggenommen hat und jetzt ist er ein
Gerechter. Das ist meine Stellung vor Gott. Aber der praktische Zustand, das

ist etwas ganz anderes und da braucht es eben die fortdauernde Heiligung.

- 10 -



Aber das mussen wir klar unterscheiden: 'Stellung' und 'Zustand'. Ich mdéchte
eine andere Stelle zeigen, wo man beides in einem Vers oder ganz nahe
beieinander findet. Schlagen wir mal auf Epheser 5. Epheser 5 Vers 8. Paulus
spricht zu wahren Glaubigen. Er nennt die Epheser in diesem Brief eben
'Heilige und Treue', solche, die wirklich aus dem Tod zum Leben hinlber-
gedrungen sind und man denke an Kapitel 2 z.B. Und jetzt in Kapitel 5 Vers 8
sagt er:

8 Denn einst wart ihr Finsternis, jetzt aber seid ihr Licht in dem Herrn;
wandelt als Kinder des Lichts

Also er sagt: Friher waren wir einfach Finsternis. Wir waren nicht nur in der
Finsternis, sondern wir waren Finsternis. Aber mit der Bekehrung gilt: Ihr seid
Licht in dem Herrn. Das ist unser Zustand. Aber gleich kommt ein Befehl:
wandelt als Kinder des Lichts. Jetzt musst ihr auch so praktisch leben jeden
Tag, dass man sieht, dass ihr Kinder des Lichts seid. Also nach dem Sprichwort
'Wirde verpflichtet' — 'Noblesse oblige'. Wenn man aus einer flrstlichen Familie
stammt, dann muss man so leben, wie das erwartet wird von einer Flrsten-
familie. Und die Gesellschaft hat heute noch Erwartungen. Nur, wir wissen, in
England ist es irgendwie nicht mehr so wie friher. Das macht vielen Mlhe, ja.
Aber das ware die Erwartung 'Wurde verpflichtet'. Und das ist die Erwartung
Gottes: Wenn wir schon Licht in dem Herrn sind, dann sollen wir auch so leben,
als Kinder des Lichts leben. Und wenn wir schon vollkommen gemacht sind,
dann sollen wir in der Heiligung fortschreiten. Also 'die Stellung' und 'der
Zustand'. Und es ist wichtig, dass man in der Verkindigung beides verkindigt:
unsere vollkommene Stellung, z.B. auch 2. Korinther 5 Vers 17:

17 Wenn jemand in Christus ist, so ist er eine neue Schopfung; das Alte
ist vergangen, siehe, alles ist neu geworden.

Das gilt. Das ist Tatsache. Das ist unsere Stellung. Aber die Stellung muss auch
verklndigt werden in der Verkindigung. Und es gibt manche Orte, da wird nur
die praktische Seite verkindigt. Und ich hab das auch schon erlebt an Orten,
wo fast nur oder eher zur Hauptsache die Stellung betont worden ist. Und
beides ist gefahrlich. Es braucht eine gesunde Balance von beidem. Und es ist
eigentlich so, wenn man nur die Stellung verkiindigt, dann nimmt man das als

Ruhekissen und denkt: Okay. Aber das ist kein Ruhekissen, sondern das soll

-11 -



uns gerade aufwecken. Und wenn wir jemanden hdren wirden, der sagt: Ich
bin gerettet, jetzt kann ich leben wie ich will. Und das soll ein Wiedergeborener
sein? Das ist nicht die Sprache der Wiedergeburt. Da muss man ernsthaft
hinterfragen, ob so einer sich bekehrt hat. Aber wenn einer gesiindigt hat und
er ist danach so traurig, da merkt man, das ist ein wahrer Glaubiger. Er fuhlt
sich elend, wenn irgendetwas ins Leben kommt und die praktische Gemein-
schaft mit dem Vater und dem Sohn stért oder sogar unterbricht. Er ist nur
noch elend. So wie Kdnig David das beschreibt in Psalm 32: Als ich schwieg,
stohnte ich. Und er flhlte sich nur noch elend, bis er dann die Sinde wieder
praktisch geordnet hat und die praktische Gemeinschaft wiederhergestelit
wurde. Und so ist das also, die Stellung ist nicht da, damit solche, die gar nicht
richtig wiedergeboren sind, sagen kénnen: Ja, dann kann ich leben wie ich will.
Das geht (berhaupt nicht. Das ist so etwas Ubles. Aber es ist wichtig, dass
man den wahren Glaubigen diese Sicherheit vermittelt. Und das hilft ihnen
dann auch im Praktischen, wenn der Feind sie anfechtet. Und ich hab das
schon erlebt, dass jemand schlieBlich in der Psychiatrie gelandet ist, weil er
dachte: Der Herr vergibt mir nicht mehr. Ich bin verworfen. Und ich konnte ihm
beweisen in der Klinik: Das stimmt gar nicht. Er hatte immer Hebrder 6
gelesen und Hebraer 10, was dann nachher folgt, ja, wir kommen noch drauf.
Immer diese Stellen hat er studiert, nichts mehr anderes, hat man den
Eindruck gehabt. Und da steht doch in Hebraer 6: die kdnnen nicht mehr zur
BuBe erneuern. Das bin ich wahrscheinlich. Hebraer 6: und abgefallen sind. Ich
muss mal den Zusammenhang lesen Vers 4:

4 Denn es ist unméglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind
und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes
teilhaftig geworden sind s und das gute Wort Gottes und die
Wunderwerke des zukiinftigen Zeitalters geschmeckt haben ¢ und
abgefallen sind, wieder zur BuBe zu erneuern, da sie den Sohn Gottes
fiir sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen.

.Ich bin das." Ich sage: ,Nein!™ Wie muss man dann vorgehen in der
Seelsorge? Ich habe ihm gesagt: ,Ja, hast du (Es ging um bestimmte Sinden
aus seiner Jugendzeit, Jahre zuruck.), hast du das Gott bekannt?" Ich wusste,

dass er es getan hat, aber ich musste ihn fragen, nicht wahr. Der Herr Jesus

-12 -



hat ja auch diesen Gelahmten in Johannes 5 gefragt: Willst du gesund werden?
Ja, einen Kranken muss man doch nicht fragen 'willst du gesund werden?'.
Doch, er muss es wirklich klar sagen 'ich méchte gesund werden'. Ich habe
ihm gesagt: ,Hast du diese Sinde bekannt?" ,Ja.“ ,Einmal?" ,Immer wieder."
War mir auch klar. Das sind genau diese Leute, die haben ein feines Gewissen
und die bekennen das Gleiche immer und immer wieder. Aber bekam noch
keine Ruhe. Und da konnte ich ihm sagen: ,Schau, wlrdest du zu dieser
Gruppe gehoéren in Hebrdaer 6, dann wirdest du gar keine Reue empfinden und
wurdest du es gar nicht bekennen, denn da steht 'die kbnnen nicht zur BuBe
erneuern' oder 'wiederhergestellt werden zur BuBe' noch genauer Ubersetzt.
Denn die haben nicht mal BuBe getan und jetzt kbnnen sie das nicht mehr
wiederholen. Das 'erneuern' heif3t quasi, wiederhergestellt werden zur BuBe,
das ist der Sinn. Die kdnnen nicht mehr wiederhergestellt werden zur BuBe.
Aber du hast ja BuBe getan. Und noch etwas: Ein Mensch kénnte gar nicht
wirklich BuBe tun, wenn nicht Gott ihn zur BuBe leitet. Romer 2 Vers 4 sagt
ganz klar, dass es die Gute Gottes ist, die zur BuBe leitet. Und Rémer 3 Vers 10
macht ja klar: Da ist keiner, der Gott suche. Wir Menschen wurden Gott nie
suchen von uns aus, sondern er muss in unseren Herzen wirken und uns
ziehen und dann miussen wir uns mit unserem eigenen Willen entscheiden zur
BuBe."

Aber die kénnen gar nicht BuBe tun. Und das ist natlrlich - die Logik ist
bestechend, nicht wahr. Und er kam auch wieder aus der Klinik raus. Aber
wenn man nicht so argumentiert, hat man in der Seelsorge keine Chance mehr,
jemanden da rauszuholen. Wirklich, das sind Leute, die sind elend und die
bekommt man nicht mehr da heraus. Und darum ist das in praktischer Hinsicht
so wichtig, was wir jetzt anschauen. Und darum ist es so wichtig, dass man
eben die Stellung betont, damit Glaubige richtig in Christus zur Ruhe kommen
und von Herzen singen kdénnen: Auf dem Lamm ruht meine Seele, betet voll
Bewunderung an. Alle, alle meine Sinden hat sein Blut hinweggetan. Und eben
da, wo Gott mit Wonne ruht. Das ist die Bundeslade im Himmel, wo der Herr
Jesus, wie wir in Kapitel 9 vom Hebrderbrief gesehen haben, sein Blut
gesprengt hat. Und das wird sprechen fiir alle Ewigkeit. Denn wir sind erlést

nicht mit verweslichen Dingen, mit Silber oder Gold, sondern mit dem Blut

- 13 -



Christi. Das wird in alle Ewigkeit auf der Bundeslade im himmlischen Tempel
fir uns sprechen. Und darum singen wir in dem Lied: Da wo Gott mit Wonne
ruht, denn Gott der Vater hat das Opfer des Herrn Jesus vollkommen
angenommen und bestatigt durch die Auferstehung, da wo Gott mit Wonne
ruht, bin auch ich zur Ruh gebracht, zur Ruh gesetzt. Also beides muss
verkindigt werden in einem gesunden Verhaltnis, so dass die Glaubigen
angespornt werden, ein praktisches Leben zu fihren in der fortschreitenden
Heiligung, aber gleichzeitig, wenn der Teufel sie in Not bringt Gber ihr Heil,
dass wir ganz klar die Stellung vorstellen kédnnen - und diese Stellung ist auch
ein Ansporn. Wenn Gott uns zu einer neuen Schépfung gemacht hat - alles ist
neu geworden - ja dann soll man das dann auch im praktischen Leben sehen.
Wenn der Herr Jesus alles gut gemacht hat und vollkommen gemacht hat, ja,
dann ist es doch flr mich keine Frage, dass ich ihm auch wirklich nachfolgen
mochte. Das ist mein Wunsch und auch wenn ich praktisch immer wieder
versage, es bleibt mein Wunsch. Und interessant, in 2. Timotheus 3 sagt der
Apostel Paulus: Alle aber, die gottselig leben wollen in Christus Jesus, werden
verfolgt werden. Es geht mir jetzt nicht um das Thema Verfolgung, sondern um
den Punkt: Der Apostel sagt nicht mal 'alle, die Gottselig leben', sondern er
sagt 'alle, die gottselig leben wollen'. Und daran merkt man einen wahren
Glaubigen, der, selbst wenn er gefallen ist, wirklich den tiefsten Wunsch hat,
dass die Sache in Ordnung kommt, und immer wieder Dinge so schnell wie
maoglich geordnet werden und eben mdéchte ein Leben flihren, das dem Herrn
gefallt, daran erkennt man einen wahren Wiedergeborenen. Und hier haben wir
also drum schoén alles beieinander:

14 Denn mit einem Opfer hat er auf immerdar die vollkommen
gemacht, die geheiligt werden.

Und dann fahrt Paulus weiter Vers 15:

15 Das bezeugt uns aber auch der Heilige Geist; denn nachdem er
gesagt hat: [Jetzt kommt wieder das Zitat aus Jeremia 31, das wir schon
kennen aus Kapitel 8 im Hebraerbrief, Jeremia 31,31.] 16 ,,Dies ist der Bund,
den ich ihnen errichten werde nach jenen Tagen, spricht der Herr:

Indem ich meine Gesetze in ihre Herzen gebe, werde ich sie auch auf

- 14 -



ihren Sinn [oder in ihr Denken] schreiben"; 17 und: ,, Ihrer Siinden und
ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken."

Das ist alles zitiert aus Jeremia 31,33 + 34. Also hier wird erklart: Das, was
Paulus jetzt grad gesagt hat in Vers 14, das wird bestatigt durch die Prophetie
in Jeremia 31. Wenn Gott einmal einen neuen Bund schenken wird, dieser
Bund beinhaltet véllige Stindenvergebung. Es ist interessant, nirgends werden
solche VerheiBungen der vélligen Vergebung Israel als Volk einfach so pauschal
gegeben in der Vergangenheitsform. Immer wird gesprochen, dass Gott einmal
vergeben wird, dass Gott einmal alle Sinden ins Meer werfen wird. Kann man
mal nachschauen ein Beispiel, das da im Hebraerbrief gar nicht vorkommt.
Micha 7. Warum ist das in der Zukunftsform? In Micha 7 Vers 18 heiBt es:

18 Wer ist ein Gott wie du, der die Ungerechtigkeit vergibt und die
Ubertretung des Uberrestes seines Erbteils iibersieht? Er behélt seinen
Zorn nicht auf immer, denn er hat Gefallen an Giite. [und jetzt:] 19 Er
wird sich unser wieder erbarmen, wird unsere Ungerechtigkeiten
niedertreten; und du wirst alle ihre Siinden in die Tiefen des Meeres
werfen.

Warum in Zukunftsform? Weil das gesagt worden ist im Blick auf das Kommen
des Messias, der ja erst durch sein Opfer die Siinde abschaffen wird. Die
Sunden der Glaubigen im AT die existierten noch, Gott hatte sie zugedeckt,
jawoll, aber die waren noch existent. Und die vdllige Vergebung wird immer
immer im AT als etwas Zuklinftiges vorgestellt. Warum? Weil das damals zur
Zeit des Alten Testaments noch in der Zukunft lag, dass der Herr Jesus
kommen wilrde, um alle Sinden abzuschaffen. Und hier wird gesagt: in die
Tiefen des Meeres werfen. Da denke ich gerne an die tiefste Stelle fir meine
Sinden: Marianengraben, ja, 11.814 m. Da kommt keiner mehr rauf. Ja, aber
es ist dann noch starker, nicht nur einfach in die tiefste Tiefe des Meeres
Marianengraben, das ist ja nur ein Vergleich, sondern wir haben gelesen in
Hebrder 9 Vers 26, dass der Herr Jesus die Slnde abgeschafft hat. Aber eben
das war aus alttestamentlicher Sicht zuklnftig. Noch eine Stelle, wenn wir
schon in den kleinen Propheten sind. Sacharja 3. Da geht es im Zusammen-

hang auch um die Stnden Israels damals zur Zeit von Sacharja. Aber dann die

_15_



VerheiBung in Sacharja 3 Vers 9 am Schluss, da spricht der Herr der
Heerscharen:

9 ... und will die Ungerechtigkeit dieses Landes an einem Tag
wegnehmen.

Das ist auch auf die Zukunft gerichtet. Da wird gesprochen, dass an einem Tag
wird die Stinde einmal abgeschafft werden. Das sollte sein durch das Opfer des
Messias. Und nun, jetzt ist das Tatsache seit 30 Jahren, als der Hebraerbrief
geschrieben wurde, ja. Im Jahr 62 war das 30 Jahre nach dem Jahr 32, als am
Karfreitag der Herr Jesus damals im Monat April an einem Tag alles abgeschafft
hatte. Und jetzt erklart Paulus:

15 Das bezeugt uns aber auch der Heilige Geist;

Und er zitiert Jeremia 31, wo das verheiBen war. Wenn der neue Bund kommt
- und das Blut des Herrn Jesus war ja das Blut des neuen Bundes - das
beinhaltet véllige Sindenvergebung.

17 ... ,Ihrer Siinden und ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr
gedenken."

Hier in Vers 17. Und dann wird erklart:

18 Wo aber eine Vergebung derselben ist, da ist nicht mehr ein Opfer
fiir die Siinde.

Darum braucht es kein weiteres Opfer des Herrn Jesus mehr. Dieses eine Opfer
gilt fur alle Zeit. Aber damals die Opfer im Tempel gingen weiter im Jahr 33,
34, 35, gingen weiter. Aber in Hebrdaer 10 stand: kein Opfer mehr nétig flr
Sunde. Die Vergebung ist vollglltig. Und dann im Jahr 70 hat Gott diese Opfer
weggenommen. Warum? Weil Gott damit Israel gegenlber zeigen wollte: Sucht
ja nicht die Lésung eurer Sunden in den Opfern des Tempels. Dort ist nicht die
Losung zu finden. Das sind ja nur Bilder. Und darum hat Gott im Blick auf
Israel die Opfer gestoppt. Und so haben wir 2000 Jahre Mdglichkeit gehabt,
dem jludischen Volk als Ganzem zu bezeugen: Es braucht kein Tieropfer flr
Sundenvergebung. Gott hat diese Opfer gestoppt, um klarzumachen, dass das
Opfer nach Jesaja 53 vollgultig ist. Und darum muss man dieses Argument
immer wieder benutzen im Gesprach mit orthodoxen oder liberalen Juden.
Kommt nicht drauf an, beide haben das nétig und auch die liberalen, die haben

mehr Bezug zum AT als man denkt, ja. Und muss man das betonen, eindrlick-

-16 -



lich. Fast 2000 Jahre keine Opfer mehr im Tempel, einfach um klarzumachen,
dass dieses eine Opfer gilt. Ja, und wenn dann doch wieder Opfer kommen im
dritten Tempel? Kein Problem. Wer das nach 2000 Jahren noch nicht gecheckt
hat, der checkt es auch nach 3000 Jahren nicht. Das ist der Punkt. Gott wird
diese Opfer wieder erlauben im dritten Tempel und dann im 1000jahrigen Reich
nach Hesekiel wird er's sogar vorschreiben. Nicht fur die Gemeinde, flr Israel
und die Vdlker dann, die nicht zur Gemeinde gehéren. Und dann kommt noch
etwas dazu: Diese Opfer in Hesekiel, die sind nicht genauso wie in 3. Mose. Da
gibt es viele Unterschiede, und zwar schockierende Unterschiede.

Man hat im Judentum am Ende des 1. Jahrhunderts in Jamja unter Rabbinern
diskutiert. Man wusste genau, welche Bicher zum AT gehdren, aber man hatte
einige Fragen: Warum hat man eigentlich im AT das Buch Esther drin? Wo ist
das Problem? Der Name Gottes kommt nie vor. Wie kann ein Buch in der Bibel
stehen, wenn der Name Gottes nicht vorkommt? Und man konnte zeigen: Der
Name Gottes kommt schon vor, aber versteckt. An vier Stellen im Buch Esther
ergeben die Worter — vier Worter — den Namen 'Herr', Jahwe JHWH', und zwar
einmal die ersten Buchstaben von vier Wértern vorwarts und einmal rickwarts
und einmal vier Worter die letzten Buchstaben vorwarts und einmal rickwarts.
Also ein schénes Schema. Und da kann einer sagen: Zufall. Das geht nicht. Ich
hab das mit dem Computer gemacht, das kann man auch nicht mit jedem
Computerprogramm machen, und habe versucht, das hinzukriegen an anderen
Stellen. Das ergibt sich nicht einfach so schnell, so schnell schnell. Also von der
Wahrscheinlichkeit her ist das effektiv erstaunlich. Und dann erst noch dieses
Muster vorne — vorwarts — rickwarts. Hinten — vorwarts - rickwarts. Und jetzt
kommt der Punkt: Genau an entscheidenden Stellen in der Esther-Geschichte,
wo eine Wende kommt, kommt so versteckt der Name Gottes. Und die
Rabbiner haben dann die richtige Antwort gegeben, 5. Mose 32 Vers 20 ist die
Antwort: Ich werde mein Angesicht vor ihnen verbergen. Die Zeit damals von
Esther, das war eine Zeit, wo sich Gott vor Israel wegen seiner Sinden
versteckt hat. Aber versteckt heiBt nicht, dass er nicht mehr da ist. Er war
immer dar, aber verborgen. Und er hat alles geleitet bis zur letzten Sekunde,
um das judische Volk zu retten. Gott war da. Aber man sah ihn nicht so

offensichtlich. Man musste Spriche 3 umsetzen: Erkenne ihn — den Herrn - auf

_17_



allen deinen Wegen und er wird gerade machen deine Pfade. Man musste in
diesem versteckten Eingreifen Gottes, wie er alles in der Hand hat, musste
man ihn erkennen und dann: Ja. Wie das genau ging mit diesem Essen, Haman
und Esther und dann. Und dann kam die Wende und Uberall sieht man die
Hand Gottes. Oder wie Vasti am Anfang. Nicht wahr, ich hab jetzt wieder hinten
begonnen, aber vorne schon: Vasti wurde als Kdnigin verstoBen und Esther
kam zum Kdénigtum, genau in der Zeit, wo es darum ging, dass schlieBlich das
judische Volk weltweit hatte ausgerottet werden sollen. Aber Gott war da. Und
drum war klar, das Buch Esther gehdrt dazu. Dann wird gefragt: Ja, und wie ist
das mit Prediger? Das kann man auch beantworten. Unbedingt gehdrt der
Prediger rein. Das meint man nur, dass er nicht rein gehdrt, wenn man das
Buch nicht verstanden hat. Alle, die das Buch verstanden haben, was Gott
sagen will damit, die wissen, das ist 100 % von Gott inspiriert. Ja, aber noch
Hesekiel. Wo ist das Problem? Hesekiel spricht von einem zuklinftigen Tempel.
Und die Opfer sind nicht in Ubereinstimmung mit 3. Mose. Das geht nicht. Alle
Propheten miissen in Ubereinstimmung sein mit der Thora. Warum steht
Hesekiel unter den Buchern des Alten Testaments, wenn er der Thora wider-
spricht? Und die Antwort ist ganz einfach: Das werden die Opfer sein von Israel
im Zusammenhang mit dem neuen Bund. Und der neue Bund, den Gott ja mit
Israel schlieBen wird, wie wir gesehen haben in Hebraer 8, mit dem zwdlfstam-
migen Volk Israel wird der Bund geschlossen. Dieser Bund wird eben bedeuten,
dass der alte Bund zur Seite gestellt wird und der neue Bund gilt. Und fir
Israel wird es dann diese neuen Opfer geben, die aber eben Symbole sein
werden - das werden alle verstehen - nicht eine Wiederholung des einen
Opfers. Das steht fur alle Zeiten und flUr alle Ewigkeit. Aber die werden im
1000jahrigen Reich daran erinnern: Der Herr Jesus musste sterben am Kreuz.
Nur so war Vergebung moéglich. Und in der heutigen Zeit haben wir das
Abendmahl, im Zeitalter der Gemeinde das Abendmahl als Erinnerung.
1. Korinther 11: Ihr verklindigt den Tod des Herrn bis er kommt. Aber das
Abendmahl geht eben nur, bis der Herr kommt bei der Entrickung. Und dann
wird es kein Abendmahl mehr geben. Drum, wenn man das nachste Mal
Abendmahl feiert, sollte man immer wieder daran denken: Vielleicht ist es das

letzte Mal. Ihr verkindigt den Tod des Herrn, bis er kommt. Und dann wird als

- 18 -



Symbol eben nicht mehr das Abendmahl gebraucht werden, sondern diese
Opfer. Aber wir verstehen, das sind Symbole, die erinnern an das Werk von
Golgatha. Und jetzt noch eins oben drauf. Ja muss man steigern, steigern und
dann nochmals oben eins drauf geben. Und das ist die Tatsache, in Hesekiel 40
- 48 wird der Tempel beschrieben, wie er im 1000jahrigen Reich stehen wird.
Und da gibt es einen dritten Vorhof und der wird 12 auf 1%2 km sein. Das
heiBt, dass alles, was rund um den Tempelberg heute ist, wird integriert
werden in den Tempelplatz. Der Tempelberg selber wird ja am Ende der
Drangsalszeit geologisch gehoben werden, steht in Sacharja 14. Da wird eine
Plattform entstehen und dann kann man diesen dritten Vorhof bauen 1% auf
1%2 km. Da ist ziemlich schén Platz. Und dann fallt der Felsen Golgatha hinein
in den auBersten Vorhof. Das hei3t, alle, die zum Tempelberg gehen werden im
1000jahrigen Reich, die werden wissen: Dort auf diesem Felsen fand dieses
eine Opfer, durch das der Herr Jesus vollkommen gemacht hat, die geheiligt
werden durch ihn, statt. Und das, was da im Zentrum ist von dem Quadrat ...
Das wird ein Quadrat sein, und wenn man die Diagonale zieht, genau in der
Schnittstelle ist der Altar. Und das wird erinnern: Das ist ein symbolisches
Opfer dort, das aber darauf hinweist, das Zentrum des wahren Glaubens ist
das Opfer des Messias nach Jesaja 53.

Und so gehen wir weiter zu Vers 19 in Hebraer 10. Jetzt kommt der dritte Teil,
und zwar direkt hinlbergefihrt. Da geht es jetzt um 'die Erhabenheit des
messianischen Weges'. Wir haben 'die Erhabenheit des Opfers' gesehen und
jetzt 'die Erhabenheit des Weges'.

19 Da wir nun, Briider, Freimiitigkeit haben zum Eintritt in das
Heiligtum durch das Blut Jesu, 20 auf dem neuen und lebendigen Weg,
den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hindurch, das ist sein
Fleisch, 21 und einen groBen Priester haben iiber das Haus Gottes, 22 so
lasst uns hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller Gewissheit
des Glaubens, die Herzen besprengt und so gereinigt vom bésen
Gewissen und den Leib gewaschen mit reinem Wasser.

Wir sehen, dieser dritte Teil ist eine Schlussfolgerung aus allem, was bisher

gesagt worden ist.

-19 -



19 Da wir nun, Briider, Freimiitigkeit haben zum Eintritt in das
Heiligtum

Wenn der Herr Jesus alles gut gemacht hat und wir in unserer Stellung vor
Gott als echt Bekehrte, Wiedergeborene, vollkommen sind, ja dann dirfen wir
zu Gott kommen, in seine Gegenwart. Das bedeutet 'ins Heiligtum eintreten'.
Und zwar nicht mehr mit Angst. Hier steht: Da wir nun, Brider, FreimuUtigkeit
haben. Was bedeutet 'Freimditigkeit'? Ich glaube, das hat keiner in der letzten
Zeitung gelesen, falls er die letzte Zeitung Uberhaupt gelesen hat, denn die
werden ja immer schlechter. Aber eben Freimuitigkeit ist kein gebrdauchliches
Wort heute. Aber die Bedeutung ist so schdn. Freimiutigkeit heiBt im
Griechischen: Freiheit haben zu reden. Nicht wahr, wenn man schuldbeladen
vor Gott tritt, dann hat man nichts zu sagen, gar nichts. Es gibt zwar Leute, die
sagen: Wenn ich einmal vor Gott stehen wirde, dann werde ich ihm sagen,
warum hast du das zugelassen? Ich werde ihn fragen. Aber einen solchen Gott
gibt’s gar nicht, denn der Gott der Bibel wird nie die Gelegenheit geben, dass
Menschen ihn vor seinem Thron anklagen kénnen. In Hiob 9 steht: Auf tausend
wirst du ihm nicht eines antworten. Die Menschen werden verstummen. So,
wie dieser Mann im Gleichnis vom Hochzeitssaal. Der Kénig kommt herein und
dieser eine hat kein Hochzeitskleid angenommen als Geschenk. Und dann heiB3t
es: Er verstummte. Vor dem Richter wird keiner sprechen. Aber wenn man alle
Schuld weg hat, dann sagt Hebrder 10, dann haben wir Freimutigkeit, die
Freiheit, in der Gegenwart Gottes zu sprechen und ihm zu danken fur diese
wunderbare Erlésung, fir die Gabe seines Sohnes. Und dem Herrn Jesus
danken fur seine Dahingabe auf dem Kreuz. Drum mussen wir in der Gegen-
wart Gottes grundsatzlich keine Angst mehr haben und haben die Freiheit, vor
ihm zu sprechen in Anbetung und Bewunderung. Und nun heiBt es hier, dieser
Eintritt ins Heiligtum, in die Gegenwart Gottes, geschieht durch das Blut Jesu.
Das ist unser Punkt, dass Menschen jetzt vor Gott kommen dirfen mit der
Freiheit, zu ihm zu sprechen, das war nur mdglich dadurch, dass der Herr
Jesus in seiner Dahingabe als Opfer sein Blut gegeben hat. Und dieser neue
Weg jetzt da ins Heiligtum hinein in die Gegenwart Gottes, wird hier genannt in
Vers 20: auf dem neuen und lebendigen Weg, den er uns eingeweiht hat. Und

es ist so, im Griechischen gibt es verschiedene Woérter fir 'neu': 'kainos’,

-20 -



]

'neos’. Das verstehen wir, ja, 'neo’ - 'neu', fast gleich wie auf Deutsch;
'kainos', 'neos’, aber hier ist ein anderes Wort, ich hab es auf dem Skript
hingeschrieben Vers 20, 'neu' heiBt im Griechischen hier ‘prosphatos’. Das
heiBt 'neu' auf Griechisch, 'neuer Weg'. Warum wurde hier nicht das Wort
'kainos' oder 'neos' verwendet, sondern ‘prosphatos’? 'Prosphatos’ heil3t, wenn
man sich mal Uberlegt, woher kommt das Wort, heiBt das urspringlich 'frisch
geschlachtet' und der Heilige Geist hat den Schreiber des Hebrderbriefes
inspiriert, dieses Wort zu nehmen ‘prosphatos’ - 'frisch geschlachtet', weil
dieser neue Weg eben nur mdglich war durch das Opfer des Herrn Jesus auf
Golgatha. Also in dem Wort 'neu’ ist der Gedanke grad schon drin: Neu und
lebendig ist dieser Weg. Und dieser Weg wurde eben bereitet, eingeweiht durch
den Vorhang hindurch. 'Der Vorhang' das ist der Scheidevorhang, der das
Heilige im Heiligtum von dem Allerheiligsten abtrennt. Und ich habe auf dem
Skript hingeschrieben bei Vers 20: Der Zugang geht bis ins Allerheiligste. Der
Scheidevorhang symbolisiert den Leib des Messias. Weil im Moment des Todes
des Erloésers der Vorhang zerriss (Matthaus 27,51), haben wir nun den Zugang
ins Allerheiligste. Im Judentum kannte man Gott aus dem AT, aber das
Allerheiligste war ein verschlossenes Allerheiligstes. Der Scheidevorhang war
da und darauf abgebildet - so nach Vorschrift flir die Stiftshitte und das war
auch so im Salomotempel, - zwei Cherub, zwei Engel, Cherube, Mehrzahl
Cherubim, zwei Cherubim. Und das hatte eine ganz besondere Bedeutung,
denn es waren damals beim Osttor des Garten Edens Cherubim. Das heiBt, da
waren wenigstens zwei Cherube, Cherubim ist einfach die Mehrzahl, und die
hatten ein Schwert, ein feuriges Schwert, das kreiste. Das hat nichts mit Star
Wars zu tun. Nein, in solchen okkulten Filmen werden eben manche Dinge, die
es in der geistlichen Welt gibt, aufgenommen, ja. Aber das ist alles Perversion.
Aber diese feurigen Schwerter haben die da am Eingang des Osttores gehabt,
damit der sindige Mensch nicht einfach eigenwillig zum Baum des Lebens
hatte vordringen kdnnen, um als Sinder ewig zu leben. Und auf dem Scheide-
vorhang wieder diese Cherube, die anzeigen: Kein Zutritt. Der Stndenfall hat
stattgefunden und jetzt ist Gott, der verborgene Gott, hinter dem
Scheidevorhang. Aber in dem Moment des Todes des Herrn Jesus da wurde im

Tempel in Jerusalem der Vorhang zerrissen von oben nach unten. Der Talmud

-21 -



sagt, dass der Vorhang sehr dick war. Und ich meine, wenn er auch schon nicht
dick gewesen ware, sagen wir nur so dinn wie ein Perserteppich, tja ihr kénnt
mal zu Hause versuchen, den zu zerreiBen. Das kann ich so sagen, das gibt
kein Versicherungsproblem, weil das ja eh niemand schafft. Aber eben der
Vorhang war dicker und er zerriss von oben nach unten, nicht von unten nach
oben, um klarzumachen, das war Gottes Hand, die den Vorhang zerriss, um
anzudeuten: Jetzt ist der Zugang ins Allerheiligste offen. Und darum wird hier
gesagt: durch den Vorhang hindurch. Und dann wird erklart, was dieser
Vorhang symbolisch bedeutet: Das ist sein Fleisch. Das bedeutet: Das bedeutet
sein Fleisch. Hm.

Jetzt hatte aber Luther gesagt zu Zwingli, wenn er ihm das zitiert hatte: Nein,
hier steht 'das ist sein Fleisch'. Ja, das war ja der Abendmahlstreit. Luther war
noch ziemlich katholisch in manchem, noch anderen Dingen. Und Zwingli war
reformierter als er. Er sagte: Nein, das Abendmahl drickt symbolisch aus den
Leib und das Blut des Herrn Jesus. Luther sagte: Nein, da ist eben der Leib
Christi gegenwartig im Wein und im Brot. Und er sagte: Nein. Doch, sagt
Luther, es heiBBt: Dies ist mein Leib. Ja, aber das bedeutet: Das bedeutet mein
Leib. Wer hat Recht? Zwingli, natirlich, sonst ware ja Abraham mit einem Berg
verheiratet gewesen. Nicht wahr, in Galater 4 heiBt es, dass Hagar ist der Berg
Sinai in Arabien. Das wirde also heiBen, Hagar war der Berg Sinai in Arabien
und Abraham hat als Zweitfrau den Berg Sinai geheiratet. Aber Paulus sagt in
Galater 4: Hagar als eine Sklavin stellt eben den Bund vom Sinai dar, wo es
geht um Knechtschaft. Und dieser Bund der Knechtschaft eben ist das Gleiche
wie das vom Berg Sinai. Und drum sagt er: Hagar, das ist der Berg Sinai. Das
bedeutet der Berg Sinai da, wo Gott eben den alten Bund mit Israel zur
Knechtschaft geschlossen hat. Und so ist das ja standig. Die sieben Gemeinden
Ephesus, Smyrna, Pergamus, Thyatira, Offenbarung 2 und 3, habt ihr gewusst,
dass das gar keine wirklichen Gemeinden waren, sondern das waren sieben
Lampen? Ja, schlagen wir mal auf. In Offenbarung 1 Vers 20, da sagt der Herr
Jesus: Das Geheimnis der sieben Sterne, die du in meiner Rechten gesehen
hast und die sieben goldenen Leuchter: Die sieben Sterne sind Engel der
sieben Versammlungen und die sieben Leuchter sind sieben Versammlungen

oder Gemeinden. Er sah sieben goldene siebenarmige Leuchter und hier wird

-22 -



gesagt, diese Leuchter sind sieben Gemeinden. Und dann wird diesen sieben
Gemeinden geschrieben: nach Ephesus, Smyrna, Pergamus. Waren das jetzt
Gemeinden mit Menschen oder waren das siebenarmige Leuchter aus Gold?
Die siebenarmigen Leuchter bedeuten sieben Gemeinden. Und Wein und Brot
bedeuten Blut und Leib des Herrn Jesus. Und der Vorhang bedeutet der Leib
des Herrn Jesus. Wie kann man mit einem Vorhang einen Leib symbolisieren?
Ganz einfach, das ist doch Gewebe, ja, an meinem Kdrper. Und was ist ein
Vorhang? Ein Gewebe. Jetzt verstehen wir auch, warum David diesen Vergleich
macht in Psalm 139: Nicht verborgen waren meine Gebeine, als sie gebildet
wurden. Und dann sagt er: wie ein Stickwerk in den untersten Ortern der Erde.
Seine Bildung im Mutterleib in Psalm 139 vergleicht er mit dem Klinstleratelier
im Keller unten, in einem verborgenen Raum, wo niemand einfach so rein-
schauen kann, keine Fenster. Und da wird ein wunderbarer Teppich gewoben.
Und nicht wahr, diese neun Monate waren ja sehr diskret. Bei mir hat niemand
zugeschaut. Bei meinen Kindern schon zwischendurch da mit Ultraschall. Aber
das sieht ja aus wie Mondlandschaft, ja, da sieht man auch nicht viel. Aber
eben dieser Ort ist sehr verborgen und wird dauernd verglichen mit einem
Klinstleratelier unten im Untergeschoss. Und diese neun Monate, als alles
gebildet wurde, alles an die richtige Stelle kam, ja, der ganze Koérper gebildet,
das wird verglichen mit dem Weben, kunstvollen Weben, eines Teppichs. Und
jetzt versteht man auch, warum der Scheidevorhang ein Bild sein kann des
Leibes des Herrn Jesus.

Und in dem Moment, wo der Herr Jesus als Mensch starb, zerriss Gott den
Vorhang, um klarzumachen Israel gegenuber und der ganzen Welt gegeniber:
Jetzt ist der Zugang in die Gegenwart Gottes offen, denn der Herr hat die
Slinde abgeschafft. Jetzt war sie nicht mehr nur zugedeckt. Ja, wie David sagt:
Gliickselig, dessen Ubertretung, dessen Siinde zugedeckt ist (Psalm 32). Jetzt
war sie abgeschafft. Und drum durfen wir in die Gegenwart Gottes kommen
durch den Vorhang hindurch, das bedeutet sein Fleisch, in die unmittelbare
Gegenwart Gottes. Aber wie sollen wir das machen? Gehen wir in den Tempel
in Jerusalem? Nein. Ja, wieso steht denn hier: Da wir FreimUtigkeit haben zum
Eintritt in das Heiligtum. Nun, haben wir nicht genligend gelesen in Hebraer 9

und 10, dass der Herr Jesus mit seinem Blut hineingegangen ist in den

-23 -



himmlischen Tempel und dort auf die himmlische Bundeslade sein Blut
gebracht hat. Wir haben nun den Zugang, den offenen Zugang, ins Aller-
heiligste des himmlischen Tempels. Aber bitte, ich bin immer noch auf der
Erde, wie geht das? Ja, kdrperlich kbnnen wir nicht da hineingehen, das wird
erst mdglich sein bei der Entrickung. Dann muss unser Korper, der noch
verweslich ist und krank werden kann, der muss umgewandelt werden in einen
vollkommenen Auferstehungskdrper, ohne zu Sterben bei der Entrickung. Und
falls ich vorher noch sterben wiirde, dann wirde ich aber wieder auferweckt
werden und Gott wirde die Atome sammeln im Grab und mir einen
Auferstehungskérper daraus bereiten und mit dem kann ich in den Himmel
gehen und auch in das Allerheiligste hineingehen. Aber heute schon, wenn wir
im Gebet ganz bewusst in die Gegenwart Gottes gehen, dann gehen wir im
Geist rein in den himmlischen Tempel. Nicht wahr, als Paulus weit weg war und
den 1. Korintherbrief geschrieben hat, dann sagt er: Also wenn jetzt mein
Geist mit euch versammelt ist. Also in Gedanken konnte er bei den Korinthern
sein, mit ihnen versammelt. So steht es in 1. Korinther 5. Und so kédnnen wir in
Gedanken - das bedeutet im Geist - kénnen wir so im Gebet in die Gegenwart
Gottes kommen und haben Zugang zur Bundeslade. Und das wissen wir
eigentlich schon langst aus dem Hebraerbrief. Wir haben doch schon vor so
langer Zeit Hebrder 4 studiert, wo es heiBt in Vers 16: Lasst uns nun mit
Freimutigkeit — das gleiche Wort, Freiheit zu reden.

16 Lasst uns nun mit Freimiitigkeit hinzutreten zu dem Thron der
Gnade, damit wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade finden zu
rechtzeitiger Hilfe.

Der Thron der Gnade, das ist die Bundeslade im Himmel. Aber in Psalm 89
heiBt es, dass die Grundlagen des Thrones Gottes sind Gerechtigkeit und
Gericht. Ja natlrlich. Aber der Herr Jesus hat ja sein Blut auf diesen Thron
gesprengt und jetzt ist dieser Thron der Gerechtigkeit und des Gerichts ist ein
Thron der Gnade geworden. Dieses Blut spricht dafir, es ist alles bezahlt
worden. Ich muss nicht mehr Angst haben vor Verdammnis Rémer 8 Vers 1:

1 Also ist jetzt keine Verdammnis fiir die, welche in Christus Jesus

sind.

- 24 -



Keine Verdammnis: Es spricht dort drin im Allerheiligsten auf dem Thron das
Blut des Herrn Jesus. Und darum koénnen wir mit Freimutigkeit zu diesem
Thron der Gnade hinzutreten. Wozu? Um Barmherzigkeit zu finden, Gnade
finden zur rechtzeitigen Hilfe. Hattet ihr vielleicht gedacht: Vor dem Thron
Gottes im Allerheiligsten da beten wir an, so wie angebetet wird in Offen-
barung 5 vor dem Thron Gottes im Himmel. Aber hier geht es ja um unsere
Probleme. Ja, das ist Gottes Gnade. Wir dirfen mit Anbetung zu ihm kommen.
Wie die 24 Altesten niederfallen vor dem Lamm und sagen 'wirdig ist das
Lamm, das geschlachtet worden ist zu empfangen', aber wir dirfen auch mit
unseren Problemen kommen am gleichen Ort. Und wenn wir mit unseren
Problemen dorthin kommen, dann anerkennen wir, wie groB3 Gott ist, wie groB
der Sohn Gottes ist. Und sogar, wenn wir mit unseren Problemen kommen, ist
das eigentlich, ihn erheben. Es ist nicht gerade die héchste Form von
Anbetung, das ist schon so, aber auch darin bringen wir zum Ausdruck: Herr,
du stehst allein Uber allem. Und dieser Zugang ist uns geschenkt.

Wir fahren weiter in Hebraer 10 Vers 20. Ich mdchte noch etwas sagen zum
Vorhang. Im Talmud, das ist das wichtigste rabbinische Werk nach der Bibel.
Im Deutschen ist das so eine Ausgabe mit 12 dicken Banden, die Ausgabe von
Victor Goldschmidt. Im Hebradischen braucht es weniger Platz, weil man keine
Vokale schreibt. Aber eben es sind viele Bande. Und da findet man die
Zusammenfassung der rabbinischen Interpretationen ab dem 2. Jahrhundert
nach Christus bis ins 5. Jahrhundert, und zwar Zusammenfassung von dem,
was mundlich in den friheren Jahrhunderten durch Rabbiner gelehrt wurde und
dann auch Interpretationen wieder dariber. Und im Talmud steht einerseits,
dass es einen Scheidevorhang gab im Tempel und anderswo - koénnte ich
zeigen - da steht etwas von zwei Scheidevorhangen, die einen Abstand haben
von einer Elle, also 52,5 cm. Und da wird erklart, der Hohepriester am Jom
Kippur ging auf der einen Seite rein, zwischen den Vorhangen durch und dann
auf der anderen Seite rein ins Allerheiligste an diesem einen Tag im Jahr, wo er
ins Allerheiligste gehen durfte. Und jetzt ist die Frage: An einer Stelle steht von
zwei Vorhangen, an anderer Stelle von einem Vorhang, was stimmt jetzt? Und
das ist ja ein Problem: Kritiker, die sagen sofort, wenn sie so etwas sehen, das

ist ein Widerspruch. So geht es ja in der Bibel auch. Standig, wenn man zwei

_25_



Dinge nicht grad auf den ersten Blick zusammenbringt, Widerspruch. Und die
denken gar nicht dartber nach, wie bringt man das zusammen, ja. Das sind
schlechte Richter. Ein Richter hoért da und da, das passt nicht zusammen. Das
ist ein gutes Zeichen, denn wenn die Zeugenaussagen alle so gleich klingen
und sogar noch in der Formulierung, dann muss man denken als Richter, da
hat Kollusion stattgefunden, die haben miteinander sich abgesprochen. Aber
das ist schodn flr einen Richter, wenn die Dinge nicht so auf den ersten Blick
zusammenpassen. Und dann muss man sich Uberlegen: Wie bringt man das
zusammen? Und hier auch. Erste Feststellung: In Matthaus 27 und auch im
Lukasevangelium, wo gesagt wird, wie der Scheidevorhang zerrissen wurde,
wird immer gesprochen von dem Vorhang - in der Einzahl. Also das NT in der
Beschreibung vom Jahr 32 spricht von einem Scheidevorhang und nicht von
zweien. Und nun muss man sich ja vorstellen, was da geschehen ist: Das war
um 15:00, neunte Stunde. Und das war immer der Moment, wo ein Priester am
goldenen Altar ganz allein im Heiligtum stehen musste und er musste das
Rauchwerk aus dem goldenen Raucherfass auf dem goldenen Altar verbrennen.
Und dieser Altar stand unmittelbar vor dem Scheidevorhang. Jetzt muss man
sich vorstellen: In dem Moment, wo er diese groBartige Aufgabe, die man nur
einmal im Leben vollbringen durfte, falls man tUberhaupt gewahlt wurde ... Und
wenn man einmal gewahlt war, durfte man nie mehr wiederholen. Das war die
Sache in Lukas 1 mit Zacharias. Als alter Mann hat er schlieBlich das Los
bekommen flr diese Aufgabe. Das war die begehrteste Aufgabe, die es gab fir
Priester im Tempel. Jetzt macht er das mit hochster Konzentration — einmal im
Leben. Muss man sich vorstellen, wie da die Verfassung ist, das ist nicht
irgendetwas Lockeres gewesen, sondern in hochster Konzentration. Und
plétzlich - schahhhh - der Scheidevorhang zerreiBt neben ihm. Was ist die
automatische Reaktion? Niemand darf ins Allerheiligste hineinschauen. Nur der
Hohepriester einmal im Jahr. Jetzt hab ich's aber gesehen. Da kann man sich
vorstellen, was die Belastung war. Und nun, der Scheidevorhang wurde ja
sowieso jedes Jahr ersetzt. Es gab im inneren Vorhof des zweiten Tempels eine
spezielle Kammer des Scheidevorhangs, da haben junge Frauen immer an
einem Scheidevorhang gearbeitet. Und jedes Jahr wurde dann der Vorhang

wieder ersetzt. Das war so. Nun, dieser zerrissene Vorhang wurde auf jeden

-26 -



Fall wieder ersetzt. Aber was hatte man dann machen kénnen, damit nie mehr
so was geschieht, dass ein Priester aus Versehen ins Allerheiligste sieht? Ja,
einen zweiten Sicherheitsvorhang anbringen. Und das macht klar, warum eben
der Talmud Uber einen Vorhang spricht und tGber zwei Vorhange. Das kann man
direkt in Verbindung bringen mit diesem Ereignis des zerrissenen Vorhangs.
Aber damit ist eine traurige Sache geschehen, dass man einen neuen
Scheidevorhang hinmacht und das Heiligtum, das Gott selbst gedtffnet hat, wird
wieder geschlossen. Aber flir die Erlésten, die Messias Glaubigen Juden, das
sind die Hebrdaer und natirlich gilt das fur alle Glaubigen der Gemeinde, denn
in der Gemeinde sind Messias Glaubige Juden und Messias Glaubige Nichtjuden
sind zu einem Leib vereinigt. Und da gilt das also flr alle:

19 Da wir nun, Briider, Freimiitigkeit haben zum Eintritt in das
Heiligtum durch das Blut Jesu, 20 auf dem neuen und lebendigen Weg,
den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hindurch, das ist sein
Fleisch,

Das ist das, was unser Glaube seit dem Kreuz von Golgatha charakterisiert:
Wir haben es zu tun mit einem gedéffneten Heiligtum und an dem halten wir
fest. Wir machen keinen neuen Vorhang hin, auch nicht in Gedanken. Dieser
Zugang ist jetzt frei und da sollen wir mit Freimutigkeit hineingehen. Und da
schlieBt Vers 21 an.

21 und wir haben einen groBen Priester iiber das Haus Gottes,

Also wenn wir im Gebet in die Gegenwart Gottes kommen, und zwar im
Bewusstsein, jetzt dirfen wir in die unmittelbare Gegenwart Gottes treten, und
zwar heiBt das, dass wir Gott sogar '‘Abba’ - 'Vater' nennen dlirfen, wie das in
Rédmer 8 und in Galater 4 gesagt wird. Und das ist ja die Art und Weise, wie
der Herr Jesus auch vor dem Kreuz schon den Vater genannt hat in Markus 14:
Abba, Vater, alles ist dir moéglich. Da muss man wissen, in der rabbinischen
Literatur wird gelehrt, man soll Gott nicht '‘Abba’ nennen, 'unser Vater' das
geht. Also auch in judischen Gebeten findet man 'Hebréisch ..." — 'unser Vater,
der du bist in den Himmeln'. Denn auch schon in Jesaja 63 wird ja Gott als
Vater bezeichnet im Sinn von 'Schépfer': Du bist der Tépfer, wir sind der Ton.
Aber 'Abba’ das ist eben nicht einfach 'Vater', sondern das ist die zartliche

Anrede. Gut, das entspricht im Prinzip dem, was wir im Deutschen als 'Papa’

_27_



bezeichnen wlirden. Aber da hat man gesagt, so mit '‘Abba’ darf man Gott nicht
ansprechen. Man kann also das nachkontrollieren und irgendeinen Siddur
nehmen, das sind diese Ublichen Gebetsbiicher, die man im Judentum braucht,
um Gebete - nicht nur an der Klagemauer sondern auch in der Synagoge in
aller Welt - zu beten. Schéne Gebete. Man findet wunderbare Namen Gottes,
sehr oft 'Hebraisch ...' = 'Gepriesen seist du, Herr unser Gott, Kénig der Welt.'
Aber auch viele andere Namen. Nie wird man 'Abba’ finden. Das sei zu intim.
Und das NT lehrt: Der Heilige Geist, an Pfingsten ausgesandt in die Herzen der
Erlésten, ruft 'Abba, Vater'. Das hat zu tun mit dem gedéffneten Heiligtum, dass
wir eine solche Nahe zu Gott bekommen haben, dass wir ihn als 'Abba' anrufen
durfen. 'Abba, Vater'. Jetzt kénnte jemand sagen: Also dann sollten wir doch
im Deutschen sagen 'Papa'’. Rickfrage: Warum hat Paulus im Rdémerbrief, der
ja auf Griechisch geschrieben wurde - wie das ganze NT - das Wort 'Abba’
eingesetzt und das ist Hebraisch-Aramaisch? Das ist nicht Griechisch. Er hat
das Fremdwort genommen. Und natlrlich hat er auch auf jeden Fall verzichten
mussen auf das Griechische ‘'patridion’. Das ist so wie im Russischen
'Vaterchen'. Ja, wie sagt man auf Russisch 'Babuschka'. Das ist 'Vaterchen, ja.
'Uschka' ist die Verkleinerung, ja. Und das geht gar nicht, das ist nicht wirdig
fir den ewigen allmachtigen Gott. Und darum wahlt Paulus 'Abba’. Und wenn
wir eben auch in anderen Sprachen jetzt die Bibel Ubersetzt haben, wie auf
Deutsch, dann steht auch ‘Abba’. Und es ist gut, dieses 'Abba’' zu nehmen,
denn wir mussen lernen 'Abba’ ist wirklich das ganz vertraute 'Vater', aber
trotzdem mit einem Respekt. Und es besteht eben die Gefahr, wenn man jetzt
in der eigenen Sprache 'Papa' benutzen wirde, dass der Umgang im Sprechen
zu Gott unwirdig werden kdnnte. Ich unterstelle das nicht einfach allen, die
das so getan haben. Aber es hat schon seinen Grund, warum eben 'Abba’, aber
man muss lernen. 'Abba’ das ist so vertraulich. Und das ist immer so schon,
wenn man in Israel ist, irgendwo unterwegs ist und dann hért man: 'Abba,
Abba'. Das sind die kleinen Kinder, die rufen so ihren Vater, ja. Das ist
Hebraisch-Aramaisch 'Abba’. Die sagen nicht 'Abbi, Abbi, Abbi'. 'Abbi' heiBt
'mein Vater', 'Abba’ ist eben das Vertraute. Und das hat eben nicht da drin wie
eine Verkleinerungsform irgendwie '‘Babuschka' oder so, sondern es ist einfach

wurdig, aber es drickt aus diese Nahe zu Gott. Das ist dieses offene Heiligtum.

- 28 -



Und jetzt wird hier gesagt:

21 und wir haben einen groBen Priester iiber das Haus Gottes,

Also wenn wir so in die Gegenwart Gottes kommen, dann kommen wir im
Bewusstsein, wir sind Priester und wir tun etwas, was Priester damals im
ersten und zweiten Tempel und auch zuvor in der Stiftshiitte niemals durften:
ins Allerheiligste hineingehen. Nur der Hohepriester und das nur an einem Tag
und nicht ohne Blut. Nein, wir dirfen da hineingehen, weil wir Priester sind.
Und da wird klar: Alle Glaubigen sind Priester und wir realisieren: Was in der
Kirchengeschichte geschehen ist, dass man plétzlich gewisse Glaubige - und
oftmals ist noch die Frage, ob das uUberhaupt Glaubige sind, echte Glaubige, -
wurden zu Priestern gemacht im Gegensatz zu dem Volk. Das ist vollkommen
gegen die Heilige Schrift. Und das war ja auch eine der groBen Entdeckungen
in der Zeit der Reformation: 1. Petrus 2 sagt ja, dass alle Glaubigen ein
heiliges Priestertum sind, ein koénigliches Priestertum. Und Offenbarung 1 Vers
5 sagt: Den, der uns liebt und uns von unseren Sidnden gewaschen hat in
seinem Blut - und dann - und uns gemacht hat zu einem Ko&nigtum, zu
Priestern seinem Gott und Vater. Alle Glaubigen sind Priester und darum haben
alle — Ubrigens Manner und Frauen - den Zugang ins Allerheiligste. Wir haben
aber einen, der uns leitet, und das ist dieser groBe Priester. Wie sagt man auf
Hebraisch 'Hohepriester'? 'kohen gadol'. Ich habe es hier aufgeschrieben auf
dem Blatt: 'kohen gadol' das heiBt 'Priester groBer'. Ja. Nicht wahr, man
wusste vielleicht, dass man Hebraisch rickwarts liest, aber dass man auch
noch ruckwarts spricht, das ist nicht unbedingt bekannt. Aber das ist auch nur
ein SpaB. Also man sagt einfach nicht 'groBer Priester', sondern man sagt
'Priester groBer'. Das ist einfach so. Also 'kohen gadol' - 'groBer Priester'. Und
wenn hier steht 'einen groBen Priester', das meint, der Herr Jesus ist unser
Hohepriester und leitet uns in unserer Anbetung. Und dann wird Vers 22
angehangt:

22 so lasst uns hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller
Gewissheit des Glaubens, die Herzen besprengt und so gereinigt vom
bosen Gewissen und den Leib gewaschen mit reinem Wasser.

Das ist so schdn diese Sprache von Paulus: lasst uns hinzutreten. Und dann
Vers 23:

- 20 -



23 Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung unbeweglich festhalten

Vers 24:

24 lasst uns aufeinander achthaben

Und wenn man einmal darauf achtet im ganzen Brief, wie oft das vorkommt,
dann merkt man, das ist eine ganz typische Redeweise im Hebrderbrief: lasst
uns, lasst uns, lasst uns. Es lohnt sich mal, alle Stellen herauszuschreiben. Und
nun, wir missen daran denken, gemaB 2. Petrus 3 Vers 15 - das hab ich ja bei
der Einleitung zum Hebraerbrief gezeigt - stammt der Hebraerbrief von Paulus,
der vierzehnte seiner Briefe, die in 2. Petrus 3 Vers 15 erwahnt werden. Und
Paulus war aber nicht Apostel flir das jldische Volk, sondern Apostel flr die
Nationen, so wie die zwdlf Apostel Apostel waren nicht flr die Heidenvoélker,
sondern fur die zwdlf Stamme Israel. Aber die zwdlf Apostel hatten auch einen
Auftrag im Blick auf die Nationen, aber ihre erste Aufgabe war Israel. Aber wir
sehen, der Auferstandene sagt in Matthaus 28 am Schluss zu den Elfen, also
den elf Apostel, dass sie eben hingehen sollen und alle Nationen zu Jingern
machen sollen. Also sie hatten auch einen Auftrag in Bezug auf die Heiden.
Aber der Apostel Paulus als Apostel hatte einen Auftrag flur die Heiden, aber
das heiBt nicht, dass er nicht auch einen Auftrag gehabt hat flr die Juden.
Darum sehen wir in der Apostelgeschichte auf seiner ersten Missionsreise,
zweiten, dritten, was sehen wir? Immer, wenn er in eine heidnischen Stadt
kommt, er sucht zuerst die Synagoge und spricht zuerst zu den Juden, weil er
das tat, was er selber schrieb. In Rdmer 1 Vers 16 sagt er: Das Evangelium ist
Gottes Kraft zum Heil jedem Glaubenden, dem Juden zuerst als auch dem
Griechen. Und darum hat er diese Prioritat festgehalten und ist zuerst zu den
Juden gegangen, dann auch zu den Heiden, was sein eigentlicher Auftrag war.
Und nun, im Hebraerbrief tritt er nicht auf als Apostel, sondern er tritt auf als
Lehrer. Nicht wahr, wenn er seine apostolische Autoritat gebrauchte,
ausgesprochen in den Korintherbriefen, wo schlimme Zustdnde waren und er
seine Autoritat als Apostel — und er sagt, aber nicht zur Zerstérung, sondern
zur Auferbauung, - die hat er voll ausgenutzt und eingesetzt. Er wurde zwar
angegriffen, als ware er kein richtiger Apostel, und dann hat er das klargestellt
und auch bewiesen, warum er ein echter Apostel ist. Aber eben das macht er

den Hebraern gegenluber nicht und das erklart auch, warum am Anfang des

-30 -



Hebrderbriefes steht nicht 'Paulus, Apostel Jesu Christi', sondern es beginnt mit
'nachdem Gott vielfaltig und auf vielerlei Weise ehemals zu den Vatern geredet
hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tage zu uns geredet im Sohn'.
Und dann spricht er Uber die Herrlichkeit des Sohnes und erwahnt viele
Herrlichkeiten und belegt das noch mit sieben Zitaten aus dem AT. Er steht
vollig zuriick und spricht nicht von seiner Apostelschaft. Aber daflir in Kapitel 3
Vers 1 nennt er den Herrn Jesus Apostel und Hoherpriester. Apostel, weil er so
wie Mose - aber grbéBer als Mose - von Gott her gesendet war. 'Apostel' heift
'Gesandter'. Und er kam und redete zu uns. Und als Hoherpriester wie Aaron -
aber viel héher als Aaron - war er der Priester, der uns vertrat und vor Gott
kam mit seinem Opfer. Aber der Herr Jesus wird 'Apostel' genannt im
Hebraerbrief und Paulus steht zurlick, aber ist ein Lehrer. Ein Lehrer hat nicht
die Autoritat eines Apostels, aber er macht Mut, er sagt: Lasst uns hinzutreten.
Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung. Lasst uns aufeinander achthaben. Das
ist dieser ermutigende Aufruf, etwas zu machen. Und er geht gewissermaBen
als Vorbild in der Sache voran. Also das ist ganz besonders kostbar, wie er das
eben hier macht und erklart, jetzt ist dieses Heiligtum offen. Wir haben
Freimutigkeit und jetzt wollen wir auch hinzutreten, und zwar mit wahrhafti-
gem Herzen. Das heiBt: nichts Verlogenes, Heuchlerisches im Herzen, sonst
haben wir keine Freimditigkeit. Mit wahrhaftigem Herzen. Und zweitens: in
voller Gewissheit des Glaubens, nicht ein bisschen so. Wir dirfen wirklich uns
voll abstitzen auf das Opfer des Herrn Jesus, das vollkommen ist. Ohne
Zweifel, es ist perfekt und wir sind vollkommen gemacht. Und wir dirfen uns
hundert Prozent auf das Wort Gottes abstiutzen. Volle Gewissheit des Glaubens,
das ist nicht dem Zeitgeist entsprechend. Der Zeitgeist sagt: Man kann sowieso
nicht wissen und in der Philosophie heute erwartet man nicht mehr, dass es
eine Wahrheit gibt. Das ist ein wichtiger Unterschied. Zur Zeit, als der Apostel
Paulus predigte und z.B. in Athen, der Hochburg der Philosophie, war und da
hat er mit Stoikern und Epikureern zu tun gehabt, diese Leute, so gottlos die
waren, die glaubten, dass die Erkenntnis von Wahrheit mdglich ist. Sie
verstanden unter Wahrheit etwas ganz anderes, aber immerhin rechneten sie
damit, dass man Wahrheit finden kdnnte. Und da kann der Apostel Paulus

ansetzen und er spricht von der wirklichen Wahrheit, ja. Aber heute, wenn man

-31 -



so mit gebildeten Leuten spricht, die so richtig dem Zeitgeist - auch in der
Philosophie - folgen, die finden uns wirklich véllig von gestern. Da glaubt einer
noch, man kdénne etwas wirklich wissen und es gabe Gewissheit, ja. Es gibt
keine Wahrheit. Und drum ist es flir uns noch ein bisschen schwieriger, weil wir
Uberhaupt riberbringen muissen, dass es tatsachlich mdéglich ist, die Wahrheit
zu finden. Und die Wahrheit ist nicht einfach eine Sache, sondern der Herr
Jesus sagte: Ich bin die Wahrheit. Ich bin der Weg, die Wahrheit und das
Leben. Aber flr uns ist es wichtig:

22 ... in voller Gewissheit des Glaubens [sollen wir kommen], die Herzen
besprengt und so gereinigt vom bésen Gewissen

Nun, in bestimmten Umstdnden im AT musste man Blut sprengen. Und hier,
wenn es heiBt 'die herzen besprengt', dann hei8t es, dass das Blut Jesu auf
unser Gewissen angewendet worden ist. Und das ist eben der wichtige Punkt
bei der Bekehrung: Da geht es eben nicht darum, dass man einfach glaubt:
Jesus ist fur alle Menschen gestorben. Nein, man muss zur Erkenntnis
kommen: Der Herr Jesus ist flir mich gestorben und sein Blut floss auf
Golgatha genau flir meine Sinden und dann hat man das erlebt. Die Herzen
sind besprengt und so wird man gereinigt vom bdsen Gewissen und es ist alles
gut, alles ist geordnet.

22 ... und den Leib gewaschen mit reinem Wasser.

Nicht wahr, im Judentum gehérte es zum ABC 'die Lehre von den Waschungen'.
Das erklart Paulus in Kapitel 6. Er sagt: Ihr Hebraer solltet eigentlich schon viel
weiter sein im Glauben, jetzt muss man euch wieder die Anfangsgriinde des
Glaubens erklaren und dazu gehért die Lehre von den Waschungen, die Lehre
vom Hande Auflegen usw. Das sind die Grundlehren des Judentums. Also da
hatten die Hebrder so Wachstumsstérungen, dass man ihnen sogar das, was
sie eigentlich schon von Kindesbeinen an wirklich verstehen sollten im
Judentum, muss man ihnen nochmals erklaren, um dann weiterzufahren: Und
jetzt, was ist neu dazu gekommen seit der Messias gekommen ist? Aber da
gehorte eben 'die Lehre von den Waschungen' dazu. Und das meint aufgrund
von 3. Mose 15 und 4. Mose 19: die Lehre von den Ritualbadern. Aus ganz
verschiedenen Grinden musste man sich im Judentum immer wieder baden.

Der einfache Grund flir Frauen - das gilt auch fir Manner - ist, nach jeder

-32 -



Periode musste man sich im Ritualbad reinigen und erst in der Folge konnte
man wieder in den Tempel gehen als rituell symbolisch gereinigt. Also Priester
mussten immer zuerst ein Ritualbad genommen haben. Alle Tempelbesucher
mussten immer zuerst ein Ritualbad genommen haben. Jetzt versteht man
auch Johannes 13, wo der Herr Jesus den Jingern die FlUBe wascht am
Vorabend der Kreuzigung. Da sagt Petrus: Nein, dass musst du mir nicht
machen. Doch, sonst hast du kein Teil mit mir. Ja, aber dann den ganzen Leib.
Nein, wer gebadet hat, hat nicht nétig, gewaschen zu werden, sondern nur die
FiBe. Ja und, dort macht der Herr klar: Du hast ja schon ein Ritualbad
genommen, wie das alle Juden gemacht haben vor dem Passahfest. Und nun,
hier wird gesagt, wir sollen hinzutreten, den Leib gewaschen mit reinem
Wasser. Was bedeutet das? Epheser 5,25 gibt die Antwort, was die geistliche
Bedeutung der Ritualbader ist. Nicht wahr, es gibt ja so viele Leute im Internet,
die sagen: Die Christen sollten das Gesetz Mose halten. Das ist fur die
Gemeinde auch gdltig. Ja, ich mdchte mal zu denen nach Hause gehen und die
sollen mir ihr Ritualbad zeigen, ja. Und dann werden wir genau prifen, ob die
Litermenge, ob die rein passt, die vorgeschrieben ist, ja. Und ob da lebendiges
Wasser kommt, ja. Also Epheser 5 Vers 25:

25 Thr Manner, liebt eure Frauen, wie auch der Christus die Gemeinde
geliebt und sich selbst fiir sie hingegeben hat, 26 damit er sie heiligte,
sie reinigend durch die Waschung mit Wasser durch das Wort,

Also hier wird gesagt, dass Christus die Gemeinde gereinigt hat mit einem
Wasserbad. Es wird gleich erklart, was dieses Wasserbad bedeutet: das Wort.
Wie kann das Wort uns ein Bad sein? Ganz einfach: Wenn man die Bibel liest
zum ersten Mal ... Es kann sein, es gibt Leute, die lesen die Bibel zum ersten
Mal, um darin Fehler zu finden. Sehr schnell merken sie, die Bibel findet Fehler
bei ihnen. Ja und mutige Leute stellen sich dem und beugen sich vor Gott. Wer
sich bekehrt, ist ein mutiger Mensch, eben kein Feigling. Sondern in
Offenbarung 21 werden unter den Garnituren, die in den Feuersee kommen,
genannt 'den Feiglingen aber’, die zu feig waren, sich dem zu stellen, wenn das
Wort Gottes uns eben Schuld und Sinde aufdeckt. Und wenn man dann
weiterliest in der Bibel kommt man auf 1. Johannes 1 Vers 9 und viele andere

Stellen: Wenn wir unsere Sinden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er

-33 -



uns die Stnden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit. Und so wird
das Wort zum Wasserbad. Und darum wird das auch genannt 'das Bad der
Wiedergeburt'. Kénnen wir aufschlagen Titus 3 Vers 4:

4 Als aber die Giite und die Menschenliebe unseres Heiland-Gottes
erschien, s errettete er uns, nicht aus Werken, die, in Gerechtigkeit
vollbracht, wir getan hatten, sondern nach seiner Barmherzigkeit
durch die Waschung der Wiedergeburt und die Erneuerung des
Heiligen Geistes, ¢ den er reichlich iiber uns ausgegossen hat durch
Jesus Christus, unseren Heiland, 7 damit wir, gerechtfertigt durch
seine Gnade, Erben wiirden nach der Hoffnung des ewigen Lebens.

Da haben wir's: durch die Waschung der Wiedergeburt. Das ist diese Uber-
tragung, die jetzt da in Hebrder 10 erwahnt wir: dass wir hinzutreten, den Leib
gewaschen mit reinem Wasser. Und dann kommt wieder ein 'lasst uns':

23 Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung unbeweglich festhalten

Also wir dirfen in die Gegenwart Gottes kommen mit Freimutigkeit. Und es ist
wichtig: Wir haben so viel Widerstand in dieser Welt, aber es ist wichtig, dass
wir als Glaubige das Bekenntnis, diese Hoffnung, die vor uns steht und auf die
wir jetzt auf dem neuen Weg, auf dem messianischen Weg, vorangehen, dass
wir diese Hoffnung unbeweglich festhalten. Und dann wird erklart:

23 ... (denn treu ist, der die VerheiBung gegeben hat);

Die Hoffnung ist eben nicht so wie bei den Menschen, wo man etwas hofft und
das bedeutet 'vielleicht'. 'Hoffnung' im biblischen Sinn bedeutet: Sicher, weil
der, der die VerheiBung gegeben hat, ist treu und er wird sie vollbringen. Und
dann ein drittes 'lasst uns':

24 und lasst uns aufeinander achthaben zur Anreizung zur Liebe und zu
guten Werken,

Manchmal kommen Leute neu in die Gemeinde und dann sagen sie: Wo ist da
die Anlaufstelle flr Seelsorge? Ja gut, vielleicht hatten sie das merken kénnen,
wo sie sicher erwartet werden, wenn sie ein Problem haben. Aber es kommt
noch mehr dazu: Alle in der Gemeinde sollen aufeinander achthaben. Das
wurde nicht funktionieren, wenn nur einer flir Seelsorge zustandig ware in der
Gemeinde oder die Altestenschaft, sagen wir zwei, drei, vier, finf. Nein, hier

wird gesagt: lasst uns aufeinander achthaben. Das ist etwas, was in der

-34 -



Verantwortung aller steht. Und es ist so: Einer hat eine Schwierigkeit und er
hat damit ein besonderes Vertrauen, zu dieser Person zu gehen. Und in dieser
Sache hat er ein besonderes Vertrauen, dorthin zu gehen. Gut, mach's doch.
Und schauen wir uns mal an, was in 1. Thessalonicher 5 steht, wo auch gezeigt
wird, dass Seelsorge aneinander ist eine Aufgabe von allen. Natlrlich gibt es
seelsorgerliche Fragen, die sind sehr schwierig und das kann jetzt einfach nicht
jeder und hat nicht jeder die richtige biblische Antwort darauf. Und darum
braucht es eben auch solche, die besonders Verantwortung tragen in der
Gemeinde, die dann solche Fragen Gbernehmen kénnten. Aber grundsatzlich -
und darum geht es mir — dass wir alle aufeinander achthaben.

1. Thessalonicher 5 Vers 14:

14 Wir ermahnen euch aber, Briider: Weist die Unordentlichen zurecht,
trostet die Kleinmiitigen, nehmt euch der Schwachen an, seid
langmiitig zu allen. 15 Seht zu, dass niemand Boses mit B6sem jemand
vergelte, sondern strebt allezeit dem Guten nach, sowohl zueinander
als auch zu allen.

Also hier wird allgemein den Bridern in Thessalonich gesagt: Weist die
Unordentlichen zurecht. Das sind solche, die etwas Falsches machen und die
wissen ganz genau, dass es falsch ist. Die muss man zurechtweisen. Dann wird
gesagt: Trostet die Kleinmditigen. Das sind solche, die denken: Das kann ich
nicht. Die sind kleinmitig, aber die kénnten und die muss man ermutigen:
Doch, das kannst du und der Herr hat uns ja durch das neue Leben die Kraft
gegeben. Die muss man in dem Sinn trdosten. Und dann heiBt es: Nehmt euch
der Schwachen an. Es gibt solche, die haben einfach eine gewisse Schwachheit
im Glauben, wie das beschrieben wird in Romer 14, dass sie einfach in
gewissen Dingen nicht Klarheit haben und dadurch schwach sind im Glauben
und man muss sich ihrer annehmen. Und dann heiBt es: Seid langmitig zu
allen. Also wir brauchen alle Geduld, weil wir alle irgendwie schwierig sind. Ja,
aber eben die ganze Gemeinde hat da eine Aufgabe:

24 ... lasst uns aufeinander achthaben zur Anreizung zur Liebe und zu
guten Werken,

Also 'anreizen' das heiBt 'motivieren’, ja. Wie reizt man ein Pferd an, Wasser zu

trinken, wenn es einfach nicht will? Ja, man kann eben Zaum und Zlgel

_35_



nehmen und eine Peitsche usw. und sie zum Wasser bringen. Aber das ist nicht
'‘anreizen'. Es gibt einen ganz einfachen Trick: die flache Hand, Salz. Und dann:
Komm, wir gehen zum Wasser. Und das Pferd kommt. Ja und so ist das auch
etwas Wichtiges diese Anreizung zur Liebe, eben motivieren und schauen, wie
man jemandem den richtigen Weg eben schmackhaft machen kann: zur
Anreizung zur Liebe und Uberhaupt zu guten Werken. Und dann wird weiter
gesagt:

25 indem wir unser Zusammenkommen nicht versaumen, wie es bei
einigen [oder etlichen] Sitte ist,

Oh, das ist nicht erst seit 2020 ein Problem, dass Gewisse einfach so ab und zu
in die Gemeinde kommen. Aber Gott erwartet eigentlich, regelmaBig. Ja gut,
aber wenn man in den Ferien ist? Mach mal Ferienplanung so, dass du dir
schon zu Hause Uberlegst, wo koénnte ich am Sonntag in eine biblische
Gemeinde gehen. Ferien heiBt ja nicht, dass man Ferien machen muss von der
Gemeinde, ja. Etwas anderes ist es, wenn man in der Mission ist, einen
missionarischen Auftrag hat, wo es gar keine Gemeinde gibt. Ja, da muss dann
zuerst eine Gemeinde entstehen. Aber eben, das Zusammenkommen ist etwas
Wichtiges und wir sollen uns eben gegenseitig anreizen zum Guten, indem wir
unser  Zusammenkommen nicht  versaumen. Wir  brauchen die
Zusammenklnfte. Man braucht eine regelmaBige Unterweisung. Man braucht
regelmaBige gesunde geistliche Gemeinschaft. Und dann heiBt es

25 ... versaumen, wie es bei einigen Sitte ist,

Die machen das einfach so. Dann muss man die Sitte andern. Und dann heiB3t
es:

25 ... sondern einander ermuntern, und das umso mehr, je mehr ihr den
Tag ndher kommen seht.

Der Tag, der kommt, wird in den weiteren Versen beschrieben. Das ist die
Wiederkunft Christi. Je naher wir zu dem Tag der Wiederkunft Christi kommen,
desto wichtiger ist es, die Zusammenkilnfte mdglichst nicht zu versdaumen.
Natlrlich gibt es Grinde. Krankheit usw., es gibt berechtigte Griinde, aber das
ist ja nicht der Normalfall. Und es wird hier gezeigt, dass das sogar 2020
wichtiger ist als im ersten Jahrhundert. Und es war damals schon wichtig. Aber

je mehr wir den Tag der Wiederkunft Christi herannahen sehen, desto wichtiger

- 36 -



wird es. Also endzeitlich - kann man sagen - ist das Zusammenkommen der
Erlésten noch wichtiger als duBerst wichtig. Das war ja schon am Anfang
auBerst wichtig. Und dann kommt Vers 26:

26 Denn wenn wir mit Willen siindigen, nachdem wir die Erkenntnis der
Wahrheit empfangen haben, so bleibt kein Schlachtopfer fiir Siinden
mehr iibrig, 27 sondern ein sicheres furchtvolles Erwarten des Gerichts
und der Eifer eines Feuers, das die Widersacher verzehren wird.
28 Jemand, der das Gesetz Moses verworfen hat, stirbt ohne
Barmherzigkeit auf die Aussage von zwei oder drei Zeugen; 29 wie viel
schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wert geachtet werden, der den
Sohn Gottes mit FiiBen getreten und das Blut des Bundes, durch das er
geheiligt worden ist, fiir gemein erachtet und den Geist der Gnade
geschmaht hat? 30 Denn wir kennen den, der gesagt hat: ,,Mein ist die
Rache, ich will vergelten", spricht der Herr. Und wiederum: ,, Der Herr
wird sein Volk richten." 31 Es ist furchtbar, in die Hande des lebendigen
Gottes zu fallen!

Was bedeutet das? Was ist das flr einer, von dem es heil3t, dass er mit Willen
sundigt, nachdem er die Erkenntnis der Wahrheit empfangen hat. Und da gibt
es solche, die sagen, das ist ein Wiedergeborener und andere sagen, das ist
ein Bekenner, der eben nicht wiedergeboren war. Was stimmt jetzt? Nun, wie
oft haben wir in diesem Abschnitt gelesen von Wiedergeburt? Nie. Aber es
steht auch nicht Uberall Wiedergeburt, ja, in der Bibel. Aber wo haben wir in
diesem Abschnitt gelesen etwas von Kindern oder S6hnen Gottes? Auch nicht.
Aber es steht auch nicht tUberall in der Bibel etwas von den Kindern Gottes und
von den S6hnen Gottes. Aber wo steht da etwas von Auserwahlten, denn der
Ausdruck 'Auserwahlte' wird immer gebraucht fiir wahre wiedergeborene
Glaubige? Wird hier auch nicht erwahnt. Aber was hier gesagt wird, ist: Wenn
wir mit Willen stindigen, nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen
haben. Wann empfangt man die Erkenntnis der Wahrheit? Ja, bei der
Bekehrung. Nein, vor der Bekehrung. Ja, in Johannes 16 sagt ja der Herr
Jesus: Der Heilige Geist wird kommen an Pfingsten und wenn er kommt, wird

er die Welt uberfihren. So steht das in Johannes 16 Vers 8:

_37_



8 Und wenn er gekommen ist, wird er die Welt iiberfiihren von Siinde
und von Gerechtigkeit und von Gericht.

Der Heilige Geist Uberfihrt. Das griechische Wort wird z.B. auch verwendet flr
einen Richter, der den Angeklagten Uberflihrt, ja. Da muss der Richter wirklich
logisch, absolut ohne Liicken dem Angeklagten zeigen, dass er es war und dass
er es genauso getan hat und genau an dem Datum und da war er auch gerade
dort usw. und dann, dann ist er Uberfihrt. Und oft, wenn das geschieht, bricht
ein Krimineller zusammen, sogar Hartgesottene, wenn sie Uberfuhrt werden.
Aber das heiBt noch lange nicht, dass sie's bereuen, was sie getan haben. Es
ist bewiesen, ich kann's nicht mehr verbergen, kann nicht mehr ligen. Vorher
habe ich versucht zu ligen und zu vertuschen und zu verdrehen. Und ja, und
da sind eben schon vier verschiedene Versionen erzahlt worden - das kann
doch nicht sein — und keine stimmt. Aber so geht’s auf. Der Angeklagte ist
Uberflhrt. Das ist die Erkenntnis der Wahrheit. Und dann sollte die Bekehrung
folgen. Es ist eigentlich wie in Kapitel 6. Wenn wir uns zurlickerinnern, dort
ging es ja auch genau um dieses Thema. Hebraer 6 Vers 4:

4 Denn es ist unméglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind
und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes
teilhaftig geworden sind s und das gute Wort Gottes und die
Wunderwerke des zukiinftigen Zeitalters geschmeckt haben e und
abgefallen sind, wieder hergestellt zu werden zur BuBe

Hm. Da heiBt es als erstes: Die einmal erleuchtet worden sind mit der
Erkenntnis der Wahrheit. Uberfiihrt, ja, aber hier steht nichts von echter BuBe
und Reue. Erleuchtet. Die himmlische Gabe haben sie geschmeckt, steht nicht
mal gegessen, geschmeckt. Und die haben das gute Wort Gottes und die
Wunderwerke, die auf das zuklnftige Zeitalter des 1000jahrigen Reiches
hinwiesen, geschmeckt. Aber jetzt haben wir ein Problem. Da steht: und des
Heiligen Geistes teilhaftig geworden sind. Ja, dann haben sie den Heiligen Geist
bekommen. Hier steht aber 'teilhaftig' und 'metecho’ heiBt, dass man Anteil
hat. Und Anteil haben ist eben schon dann erfillt, wenn der Heilige Geist an
einem Menschen wirkt und ihn Uberfihrt. Dann hat er Anteil an dem Wirken
des Heiligen Geistes. Nach der Bekehrung heiBt es in Epheser 1 Vers 13:

Nachdem ihr zum Glauben gekommen seid an da Evangelium - als punktuelle

- 38 -



Handlung - seid ihr versiegelt worden mit dem Heiligen Geist. Aber hier steht
teilhaftig des Heiligen Geistes. Und noch was, wer eine Elberfelder hat, sieht
vor 'Heiligen Geistes' ist das Wort 'des’, der Artikel, ist kursiv bedruckt oder je
nach Ausgabe klein gedruckt. Das bedeutet, im Grundtext steht der Artikel
nicht. Im Griechischen steht: und Heiligen Geistes teilhaftig geworden ist.
Wenn der Artikel steht 'der Heilige Geist', wird die Betonung gelegt auf die
Person von Gott dem Heiligen Geist. Wenn der Artikel fehlt 'Heiliger Geist' ist
die Betonung auf seiner Kraft, an seiner Kraftwirkung 'Sind Heiligen Geistes
teilhaftig geworden', das heiB3t, die haben Anteil bekommen an seiner Wirkung,
die eben den Sunder Uberfihrt. Und wenn sie dann schlieBlich sich bewusst
abwenden und den Sohn Gottes fiur sich selber kreuzigen, zur Schau stellen,
Hebrder 6 sagt: Die kdnnen nicht wiederhergestellt werden zur BuBe. Man
muss sich Folgendes vor Augen halten: Die Hebrder waren Juden, eben
Hebr&er. Und die sind zur Uberzeugung gekommen: Jesus von Nazareth ist der
Messias. Aber im Hebraerbrief wird die Frage gestellt: Sind wirklich alle
Hebraer echt bis zum Ende durchgedrungen im Glauben? Und darum wird im
Hebrderbrief immer wieder gesagt: Heute, wenn ihr seine Stimme hort,
verhartet eure Herzen nicht. Es ging also darum, dass es fraglich war, ob alle
wirklich ganz klar durchgedrungen waren. Und darum werden die aufgerufen:
Heute ist die Sache ganz fest und klar zu machen, weil das Risiko bestand,
dass diese Hebraer plotzlich sich wieder sagen: Ich hab genug von all diesen
Verfolgungen und diesen Nachteilen als Messias Glaubiger Jude, ich geh zurlick
wieder ins orthodoxe Judentum, wo man sich einig geworden war durch den
Entscheid des Sanhedrins, Jesus war nicht der Messias und er war ein
VerflUhrer, er musste gekreuzigt werden. Und wenn sie das taten, wieder
zurickgehen ins Judentum, und zwar in das Messias lose Judentum, dann
wirden sie den Sohn Gottes von Neuem kreuzigen, zur Schau stellen, sagt
Hebrder 6,6. Und jetzt hier nochmals ganz ernst:

26 Denn wenn wir mit Willen siindigen, nachdem wir die Erkenntnis der
Wahrheit empfangen haben, so bleibt kein Schlachtopfer fiir Siinden
mehr iibrig,

Wenn ein Messias Glaubiger Jude plétzlich wieder zuriickgeht ins Messias lose

Judentum, ja, wenn er das Opfer des Herrn Jesus verwirft, da gibt es keine

-39 -



weitere Mdglichkeit mehr. Die Tieropfer im Judentum die kdnnen keine Sinde
weghehmen. Dann bleibt kein Schlachtopfer mehr Ubrig. Und jetzt erklart der
Apostel Paulus: Das ist im Prinzip das Gleiche wie die, die im AT mit erhobener
Hand geslndigt haben. Schlagen wir das auf in 4. Mose. Das ist eine ganz
bestimmte Kategorie die, die mit erhobener Hand sitndigen. Nicht wahr, in
4. Mose 15,27 heiBt es:

27 Und wenn eine einzelne Seele aus Versehen siindigt, so soll sie eine
einjahrige Ziege zum Siindopfer darbringen. 28 Und der Priester soll
Siihnung tun fiir die Seele, die ein Versehen begangen hat

Und es ist so: Jede Sinde wird eigentlich bezeichnet als eine Sliinde aus
Versehen oder Hebraisch kann man auch ubersetzen 'durch Irrtum/durch
Verirrung'. Jede Slnde, die ein Mensch tut, ist eigentlich eine Verirrung. Und
da gibt es die Maglichkeit der Umkehr und der Vergebung. Jetzt aber wird der
Gegensatz gemacht in Vers 30:

30 Aber die Seele, welche mit erhobener Hand etwas tut, von den
Eingeborenen und von den Fremdlingen, die schmaht den HERRN; und
selbige Seele soll ausgerottet werden aus der Mitte ihres Volkes,
31 denn das Wort des HERRN hat sie verachtet und sein Gebot
gebrochen; selbige Seele soll gewisslich ausgerottet werden: Ihre
Ungerechtigkeit ist auf ihr.

Und das bedeutet Todesstrafe. Aber die Menschen haben ja alle mdglichen
Sinden begangen, wo sie ganz genau wussten aus den zehn Geboten: Ehre
Vater und Mutter. Du sollst den Sabbattag beobachten. Du sollst nicht téten
usw. Aber hier steht, jemand, der mit erhobener Hand slindigt, das ist einer,
der ganz bewusst von Gott abfallt und von seinem Wort. Und hier wird das in
Hebrder 10 so umschrieben Vers 28:

28 Jemand, der das Gesetz Moses verworfen hat,

Ja, das ist also nicht einfach: Ich wusste eigentlich schon, dass es Siinde war
und ... Nein, das ist ein bewusstes Verwerfen.

28 Jemand, der das Gesetz Moses verworfen hat, stirbt ohne
Barmherzigkeit auf die Aussage von zwei oder drei Zeugen;

Und nun wird also dieses Abfallen von einem Messias Glaubigen Juden, der

aber erst die Erkenntnis hatte, erleuchtet worden war, geschmeckt hatte das

- 40 -



gute Wort Gottes und der jetzt zurickgeht ins Judentum und sagt: Doch, Jesus
war ein VerfUhrer und er hat die Kreuzigung verdient. Dann wird erklart: Das
ist der gleiche Fall wie im AT. Er stirbt dann auf die Aussage von zwei oder drei
Zeugen. Jetzt sehen wir: Hier stehen wir im Hebrderbrief unter der Gnade. Im
AT stehen wir unter Gesetz. Aber hier wird klargemacht: Unter Gnade ist
Sindigen noch schlimmer als unter Gesetz. Denn der das Gesetz Mose mit
erhobener Hand verworfen hatte, der starb kérperlich. Aber hier wird das
ewige Gericht vorgestellt fir den, der ganz bewusst und definitiv den Herrn
Jesus ablehnt. Das entspricht im Grundsatz dem, was die Pharisder in
Matthdus 12 gemacht haben. Sie wussten genau: Nur der Messias kann einen
Besessenen, der stumm und sogar dort blind ist, heilen. Das kann niemand
anders. Der Herr Jesus heilt einen solchen. Und die Volksmenge reagiert ganz
naturlich und sagt: Das ist doch nicht der Sohn Davids? Das muss der Messias
sein. Und die Pharisder sagen: Nein, das macht er durch den Beelzebub, den
Teufel. Sie wussten genau, das geht gar nicht. Aber die haben ihn bewusst
verworfen. Und dann sagt der Herr Jesus: Jede Sinde wird vergeben. Aber
diese Lasterung des Geistes, durch den der Messias dieses Wunder getan hat,
das wird nicht vergeben in Ewigkeit. Warum? Weil das eine definitive Verwer-
fung des Erlésers war. Das waren keine Kinder Gottes, diese Pharisder. Das ist
ganz wichtig. Und auch hier im Hebraerbrief das sind nicht Kinder Gottes,
sondern das sind erleuchtete messianische Juden, kann man sagen. Und hier
wird nochmals gewarnt im Hebraerbrief: Das darf nicht geschehen. Und darum
mussen die, die eben noch nicht ganz durchgedrungen sind, die missen sich
jetzt bekehren und nicht warten. Darum steht immer wieder: Heute, wenn ihr
seine Stimme hort, verhartet eure Herzen nicht. Dass nicht der Tag kommt, wo
sie ploétzlich nicht mehr kénnen, weil es zu spat ist flr sie, wo die Gnadenzeit
abgelaufen ist. Und darum heiBt es hier in Vers 27, flr sie bleibt nur noch ein
gewisses [oder ein sicheres] furchtvolles Erwarten des Gerichts und der Eifer
eines Feuers, das die Widersacher verzehren wird. Und hier wird klargemacht:
Wenn man so den Sohn Gottes verwirft, das ist schlimmer als damals mit
erhobener Hand stindigen. Vers 29:

20 wie viel schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wert geachtet

werden, der den Sohn Gottes mit FiiBen getreten und das Blut des

- 41 -



Bundes, [Das ist das Blut des neuen Bundes, das Blut des Herrn Jesus.]
durch das er geheiligt worden ist, fiir gemein [flir unrein heiBt das]
erachtet und den Geist der Gnade geschmaht hat? [den Heiligen Geist
damit auch lastert]

Aber jetzt haben wir ein Problem, hier steht 'und durch das Blut des Bundes ist
er geheiligt worden'. Dann ist er doch ein Wiedergeborener 'geheiligt durch das
Blut'. Wenn stehen wirde 'gerechtfertigt durch das Blut', dann war's klar, denn
die Rechtfertigung das ist wirklich das, was Gott tut in Bezug auf die, die
wiedergeboren werden. Aber hier steht 'geheiligt'. Und 'geheiligt' ist wieder ein
Ausdruck, der nicht eindeutig ist fur sich allein. Nicht wahr, in 1. Korinther 7
liest man von Unglaubigen, die heilig sind. Gibt's das? Ja naturlich. Der Apostel
Paulus sagt einer Frau, die zum Glauben gekommen ist, aber ihr Mann noch
nicht: Frau, was weiBBt du, ob du deinen Mann retten wirst. Dieser Mann ist
geheiligt durch dich. Ja, ist er gerettet? Nein, er ist nicht gerettet. Aber die
Bibel sagt, er ist geheiligt. Und der Apostel Paulus sagt: Eure Kinder sind
heilig. Ja, aber sind die Kinder einfach von Kind auf errettet? Nein, aber sie
sind heilig. Was heiBt denn 'heilig'? 'Heilig' heiBt im Hebrdischen und im
Griechischen als Grundbedeutung 'abgesondert/auf die Seite gestellt'. Und
Kinder in gldubigen Familien die sind ganz speziell abgesondert, weil die Eltern
einen Schutz um sie herum machen. Die werden mit vielen Dingen in der Welt
nicht so konfrontiert wie die anderen Kinder. Und ein unglaubiger Mann hat
eine ganz besondere Chance, errettet zu werden durch die glaubige Frau und
auch umgekehrt: Eine unglaubige Frau durch ihren Mann, der zum Glauben
gekommen ist. Sie ist geheiligt. Das heif3t 'auf besondere Weise flr Gott
reserviert'. Aber 'geheiligt' heiBt noch nicht 'gerettet'. Jetzt muss man sich
vorstellen: Diese Messias Glaubigen Juden, die haben sich bekannt dazu: Jesus
von Nazareth ist der Messias und dieses Blut, das geflossen ist auf Golgatha,
das war nicht das Blut eines Kriminellen. Das war ein Irrtum, ein ganz
schwerer Irrtum von unserem Sanhedrin, der ihn zum Tod verurteilt hatte. Und
durch dieses Bekenntnis, und das ist ein sehr starkes Bekenntnis; der oberste
Gerichtshof, der Sanhedrin, auf den man nach 5. Mose 19 unbedingt héren
muss, was er entscheidet, zu sagen: Das war falsch. Und dadurch, dass sie

sich eben auf die Seite der Messias Glaubigen Juden gestellt haben und dieses

- 42 -



Blut als rein betrachtet haben, sind sie automatisch abgesondert worden. Das
gibt im Judentum grad einen Bruch. Und auch heute, also wenn sich einer so
auf die Seite des Herrn Jesus stellt mit seinem Bekenntnis, das hat Folgen, das
gibt einen Bruch in der Familie, in der Verwandtschaft, in der Bekanntschaft.
Das gibt einen Bruch. Und damit ist er geheiligt. Und jetzt wird hier gesagt:
Achtung, die die erleuchtet waren und die Erkenntnis der Wahrheit empfangen
haben, aber nun in einem nachsten Schritt bewusst den Sohn Gottes
verwerfen, ihn mit FuBen treten und den Heiligen Geist lastern, da bleibt nur
noch das Gericht. Es gibt kein anderes Schlachtopfer mehr. Und dann kommt
Vers 31:

31 Es ist furchtbar, in die Hdnde des lebendigen Gottes zu fallen!

Und das ist also wichtig, wenn man einen Bruder oder eine Schwester in der
Klinik besucht und die sagt: Das ist bei mir geschehen, ich bin verloren. Da
muss man wissen, wie man erklaren muss diese Stelle, um die wieder aus der
Klinik herauszuholen. Und es ist mdglich. Aber da ist es ganz wichtig, dass man
sich da im Klaren ist, da nimmt man eine riesige Verantwortung auf sich, je
nachdem, wie man diese Verse erklart.

Und zum Schluss noch eine Bemerkung: In der Zeit der Nazis wurde ja
besonders das AT als judisch verachtet und gehasst und es wurde gesagt: Im
AT da hat man diesen rachsichtigen Jahwe-Gott und im NT hat man einen
anderen Gott. Und da kam so einer zu Wilhelm Busch, diesem Jugendpfarrer in
der Nazizeit und hat ihm gesagt: ,Das AT das ist mit diesem rachslchtigen
Judengott und das NT ganz anders.™ Und dann sagt Wilhelm Busch: ,Ich will
Ihnen was sagen. 'Ich habe dich eh und je geliebt und dich aus lauter Gite zu

n

mir gezogen."™ ,Ja, sehen Sie, das ist jetzt eben der Gott der Liebe im NT." Und
dann sagt er: ,Wissen Sie, wo das steht? In Jeremia 31. Und jetzt sage ich
Ihnen noch ein Wort: 'Es ist furchtbar, in die Hande des lebendigen Gottes zu

fallen.
10 Vers 31." Der Gott im NT ist derselbe Gott wie im AT und umgekehrt. Aber

»Ja, sehen Sie, das ist dieser judische ..." ,Das steht im NT in Hebraer

Gott ist ein Gott der Liebe im Blick auf die ganze Menschheit und er ladt jeden
ein zu kommen und die Vergebung durch das Opfer des Herrn Jesus
anzunehmen. Aber es gibt eine Gnadenfrist, die ablauft. Und wer diese Frist

verpasst, flir den wird es ewig zu spat. Und das ist genau die Botschaft des

- 43 -



Hebraerbriefes: Heute, wenn ihr seine Stimme hoért. Man darf's nicht
aufschieben, denn man weil8 nicht, ob morgen der Tag kommt, wo das Herz
verhartet wird. Und dann wird man eben diesen Gott der Liebe kennenlernen
als den Gott, der Licht ist, der ein Gott ist der Gerechtigkeit und der Slinde
eben bestrafen wird und nicht einfach dartber hinweggeht. Und darum steht
hier: Es ist furchtbar, in die Hande des lebendigen Gottes zu fallen. Aber dann
ab Vers 32 nach dieser ernsten Ermahnung flr die, die nicht klar waren, wird
wieder Mut gemacht. Und diese Verse fuhren dann zu Hebraer 11, das Kapitel
Uber die Glaubenszeugen, und damit werden wir uns in einem Guss dann
nachstes Mal beschaftigen. Das gehdrt eben zusammen. Oft schaut man nur
Kapitel 11 an, aber man muss es anschauen von Vers 32 an und eigentlich ab
Vers 19, wo es um den neuen und lebendigen Weg geht. Der wird da
weitergeflihrt und der entspricht dem Weg, den schon die alttestamentlichen

Glaubenshelden gegangen sind.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -



