
Der Hebräerbrief – 08 – 10,8 – 31 – ID R190.08

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

15.02.2020

ID R190.08

Ich möchte alle herzlich begrüßen zu diesem Nachmittagsvortrag. Wir kommen

zu Teil 8 in unserer fortlaufenden Betrachtung des Hebräerbriefes. Wir lesen

heute ab Kapitel 10 Vers 8. Und auf dem Skript sieht man am Anfang nochmals

eine Übersicht  über  den Aufbau des  Hebräerbriefes.  Was man sich merken

muss, ist, der Hebräerbrief besteht aus 3 Hauptteilen: Kapitel 1 – 7 da geht es

um 'die Erhabenheit des Messias'. Hier wird die überragende Herrlichkeit des

Herrn Jesus, des Sohnes Gottes, als Messias vorgestellt. Und dann der zweite

Teil da geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Bundes'. Der Messias

sollte einen neuen Bund einführen und das wird behandelt in Kapitel 8 Vers 1

bis  10 Vers 18.  Und jetzt  merken wir  schon,  wir  betrachten also  noch die

letzten  Verse  von diesem zweiten  Teil:  'die  Erhabenheit  des  messianischen

Bundes', um dann direkt hinüberzugehen zum dritten Teil ab 10 Vers 19, da

geht es um 'die Erhabenheit des messianischen Glaubensweges'. Und jetzt ist

auch klar,  warum in diesem Teil  Hebräer 11 steht,  dieses berühmte Kapitel

über  die  Glaubenshelden  des  Alten  Testaments.  Da  geht  es  eben  um den

Glaubensweg.  Und in diesem Abschnitt,  letzten Abschnitt,  lernen wir  etwas

über  die  Erhabenheit  des  messianischen Glaubensweges.  Wir  lesen also  ab

Kapitel 10 Vers 8. Letztes Mal hatten wir dieses Zitat aus Psalm 40, das in den

Versen davor wiedergegeben wird, genauer angeschaut, eine Prophetie auf den

Herrn Jesus hin, dass er kommen sollte, wie es in den Schriften verheißen war,

um sich hinzugeben als Opfer, und zwar als Sünd- und Schuldopfer, aber auch

- 1 -



als Brand- und Friedensopfer und auch als Speisopfer. Und in dem Zusammen-

hang nun die Erklärung in Vers 8:

8 Während er vorher sagt: [eben in diesem Psalm 40] „Schlachtopfer und

Speisopfer  und  Brandopfer  und  Opfer  für  die  Sünde  hast  du  nicht

gewollt noch Wohlgefallen daran gefunden“

Das ist ein Zitat aus Psalm 40, wo man die Stimme des Messias hört, der zu

Gott  sagt:  Eigentlich  wolltest  du  nicht  diese  Opfer.  Was  wollte  Gott  den

eigentlich? Das wird jetzt weiter erklärt:

8 … (die nach dem Gesetz dargebracht  werden),  9 sprach er  dann:

„Siehe, ich komme, um deinen Willen zu tun.“ (Er nimmt das Erste

weg, damit er das Zweite aufrichte.) 

Also in Psalm 40 hört man den Messias sagen, dass Gott diese Opfer, die er

angeordnet hat in 3. Mose, nicht als das Definitive wollte. Das war nicht seine

eigentliche  Absicht.  Das  war  nur  etwas  Vorläufiges.  Und  darum  wird  hier

erklärt:  Er  nimmt  das  Erste  weg,  damit  er  das  Zweite  aufrichte.  Also  der

Messias sagt: Diese Opfer waren nicht das, was Gott eigentlich wollte. Was

wollte er dann? Nun, wenn in Psalm 40 der Messias sagt, „Siehe, ich komme,

um deinen Willen zu tun“, soll das bedeuten, dass der Messias in diese Welt

kommen würde, um als Mensch sich hinzugeben als Opfer, und zwar als ein

Opfer, das alle diese Opfer der Thora erfüllen würde. Die waren nur Hinweise

auf ihn, nur Hinweise auf ihn. Das Eigentliche war eben das Opfer des Herrn

Jesus selbst. Und Psalm 40, haben wir letztes Mal gesehen, betont ja, dass

Gott  dem  Messias  einen  Leib  bereiten  würde.  Warum?  Weil  Gott  ja  nicht

sterben kann. Darum musste der Herr Jesus ein wirklicher Mensch werden und

als  Mensch mit  diesem Leib  sollte  er  sich  als  Opfer  hingeben,  um alles  zu

erfüllen. Das Erste, das ist das mosaische System mit den Opfern, das wird im

Psalm 40 gewissermaßen weggenommen, und das Zweite wird aufgerichtet,

das ist die Hingabe des Herrn Jesus als Opfer zur Erfüllung der bildlichen Opfer.

Und dann wird die Schlussfolgerung erklärt in Vers 10:

10 Durch diesen Willen sind wir geheiligt durch das ein für alle Mal

geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi. 

Welcher Wille ist da gemeint? Nun, in Psalm 40 hat ja der Herr Jesus gesagt:

„Siehe, ich komme, um deinen Willen zu tun.“ Und der eigentliche Wille Gottes

- 2 -



war eben diese Hingabe des Messias als Opfer. Diesen Willen hat er vollführt,

diesen eigentlichen Willen. Eben die Opfer hat er nicht eigentlich gewollt, das

war nur eine Illustration. Aber der eigentliche Wille das war das Opfer des

Herrn Jesus. Und jetzt dürfen wir wissen: Durch diesen Willen Gottes sind wir

geheiligt durch das ein für alle Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi.

Die  Opfer  die  wurden  immer  wiederholt,  weil  sie  eben  in  sich  keine  Kraft

hatten. Darum mussten sie wiederholt werden. Aber das wirkliche Opfer, das

sollte nur einmal stattfinden. Darum wird hier betont: durch das ein für alle

Mal geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi. Und das hat zu etwas geführt,

was nun abgeschlossen ist: Wir sind geheiligt. Das heißt für Gott abgesondert

und reserviert als abgeschlossene Tatsache. Und jetzt fügt Paulus Folgendes

hinzu in Vers 11:

11 Und jeder Priester steht täglich da, verrichtet den Dienst und bringt

oft  dieselben  Schlachtopfer  dar,  die  niemals  Sünden  wegnehmen

können. 

Jetzt muss man beim Lesen ganz gut achten auf die Zeitformen. Darum beton

ich immer  wieder,  man sollte  die  Bibel  sorgfältig,  möglichst  auch  langsam,

lesen. Dann fallen einem diese Dinge auf. Jeder Priester steht täglich da. Das

ist Präsenz. Verrichtet den Dienst, nicht verrichtete. Verrichtet den Dienst und

bringt oft dieselben Schlachtopfer dar. Nun, wir sind hier mit dem Hebräerbrief

immer noch im Jahr 62 n. Chr. Damals stand der Tempel in Jerusalem noch –

bis ins Jahr 70. Im Jahr 70 haben die Römer den zweiten Tempel zerstört und

seitdem wurde er  nie  mehr wieder  aufgebaut  bis  heute.  Aber  zur  Zeit  der

Abfassung des Hebräerbriefes brachte man jeden Tag immer noch die Opfer

dar. Und darum wird da gesagt 'jeder Priester steht täglich da, verrichtet den

Dienst,  bringt  oft  dieselben  Schlachtopfer  dar'.  Der  Opferdienst  hatte  noch

nicht aufgehört. Nun, müsste jetzt jemand sagen: „Das geht doch nicht. Im

Jahr 32 war die Kreuzigung, da wurde das wahre Opfer dargebracht.“ „Ja“. „Ja,

und dieses Opfer ist das ein für alle Mal dargebrachte Opfer.“ „Jawoll.“ „Das ist

das Opfer, das für alle Ewigkeit gültig ist, für Zeit und Ewigkeit gültig ist.“ „Ja.“

„Ja, aber warum dann immer noch diese Opfer? Die waren immer noch da bis

ins Jahr 70.“ Das heißt also, das ist nicht ein Problem für den Hebräerbrief zu

sagen:  Wir  sind  geheiligt  durch  das  ein  für  alle  Mal  dargebrachte  [oder

- 3 -



geschehene] Opfer des Leibes Jesu Christi. Das ist eine Tatsache, aber völlig

unabhängig,  ob  es  noch  Opfer  gibt.  Warum  sage  ich  das  so?  Es  gibt  ja

Gläubige, die können das absolut nicht akzeptieren den Gedanken,  dass es

nach der Prophetie der Bibel in der Zukunft noch einen dritten Tempel geben

wird, in dem wieder Opfer dargebracht werden, bis der Antichrist den dritten

Tempel eben verunreinigen wird. Und darum steht prophetisch in Daniel 9,27:

27 Und zur Hälfte der Jahrwoche [nach 3½ Jahren] wird er Schlachtopfer

und Speisopfer aufhören lassen. 

Dann werden die Opfer gestoppt werden im dritten Tempel. Das kann doch

nicht  sein.  Es können doch nicht plötzlich wieder  Opfer kommen. Doch,  es

steht dort. Und sogar im Hesekieltempel während des 1000jährigen Reiches

wird ganz klar in der Bibel über Opfer gesprochen und die werden ganz genau

beschrieben. Das geht doch nicht. Natürlich geht’s, wenn es in der Bibel steht.

Aber das kann ja nicht das wahre Opfer sein und dann noch diese symbo-

lischen Opfer. Doch, das war damals auch bis ins Jahr 70. Und das hat dieser

Tatsache,  dass nur das Opfer des Herrn Jesus wirklich Sünden wegnehmen

kann, nur dieses Opfer ist das wahre Opfer,  das wurde nicht abgeschwächt

durch die Tatsache, dass diese Opfer immer noch da waren. Drum ist das so

wichtig diese Gegenwartsform. Das macht klar, dass der Hebräerbrief vor dem

Jahr 70 geschrieben worden ist. Aber noch etwas Wichtiges, warum steht hier

'jeder Priester steht täglich da'? Ja eben, weil die da standen. Nein, das hat

noch mehr Bedeutung. Im innersten Vorhof des Tempels durfte niemand sitzen.

Es heißt, es gibt im Judentum den Hinweis: Nur solche aus dem Haus David die

durften sitzen. Und zwar aus dem Grund: In 2. Samuel 7, wo es heißt, dass

der König David sich gesetzt hatte vor den Herrn und der Herr macht ihm dann

die prophetische Verheißung, dass von ihm der Messias abstammen würde, da

heißt es, dass David vor dem Herrn saß. Also in diesem Zelt, das er in der

Davidstadt aufgestellt hatte für die Bundeslade, die dort bereitstand, um dann

im Salomotempel wieder verwendet zu werden, da saß er vor der Bundeslade

nieder. König David durfte sitzen vor der Bundeslade. Und darum sagte man:

Wer  aus  dem  Haus  David  ist,  darf  sitzen  im  inneren  Vorhof,  aber  sonst

niemand.  Also alle Priester  mussten stehen.  Man durfte  nie  zwischendurch,

wenn man gerade keine Arbeit hatte, hinsitzen. Drum ist das ganz wichtig:

- 4 -



Jeder  Priester  steht  täglich  da.  Und  das  drückt  eben  aus,  dass  dieser

Opferdienst,  der  eben  nur  symbolisch  war,  niemanden  zur  Ruhe  bringen

konnte. Die Priester selber, die die Opfer brachten, durften nie hinsitzen, weil

diese  Opfer  ja  nicht  wirklich  Sünde  wegnehmen  konnten,  sondern  nur  ein

symbolischer  Hinweis  waren darauf,  dass  einmal  der  Messias  kommen wird

nach Jesaja 53 und durch sein Opfer wird dann die Sünde wirklich hinweggetan

werden. Und dieses Stehen ist also ganz wichtig und steht nun im Kontrast zu

Vers 12:

12 Er aber, [im Griechischen betont, nicht er aber.] 

12 Er aber, nachdem er ein [nicht ein Schlachtopfer, sondern ein, das ist ein

Zahlwort] ein Schlachtopfer für Sünden dargebracht hat, hat sich auf

immerdar gesetzt zur Rechten Gottes, 

Das ist der Kontrast: Die stehen jeden Tag, er sitzt. Und es ist ja so, der Herr

Jesus ist am Kreuz gestorben, am dritten Tag auferstanden. 40 Tage später

ging er in den Himmel und dann hat er sich als Mensch auf den Thron Gottes

gesetzt, um damit auszudrücken – damals im Jahr 32 – : Jetzt ist das Opfer,

das  wahre  Opfer,  dargebracht  und  alle,  die  dieses  Opfer  im  Glauben  in

Anspruch nehmen, die kommen zur Ruhe. Wie in diesem bekannten Lied: Auf

dem Lamm ruht meine Seele, betet voll Bewunderung an. Und dann in einer

weiteren Strophe heißt es: Da, wo Gott mit Wonne ruht, bin auch ich zur Ruh

gebracht. Und darum ist dieses 'Sitzen' des Herrn Jesus zur Rechten Gottes

ganz ganz wichtig. Und dadurch wird gerade der Kontrast deutlich: Das wahre

Opfer führt zur himmlischen Ruhe, aber die Symbole, die noch bis im Jahr 70

blieben, die konnten niemandem wirklich innere Ruhe und wirkliche Befreiung

des Gewissens bringen. Und es wird ja auch noch oft betont in Vers 11 diese

Schlachtopfer, die niemals Sünden wegnehmen können, das sind nur Symbole.

Aber er hat ein einziges dargebracht, hat sich gesetzt zur Rechten Gottes, und

zwar auf immerdar gesetzt. Das drückt aus, dass die Ruhe des Herrn Jesus, die

er uns gebracht hat durch sein Opfer, die ist nicht zeitlich beschränkt. Diese

Ruhe gilt für Zeit und Ewigkeit. Darum ist dieses Wort 'immerdar' ganz ganz

wichtig. Dieses Opfer gilt für alle Ewigkeit, diese Ruhe gilt für alle Ewigkeit.

Vers 13 sagt dann:

- 5 -



13 fortan wartend, bis seine Feinde hingelegt sind als Schemel seiner

Füße.

Also der Herr Jesus hat den höchsten Platz eingenommen und das war eben

vorausgesagt  in  Psalm  110  Vers  1.  Können  wir  das  aufschlagen.  Diesen

messianischen  Psalm haben  wir  ja  schon behandelt  in  Verbindung mit  den

früheren  Kapiteln  des  Hebräerbriefes,  darum ist  das  eine  Wiederholung.  In

Psalm 110:

1 Von David, ein Psalm. Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich

zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel für deine

Füße!

Dieses Wort wurde erfüllt.  Als der Herr  Jesus nach der Himmelfahrt  in den

Himmel kam, hat Gott, der Vater, ihn so angesprochen: Setze dich zu meiner

Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel für deine Füße! Und dann

hat der Herr Jesus sich zur Rechten Gottes gesetzt. Und so wurde Psalm 110

erfüllt, er als Nachkomme von David, von König David. Und noch mehr: Er hat

sich  nicht  einfach  gesetzt  in  den  Vorhof  des  Tempels,  des  himmlischen

Tempels. Im Vorhof durfte ja auf Erden kein Priester sitzen. Aber er hat sich im

Allerheiligsten auf den Thron Gottes gesetzt. Das ist die Bundeslade mit den

Cherubim, da thront Gott zwischen den Cherubim. Psalm 80 Vers 1: Der du

thronst zwischen den Cherubim, strahle hervor. Das ist der Thorn Gottes im

Himmel und da hat der Herr Jesus sich zur Rechten Gottes gesetzt als Mensch.

Also Psalm 110 Vers 1: Der HERR mit Großbuchstaben meint den Eigennamen

Gottes 'JHWH' geschrieben im Hebräischen, der ewig Seiende, der Unwandel-

bare. Damit ist hier der Vater gemeint. Und er sprach zu meinem Herrn sagt

David. Die Rabbiner haben bei den Punkten und Strichen, die die Vokale im

Mittelalter  angegeben  haben  im  hebräischen  Text,  haben  sie  gesetzt  hier

'Adoni' – 'mein Herr'. 'Adoni' kann man jedem Mann auf der Straße sagen. Also

wenn  man irgendwo –  sagen  wir  in  Jerusalem –  ist  und  man  weiß  nicht,

wodurch, wo geht die Straße durch, man hält jemanden an auf der Straße

'Hebräisch … Adoni' – 'mein Herr, können Sie mir erklären …', das ist ganz

normal. Was man aber nie sagen darf in Israel 'Adonai', das gäbe ein Schock.

Weil  'Adonai' heißt 'mein Herr', aber nur für Gott. Ja, das ist eigentlich eine

Mehrzahlform 'meine Herren'.  'Adonai' darf man niemals sagen, aber  'Adoni',

- 6 -



das geht.  Nur,  die  letzte Frage,  die  der  Herr  Jesus  dem Judentum gestellt

hatte, bevor er dann ans Kreuz ging, das war am Dienstag vor Karfreitag, da

hat er, nachdem man ihm so viele Fragen gestellt hatte, die er beantwortet

hat, eine letzte Frage gestellt und niemand konnte sie ihm beantworten. Und

zwar hat er gesagt: David hat gesagt 'der Herr sprach zu meinem Herrn, setze

dich  zu  meiner  Rechten',  wie  kann  David  seinen  Sohn,  denn  der  Messias

musste ja Davids Sohn sein, das war ja vorausgesagt in Jeremia 23 Vers 5, wie

kann  David  seinen  Sohn  nennen  'mein  Herr',  wenn  er  sein  Sohn  ist.  Und

wirklich,  ich  würde  ja  nie  auf  die  Idee  kommen,  einen  meiner  Söhne  mit

'Adoni' –  'mein  Herr'  anzusprechen.  Aber  David  nennt  seinen Sohn –  über

Generationen – 'mein Herr'. Was ist die Antwort? Weil der Messias eben nicht

ein gewöhnlicher Mensch sein würde, sondern oberster Herr, der den Platz als

Einziger einnehmen kann zur Rechten des Thrones Gottes. Aber noch mehr, in

Psalm 110 Vers 5, dort heißt es: 

5 Der  Herr  zu  deiner  Rechten  zerschmettert  Könige  am Tag seines

Zorns. 

Und hier steht im hebräischen Text mit den Punkten und Strichen für Vokale

eingesetzt 'Adonai'. 'Adonai' zu deiner Rechten. Der 'Adonai' zu deiner Rechten

zerschmettert  Könige.  Und  da  wird  für  den  Herrn  Jesus  dieser  Ausdruck

gebraucht, der eben für Gott ist, 'Herr' für Gott, so wird er genannt. 

Und nun erklärt der Hebräerbrief, das hat sich erfüllt, der Herr Jesus eben hat

sich als Mensch zur Rechten Gottes gesetzt. Er hat den höchsten Platz. Er ist

'Adonai'. Und jetzt wartet er, bis schließlich einmal alle Feinde ihm zu Füßen

gelegt würden. Nicht wahr, der Herr Jesus hat den höchsten Platz, den es gibt,

eingenommen und darum konnte er auch sagen in Matthäus 28 nach seiner

Auferstehung schon: Alle Gewalt ist mir gegeben im Himmel und auf Erden.

Aber in den vergangenen 2000 Jahren hat es noch so viele Kriege gegeben.

Wir sehen das noch nicht, dass ihm alles unterworfen ist. Warum? Weil das

alles noch eine Frage der Zeit ist. Aber er wird kommen als König über alle

Könige und eben auch als Richter der Welt und dann wird sich eben Psalm 110

in der Zukunft erfüllen Vers 5:

5 Adonai zu deiner Rechten zerschmettert Könige am Tag seines Zorns.

- 7 -



Er wird richten unter den Nationen. Er füllt alles mit Leichen. Das Haupt über

ein großes Land zerschmettert er. Wenn er kommen wird in der Zukunft als

König der Welt mit allen Erlösten, dann wird er das letzte Wort sprechen über

diese  Welt  und  er  wird  alle  Feinde  sich  unterwerfen.  Und  auch  durch  das

1000jährige Friedensreich hindurch, das dann folgt, wird er alles sich unter-

stellen. Aber das ist in dem Sinn noch zukünftig. Und darum steht hier:

13 fortan wartend, bis seine Feinde hingelegt sind als Schemel seiner

Füße.

Aber dann kommt Vers 14:

14 Denn  mit  einem  Opfer  hat  er  auf  immerdar  die  vollkommen

gemacht, die geheiligt werden.

Dieses eine Opfer hat ausgereicht. Und die, die an den Herrn Jesus glauben,

die sind jetzt vollkommen gemacht. Und die Zeitform hier ist Aorist, aber Aorist

Indikativ,  das  ist  wichtig.  Das  heißt  das  ist  eine  abgeschlossene  Handlung

punktuell gesehen in der Vergangenheit. Also der Herr Jesus hat die, die an ihn

glauben, die hat er vollkommen gemacht. Wie geht das? Keiner von uns käme

auf die Idee 'ich bin vollkommen'. Ja, im praktischen Leben ist keiner von uns

vollkommen. Aber wir müssen uns Folgendes vor Augen halten: Der Herr Jesus

hat am Kreuz alle Sünden unseres ganzen Lebens getragen, und zwar, das hat

er getan am Kreuz auf Golgatha im Jahr 32 an diesem Karfreitag, an diesem

einen Tag, wo er alle Sünde abgeschafft hat durch sein Opfer. So haben wir es

doch gefunden. In Hebräer 9, ich wiederhole Vers 26:

26 Jetzt aber ist er einmal in der Vollendung der Zeitalter offenbart

worden zur Abschaffung der Sünde durch sein Opfer.

Das heißt  also:  Der  Herr  Jesus  hat  am Kreuz die  Sünde abgeschafft.  Aber

damals im Jahr 32 hat ja keiner von uns je existiert. Nein. Ja, wir hatten noch

gar keine einzige Sünde begehen können. Ja und er hat sie bereits getragen,

und zwar getragen und das Gericht Gottes getragen und es ist vollendet. Er ist

gestorben und auferstanden, in den Himmel gefahren, hat sich zur Rechten

Gottes gesetzt. Das Werk ist abgeschlossen, ein für alle Mal. Ja, und jetzt ist

das uns zugerechnet. Bei der Bekehrung, wenn ein Mensch sich mit dem Opfer

des Herrn Jesus eins macht, gewissermaßen wie früher die Opfer, die mussten

ihre Hände aufstützen auf den Kopf des Sündopfers und damit identifizierten

- 8 -



sie sich als Sünder mit dem unschuldigen Opfer. Und da wurde das Opfer mit

dem Sünder als Einheit gesehen. Und darum hat Gott bei der Bekehrung den

Herrn Jesus mit  uns identifiziert und sein ganzes Werk ist uns zugerechnet

worden.  Und  das  umfasst  alles:  die  Sünden,  die  wir  begangen  haben  in

unserem Leben bis zur Bekehrung, die Sünden bis heute und sogar bis ans

Lebensende. Alles. Und jetzt müssen wir uns vorstellen: Wenn jede Sünde weg

ist, was bleibt dann noch? Dann bleibt nur noch ein vollkommener Mensch, ein

Mensch ohne Sünde. Und das, wird hier gesagt, hat uns vollkommen gemacht

mit einem Opfer. Wie lange? Auf immerdar. Dann kommen wir richtig zur Ruhe.

Alles  vergeben.  Alles  gut  gemacht.  Und  dann  versteht  man,  warum es  in

Römer 8 am Schluss heißt, dass jetzt nichts mehr uns trennen kann von der

Liebe  Gottes,  weil  alles  vollkommen  geordnet  ist.  Ja  gut,  könnte  ja  jeder

kommen, auch die Gottlosen, die das Opfer nicht wollen, die können sagen:

Jesus Christus ist für mich gestorben, wieso kann mich Gott dann noch im

Feuersee richten? Er hat ja alles vollbracht am Kreuz. Ja und jetzt, was sagen

wir dazu? Gott bestraft doch nicht zweimal für das Gleiche. Hm. Der Punkt ist

der: Natürlich hat Johannes in Johannes 1 gesagt 'Siehe das Lamm Gottes,

welches  die  Sünde  der  Welt  wegträgt'.  Natürlich  hat  der  Apostel  Johannes

geschrieben  in  1.  Johannes  2:  Jesus  Christus  der  Gerechte  und  er  ist  die

Sühnung für unsere Sünden, nicht aber allein für die unseren, sondern auch für

die ganze Welt.  Was bedeutet das? Das bedeutet,  dass der Herr  Jesus am

Kreuz genügend bezahlt hat im Blick auf alle Menschen. Das heißt: Gott lädt

jeden Menschen ein und wenn er Buße tut, rechnet er das Werk des Herrn

Jesus  zu  und  das  reicht  für  jeden.  Da  muss  keiner  denken:  Ich  bin

ausgeschlossen. Aber die, die nicht kommen und sich nie in einer Bekehrung

mit  dem  Opfer  des  Herrn  Jesus  eins  machen,  denen  ist  das  Opfer  nie

zugerechnet worden.  Und drum kann man nicht  sagen,  der  Herr  Jesus hat

dann  für  ihre  Sünden  bezahlt.  Er  hat  soviel  bezahlt,  dass  alle  kommen

könnten,  aber  diese  Identifikation  ist  ganz  grundlegend  wichtig.  Und  das

geschieht nur in einer echten Bekehrung. Dort wird das Opfer zugerechnet und

dann  ist  es  zugerechnet.  Aber  dann  gilt  es  für  die  Ewigkeit.  Hat  uns

vollkommen gemacht oder wie es hier wörtlich heißt:

- 9 -



14 ...  hat  er  auf  immerdar  die  vollkommen  gemacht,  die  geheiligt

werden.

Und das ist so schön, diese zweite Hälfte des Verses 'die geheiligt werden'. Das

ist auf Griechisch ein Durativ.  Die geheiligt werden, das heißt,  die die fort-

dauernd geheiligt werden. Nicht wahr, das wahre Christenleben beginnt mit der

Bekehrung: Gott nimmt uns alle Sünden weg und das vollgültige Opfer wird

uns zugerechnet.  Aber  jetzt  als  Gläubige  auf  unserem Weg:  Da haben wir

versagt und dort haben wir versagt und da wieder. Ja und jetzt? Wir müssen

nicht  verzweifeln,  denn  Gott  wirkt  in  uns,  dass  es  eine  fortschreitende

Heiligung  gibt  in  unserem  Leben.  Dinge  gehen  uns  auf,  die  wir  vielleicht

gestern gar noch nicht so gesehen haben. Wir bringen sie in Ordnung. Drum ist

1. Johannes 1 Vers 9 so grundlegend für die Bekehrung und für das Christen-

leben:

9 Wenn wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass

er uns die Sünden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit.

Und 'reinigt' das ist auch ein Durativ, der uns immer wieder reinigt, jedes Mal.

Das ist die praktische Heiligung. Und das ist ein Prozess durch das ganze Leben

hindurch bis zum Tod und dann werden wir befreit von der sündigen Natur, die

in unserem Körper ist. Aber auch bei der Entrückung dann ist es vorbei. Also

sündigen können wir nur als Gläubige noch in diesem Leben. Aber Gott wirkt in

unserem Leben, damit es eine fortdauernde Heiligung gibt. Und so muss man

immer  unterscheiden zwischen 'Stellung'  und  'praktischer  Zustand'.  Das  ist

ganz wichtig, dass man weiß, in der Stellung, der Stellung gemäß, sind wir vor

Gott gerechtfertigt. Römer 5 Vers 1:

1 Da wir nun gerechtfertigt worden sind aus Glauben, so haben wir

Frieden mit Gott.

'Gerechtfertigt worden' ist auch ein Aorist, also eine punktuelle Handlung in der

Vergangenheit. Im Moment der Bekehrung, wo ich Gott gedankt habe für das

Opfer des Herrn Jesus, das gültig ist für alle meine Sünden, hat Gott mich

gerecht gesprochen, als einmaliger Akt: Dieser Mensch ist gerecht. Warum?

Weil  der  Herr  Jesus  alle  Sünden  weggenommen  hat  und  jetzt  ist  er  ein

Gerechter. Das ist meine Stellung vor Gott. Aber der praktische Zustand, das

ist etwas ganz anderes und da braucht es eben die fortdauernde Heiligung.

- 10 -



Aber das müssen wir klar unterscheiden: 'Stellung' und 'Zustand'. Ich möchte

eine  andere  Stelle  zeigen,  wo  man  beides  in  einem  Vers  oder  ganz  nahe

beieinander findet. Schlagen wir mal auf Epheser 5. Epheser 5 Vers 8. Paulus

spricht  zu  wahren  Gläubigen.  Er  nennt  die  Epheser  in  diesem  Brief  eben

'Heilige  und  Treue',  solche,  die  wirklich  aus  dem Tod  zum Leben  hinüber-

gedrungen sind und man denke an Kapitel 2 z.B. Und jetzt in Kapitel 5 Vers 8

sagt er:

8 Denn einst wart ihr Finsternis, jetzt aber seid ihr Licht in dem Herrn;

wandelt als Kinder des Lichts 

Also er sagt: Früher waren wir einfach Finsternis. Wir waren nicht nur in der

Finsternis, sondern wir waren Finsternis. Aber mit der Bekehrung gilt: Ihr seid

Licht  in dem Herrn.  Das ist  unser  Zustand.  Aber  gleich kommt ein Befehl:

wandelt als Kinder des Lichts. Jetzt müsst ihr auch so praktisch leben jeden

Tag, dass man sieht, dass ihr Kinder des Lichts seid. Also nach dem Sprichwort

'Würde verpflichtet' – 'Noblesse oblige'. Wenn man aus einer fürstlichen Familie

stammt, dann muss man so leben, wie das erwartet wird von einer Fürsten-

familie. Und die Gesellschaft hat heute noch Erwartungen. Nur, wir wissen, in

England ist es irgendwie nicht mehr so wie früher. Das macht vielen Mühe, ja.

Aber das wäre die Erwartung 'Würde verpflichtet'. Und das ist die Erwartung

Gottes: Wenn wir schon Licht in dem Herrn sind, dann sollen wir auch so leben,

als Kinder des Lichts leben. Und wenn wir schon vollkommen gemacht sind,

dann  sollen  wir  in  der  Heiligung  fortschreiten.  Also  'die  Stellung'  und  'der

Zustand'. Und es ist wichtig, dass man in der Verkündigung beides verkündigt:

unsere vollkommene Stellung, z.B. auch 2. Korinther 5 Vers 17:

17 Wenn jemand in Christus ist, so ist er eine neue Schöpfung; das Alte

ist vergangen, siehe, alles ist neu geworden.

Das gilt. Das ist Tatsache. Das ist unsere Stellung. Aber die Stellung muss auch

verkündigt werden in der Verkündigung. Und es gibt manche Orte, da wird nur

die praktische Seite verkündigt. Und ich hab das auch schon erlebt an Orten,

wo fast  nur oder eher zur Hauptsache die Stellung betont worden ist.  Und

beides ist gefährlich. Es braucht eine gesunde Balance von beidem. Und es ist

eigentlich so, wenn man nur die Stellung verkündigt, dann nimmt man das als

Ruhekissen und denkt: Okay. Aber das ist kein Ruhekissen, sondern das soll

- 11 -



uns gerade aufwecken. Und wenn wir jemanden hören würden, der sagt: Ich

bin gerettet, jetzt kann ich leben wie ich will. Und das soll ein Wiedergeborener

sein?  Das  ist  nicht  die  Sprache der  Wiedergeburt.  Da  muss  man ernsthaft

hinterfragen, ob so einer sich bekehrt hat. Aber wenn einer gesündigt hat und

er ist danach so traurig, da merkt man, das ist ein wahrer Gläubiger. Er fühlt

sich elend, wenn irgendetwas ins Leben kommt und die praktische Gemein-

schaft mit dem Vater und dem Sohn stört oder sogar unterbricht. Er ist nur

noch elend. So wie König David das beschreibt in Psalm 32: Als ich schwieg,

stöhnte ich. Und er fühlte sich nur noch elend, bis er dann die Sünde wieder

praktisch  geordnet  hat  und  die  praktische  Gemeinschaft  wiederhergestellt

wurde. Und so ist das also, die Stellung ist nicht da, damit solche, die gar nicht

richtig wiedergeboren sind, sagen können: Ja, dann kann ich leben wie ich will.

Das geht überhaupt nicht. Das ist so etwas Übles. Aber es ist wichtig, dass

man den wahren Gläubigen diese Sicherheit  vermittelt.  Und das hilft  ihnen

dann auch im Praktischen,  wenn der  Feind sie  anfechtet.  Und ich hab das

schon erlebt, dass jemand schließlich in der Psychiatrie gelandet ist, weil er

dachte: Der Herr vergibt mir nicht mehr. Ich bin verworfen. Und ich konnte ihm

beweisen  in  der  Klinik:  Das  stimmt  gar  nicht.  Er  hatte  immer  Hebräer  6

gelesen und Hebräer 10, was dann nachher folgt, ja, wir kommen noch drauf.

Immer  diese  Stellen  hat  er  studiert,  nichts  mehr  anderes,  hat  man  den

Eindruck gehabt. Und da steht doch in Hebräer 6: die können nicht mehr zur

Buße erneuern. Das bin ich wahrscheinlich. Hebräer 6: und abgefallen sind. Ich

muss mal den Zusammenhang lesen Vers 4:

4 Denn es ist unmöglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind

und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes

teilhaftig  geworden  sind  5 und  das  gute  Wort  Gottes  und  die

Wunderwerke  des  zukünftigen  Zeitalters  geschmeckt  haben  6 und

abgefallen sind, wieder zur Buße zu erneuern, da sie den Sohn Gottes

für sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen. 

„Ich  bin  das.“  Ich  sage:  „Nein!“  Wie  muss  man  dann  vorgehen  in  der

Seelsorge? Ich habe ihm gesagt: „Ja, hast du (Es ging um bestimmte Sünden

aus seiner Jugendzeit, Jahre zurück.), hast du das Gott bekannt?“ Ich wusste,

dass er es getan hat, aber ich musste ihn fragen, nicht wahr. Der Herr Jesus

- 12 -



hat ja auch diesen Gelähmten in Johannes 5 gefragt: Willst du gesund werden?

Ja, einen Kranken muss man doch nicht fragen 'willst du gesund werden?'.

Doch, er muss es wirklich klar sagen 'ich möchte gesund werden'. Ich habe

ihm gesagt: „Hast du diese Sünde bekannt?“ „Ja.“ „Einmal?“ „Immer wieder.“

War mir auch klar. Das sind genau diese Leute, die haben ein feines Gewissen

und die bekennen das Gleiche immer und immer wieder.  Aber bekam noch

keine  Ruhe.  Und  da  konnte  ich  ihm sagen:  „Schau,  würdest  du  zu  dieser

Gruppe gehören in Hebräer 6, dann würdest du gar keine Reue empfinden und

würdest du es gar nicht bekennen, denn da steht 'die können nicht zur Buße

erneuern' oder 'wiederhergestellt werden zur Buße' noch genauer übersetzt.

Denn die haben nicht mal Buße getan und jetzt können sie das nicht mehr

wiederholen. Das 'erneuern' heißt quasi, wiederhergestellt werden zur Buße,

das ist der Sinn. Die können nicht mehr wiederhergestellt werden zur Buße.

Aber du hast ja Buße getan. Und noch etwas: Ein Mensch könnte gar nicht

wirklich Buße tun, wenn nicht Gott ihn zur Buße leitet. Römer 2 Vers 4 sagt

ganz klar, dass es die Güte Gottes ist, die zur Buße leitet. Und Römer 3 Vers 10

macht ja klar: Da ist keiner, der Gott suche. Wir Menschen würden Gott nie

suchen  von  uns  aus,  sondern  er  muss  in  unseren  Herzen  wirken  und uns

ziehen und dann müssen wir uns mit unserem eigenen Willen entscheiden zur

Buße.“ 

Aber  die  können gar  nicht  Buße tun.  Und das  ist  natürlich  – die  Logik  ist

bestechend, nicht wahr. Und er kam auch wieder aus der Klinik raus. Aber

wenn man nicht so argumentiert, hat man in der Seelsorge keine Chance mehr,

jemanden da rauszuholen.  Wirklich, das sind Leute, die sind elend und die

bekommt man nicht mehr da heraus. Und darum ist das in praktischer Hinsicht

so wichtig, was wir jetzt anschauen. Und darum ist es so wichtig, dass man

eben die Stellung betont, damit Gläubige richtig in Christus zur Ruhe kommen

und von Herzen singen können: Auf dem Lamm ruht meine Seele, betet voll

Bewunderung an. Alle, alle meine Sünden hat sein Blut hinweggetan. Und eben

da, wo Gott mit Wonne ruht. Das ist die Bundeslade im Himmel, wo der Herr

Jesus,  wie  wir  in  Kapitel  9  vom  Hebräerbrief  gesehen  haben,  sein  Blut

gesprengt hat. Und das wird sprechen für alle Ewigkeit. Denn wir sind erlöst

nicht mit  verweslichen Dingen, mit Silber oder Gold, sondern mit dem Blut

- 13 -



Christi. Das wird in alle Ewigkeit auf der Bundeslade im himmlischen Tempel

für uns sprechen. Und darum singen wir in dem Lied: Da wo Gott mit Wonne

ruht,  denn  Gott  der  Vater  hat  das  Opfer  des  Herrn  Jesus  vollkommen

angenommen und bestätigt durch die Auferstehung, da wo Gott mit Wonne

ruht,  bin  auch  ich  zur  Ruh  gebracht,  zur  Ruh  gesetzt.  Also  beides  muss

verkündigt  werden  in  einem  gesunden  Verhältnis,  so  dass  die  Gläubigen

angespornt werden, ein praktisches Leben zu führen in der fortschreitenden

Heiligung, aber gleichzeitig, wenn der Teufel sie in Not bringt über ihr Heil,

dass wir ganz klar die Stellung vorstellen können – und diese Stellung ist auch

ein Ansporn. Wenn Gott uns zu einer neuen Schöpfung gemacht hat – alles ist

neu geworden – ja dann soll man das dann auch im praktischen Leben sehen.

Wenn der Herr Jesus alles gut gemacht hat und vollkommen gemacht hat, ja,

dann ist es doch für mich keine Frage, dass ich ihm auch wirklich nachfolgen

möchte.  Das  ist  mein  Wunsch  und auch  wenn ich  praktisch  immer  wieder

versage, es bleibt mein Wunsch. Und interessant, in 2. Timotheus 3 sagt der

Apostel Paulus: Alle aber, die gottselig leben wollen in Christus Jesus, werden

verfolgt werden. Es geht mir jetzt nicht um das Thema Verfolgung, sondern um

den Punkt: Der Apostel sagt nicht mal 'alle, die Gottselig leben', sondern er

sagt  'alle,  die  gottselig  leben wollen'.  Und daran merkt  man einen wahren

Gläubigen, der, selbst wenn er gefallen ist, wirklich den tiefsten Wunsch hat,

dass die Sache in Ordnung kommt, und immer wieder Dinge so schnell wie

möglich geordnet werden und eben möchte ein Leben führen, das dem Herrn

gefällt, daran erkennt man einen wahren Wiedergeborenen. Und hier haben wir

also drum schön alles beieinander:

14 Denn  mit  einem  Opfer  hat  er  auf  immerdar  die  vollkommen

gemacht, die geheiligt werden.

Und dann fährt Paulus weiter Vers 15:

15 Das  bezeugt  uns  aber  auch  der  Heilige  Geist;  denn  nachdem er

gesagt hat:  [Jetzt kommt wieder das Zitat aus Jeremia 31, das wir schon

kennen aus Kapitel 8 im Hebräerbrief, Jeremia 31,31.] 16 „Dies ist der Bund,

den ich  ihnen errichten werde nach jenen Tagen,  spricht  der  Herr:

Indem ich meine Gesetze in ihre Herzen gebe, werde ich sie auch auf

- 14 -



ihren Sinn  [oder in ihr Denken] schreiben“;  17 und: „Ihrer Sünden und

ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr gedenken.“

Das ist alles zitiert aus Jeremia 31,33 + 34. Also hier wird erklärt: Das, was

Paulus jetzt grad gesagt hat in Vers 14, das wird bestätigt durch die Prophetie

in  Jeremia 31.  Wenn Gott  einmal  einen neuen Bund schenken wird,  dieser

Bund beinhaltet völlige Sündenvergebung. Es ist interessant, nirgends werden

solche Verheißungen der völligen Vergebung Israel als Volk einfach so pauschal

gegeben in der Vergangenheitsform. Immer wird gesprochen, dass Gott einmal

vergeben wird, dass Gott einmal alle Sünden ins Meer werfen wird. Kann man

mal nachschauen ein Beispiel,  das da im Hebräerbrief  gar nicht vorkommt.

Micha 7. Warum ist das in der Zukunftsform? In Micha 7 Vers 18 heißt es:

18 Wer ist  ein Gott wie du,  der die Ungerechtigkeit  vergibt und die

Übertretung des Überrestes seines Erbteils übersieht? Er behält seinen

Zorn nicht auf immer, denn er hat Gefallen an Güte.  [und jetzt:] 19 Er

wird  sich  unser  wieder  erbarmen,  wird  unsere  Ungerechtigkeiten

niedertreten; und du wirst alle ihre Sünden in die Tiefen des Meeres

werfen.

Warum in Zukunftsform? Weil das gesagt worden ist im Blick auf das Kommen

des  Messias,  der  ja  erst  durch  sein  Opfer  die  Sünde  abschaffen  wird.  Die

Sünden der Gläubigen im AT die existierten noch, Gott hatte sie zugedeckt,

jawoll, aber die waren noch existent. Und die völlige Vergebung wird immer

immer im AT als etwas Zukünftiges vorgestellt. Warum? Weil das damals zur

Zeit  des  Alten  Testaments  noch  in  der  Zukunft  lag,  dass  der  Herr  Jesus

kommen würde, um alle Sünden abzuschaffen. Und hier wird gesagt: in die

Tiefen des Meeres werfen. Da denke ich gerne an die tiefste Stelle für meine

Sünden: Marianengraben, ja, 11.814 m. Da kommt keiner mehr rauf. Ja, aber

es  ist  dann noch  stärker,  nicht  nur  einfach in  die  tiefste  Tiefe  des  Meeres

Marianengraben, das ist ja nur ein Vergleich, sondern wir haben gelesen in

Hebräer 9 Vers 26, dass der Herr Jesus die Sünde abgeschafft hat. Aber eben

das war  aus  alttestamentlicher  Sicht  zukünftig.  Noch eine  Stelle,  wenn wir

schon in den kleinen Propheten sind. Sacharja 3. Da geht es im Zusammen-

hang auch um die Sünden Israels damals zur Zeit von Sacharja. Aber dann die

- 15 -



Verheißung  in  Sacharja  3  Vers  9  am  Schluss,  da  spricht  der  Herr  der

Heerscharen: 

9 …  und  will  die  Ungerechtigkeit  dieses  Landes  an  einem  Tag

wegnehmen.

Das ist auch auf die Zukunft gerichtet. Da wird gesprochen, dass an einem Tag

wird die Sünde einmal abgeschafft werden. Das sollte sein durch das Opfer des

Messias. Und nun, jetzt ist das Tatsache seit 30 Jahren, als der Hebräerbrief

geschrieben wurde, ja. Im Jahr 62 war das 30 Jahre nach dem Jahr 32, als am

Karfreitag der Herr Jesus damals im Monat April an einem Tag alles abgeschafft

hatte. Und jetzt erklärt Paulus:

15 Das bezeugt uns aber auch der Heilige Geist; 

Und er zitiert Jeremia 31, wo das verheißen war. Wenn der neue Bund kommt

– und das Blut  des  Herrn Jesus war  ja  das  Blut  des  neuen Bundes – das

beinhaltet völlige Sündenvergebung.

17 … „Ihrer Sünden und ihrer Gesetzlosigkeiten werde ich nie mehr

gedenken.“

Hier in Vers 17. Und dann wird erklärt:

18 Wo aber eine Vergebung derselben ist, da ist nicht mehr ein Opfer

für die Sünde.

Darum braucht es kein weiteres Opfer des Herrn Jesus mehr. Dieses eine Opfer

gilt für alle Zeit. Aber damals die Opfer im Tempel gingen weiter im Jahr 33,

34, 35, gingen weiter. Aber in Hebräer 10 stand: kein Opfer mehr nötig für

Sünde. Die Vergebung ist vollgültig. Und dann im Jahr 70 hat Gott diese Opfer

weggenommen. Warum? Weil Gott damit Israel gegenüber zeigen wollte: Sucht

ja nicht die Lösung eurer Sünden in den Opfern des Tempels. Dort ist nicht die

Lösung zu finden. Das sind ja nur Bilder. Und darum hat Gott im Blick auf

Israel die Opfer gestoppt. Und so haben wir 2000 Jahre Möglichkeit gehabt,

dem jüdischen Volk als Ganzem zu bezeugen: Es braucht kein Tieropfer für

Sündenvergebung. Gott hat diese Opfer gestoppt, um klarzumachen, dass das

Opfer nach Jesaja 53 vollgültig ist.  Und darum muss man dieses Argument

immer  wieder  benutzen  im Gespräch  mit  orthodoxen  oder  liberalen  Juden.

Kommt nicht drauf an, beide haben das nötig und auch die liberalen, die haben

mehr Bezug zum AT als man denkt, ja. Und muss man das betonen, eindrück-

- 16 -



lich. Fast 2000 Jahre keine Opfer mehr im Tempel, einfach um klarzumachen,

dass dieses eine Opfer gilt. Ja, und wenn dann doch wieder Opfer kommen im

dritten Tempel? Kein Problem. Wer das nach 2000 Jahren noch nicht gecheckt

hat, der checkt es auch nach 3000 Jahren nicht. Das ist der Punkt. Gott wird

diese Opfer wieder erlauben im dritten Tempel und dann im 1000jährigen Reich

nach Hesekiel wird er's sogar vorschreiben. Nicht für die Gemeinde, für Israel

und die Völker dann, die nicht zur Gemeinde gehören. Und dann kommt noch

etwas dazu: Diese Opfer in Hesekiel, die sind nicht genauso wie in 3. Mose. Da

gibt es viele Unterschiede, und zwar schockierende Unterschiede. 

Man hat im Judentum am Ende des 1. Jahrhunderts in Jamja unter Rabbinern

diskutiert. Man wusste genau, welche Bücher zum AT gehören, aber man hatte

einige Fragen: Warum hat man eigentlich im AT das Buch Esther drin? Wo ist

das Problem? Der Name Gottes kommt nie vor. Wie kann ein Buch in der Bibel

stehen, wenn der Name Gottes nicht vorkommt? Und man konnte zeigen: Der

Name Gottes kommt schon vor, aber versteckt. An vier Stellen im Buch Esther

ergeben die Wörter – vier Wörter – den Namen 'Herr', Jahwe 'JHWH', und zwar

einmal die ersten Buchstaben von vier Wörtern vorwärts und einmal rückwärts

und einmal vier Wörter die letzten Buchstaben vorwärts und einmal rückwärts.

Also ein schönes Schema. Und da kann einer sagen: Zufall. Das geht nicht. Ich

hab das mit  dem Computer gemacht,  das kann man auch nicht mit jedem

Computerprogramm machen, und habe versucht, das hinzukriegen an anderen

Stellen. Das ergibt sich nicht einfach so schnell, so schnell schnell. Also von der

Wahrscheinlichkeit her ist das effektiv erstaunlich. Und dann erst noch dieses

Muster vorne – vorwärts – rückwärts. Hinten – vorwärts – rückwärts. Und jetzt

kommt der Punkt: Genau an entscheidenden Stellen in der Esther-Geschichte,

wo  eine  Wende  kommt,  kommt  so  versteckt  der  Name  Gottes.  Und  die

Rabbiner haben dann die richtige Antwort gegeben, 5. Mose 32 Vers 20 ist die

Antwort: Ich werde mein Angesicht vor ihnen verbergen. Die Zeit damals von

Esther,  das  war  eine  Zeit,  wo  sich  Gott  vor  Israel  wegen  seiner  Sünden

versteckt hat. Aber versteckt heißt nicht, dass er nicht mehr da ist. Er war

immer dar, aber verborgen. Und er hat alles geleitet bis zur letzten Sekunde,

um das  jüdische  Volk  zu  retten.  Gott  war  da.  Aber  man sah  ihn  nicht  so

offensichtlich. Man musste Sprüche 3 umsetzen: Erkenne ihn – den Herrn – auf

- 17 -



allen deinen Wegen und er wird gerade machen deine Pfade. Man musste in

diesem versteckten Eingreifen Gottes, wie er alles in der Hand hat, musste

man ihn erkennen und dann: Ja. Wie das genau ging mit diesem Essen, Haman

und Esther und dann. Und dann kam die Wende und überall  sieht man die

Hand Gottes. Oder wie Vasti am Anfang. Nicht wahr, ich hab jetzt wieder hinten

begonnen, aber vorne schon: Vasti wurde als Königin verstoßen und Esther

kam zum Königtum, genau in der Zeit, wo es darum ging, dass schließlich das

jüdische Volk weltweit hätte ausgerottet werden sollen. Aber Gott war da. Und

drum war klar, das Buch Esther gehört dazu. Dann wird gefragt: Ja, und wie ist

das  mit  Prediger?  Das  kann man auch  beantworten.  Unbedingt  gehört  der

Prediger rein. Das meint man nur, dass er nicht rein gehört, wenn man das

Buch nicht verstanden hat.  Alle,  die das Buch verstanden haben,  was Gott

sagen will damit, die wissen, das ist 100 % von Gott inspiriert. Ja, aber noch

Hesekiel. Wo ist das Problem? Hesekiel spricht von einem zukünftigen Tempel.

Und die Opfer sind nicht in Übereinstimmung mit 3. Mose. Das geht nicht. Alle

Propheten  müssen  in  Übereinstimmung  sein  mit  der  Thora.  Warum  steht

Hesekiel unter den Büchern des Alten Testaments, wenn er der Thora wider-

spricht? Und die Antwort ist ganz einfach: Das werden die Opfer sein von Israel

im Zusammenhang mit dem neuen Bund. Und der neue Bund, den Gott ja mit

Israel schließen wird, wie wir gesehen haben in Hebräer 8, mit dem zwölfstäm-

migen Volk Israel wird der Bund geschlossen. Dieser Bund wird eben bedeuten,

dass der alte Bund zur Seite gestellt  wird und der neue Bund gilt.  Und für

Israel  wird es dann diese neuen Opfer geben, die aber eben Symbole sein

werden  –  das  werden  alle  verstehen  –  nicht  eine  Wiederholung  des  einen

Opfers. Das steht für alle Zeiten und für alle Ewigkeit.  Aber die werden im

1000jährigen Reich daran erinnern: Der Herr Jesus musste sterben am Kreuz.

Nur  so  war  Vergebung  möglich.  Und  in  der  heutigen  Zeit  haben  wir  das

Abendmahl,  im  Zeitalter  der  Gemeinde  das  Abendmahl  als  Erinnerung.

1. Korinther 11: Ihr verkündigt den Tod des Herrn bis er kommt. Aber das

Abendmahl geht eben nur, bis der Herr kommt bei der Entrückung. Und dann

wird  es  kein  Abendmahl  mehr  geben.  Drum,  wenn  man  das  nächste  Mal

Abendmahl feiert, sollte man immer wieder daran denken: Vielleicht ist es das

letzte Mal. Ihr verkündigt den Tod des Herrn, bis er kommt. Und dann wird als

- 18 -



Symbol  eben nicht  mehr  das  Abendmahl  gebraucht  werden,  sondern  diese

Opfer. Aber wir verstehen, das sind Symbole, die erinnern an das Werk von

Golgatha. Und jetzt noch eins oben drauf. Ja muss man steigern, steigern und

dann nochmals oben eins drauf geben. Und das ist die Tatsache, in Hesekiel 40

– 48 wird der Tempel beschrieben, wie er im 1000jährigen Reich stehen wird.

Und da gibt es einen dritten Vorhof und der wird 1½ auf 1½ km sein. Das

heißt,  dass  alles,  was  rund  um  den  Tempelberg  heute  ist,  wird  integriert

werden  in  den  Tempelplatz.  Der  Tempelberg  selber  wird  ja  am  Ende  der

Drangsalszeit geologisch gehoben werden, steht in Sacharja 14. Da wird eine

Plattform entstehen und dann kann man diesen dritten Vorhof bauen 1½ auf

1½ km. Da ist ziemlich schön Platz. Und dann fällt der Felsen Golgatha hinein

in den äußersten Vorhof. Das heißt, alle, die zum Tempelberg gehen werden im

1000jährigen Reich, die werden wissen: Dort auf diesem Felsen fand dieses

eine Opfer, durch das der Herr Jesus vollkommen gemacht hat, die geheiligt

werden durch ihn, statt. Und das, was da im Zentrum ist von dem Quadrat …

Das wird ein Quadrat sein, und wenn man die Diagonale zieht, genau in der

Schnittstelle  ist  der  Altar.  Und das wird  erinnern: Das  ist  ein  symbolisches

Opfer dort, das aber darauf hinweist, das Zentrum des wahren Glaubens ist

das Opfer des Messias nach Jesaja 53. 

Und so gehen wir weiter zu Vers 19 in Hebräer 10. Jetzt kommt der dritte Teil,

und  zwar  direkt  hinübergeführt.  Da  geht  es  jetzt  um 'die  Erhabenheit  des

messianischen Weges'. Wir haben 'die Erhabenheit des Opfers' gesehen und

jetzt 'die Erhabenheit des Weges'. 

19 Da  wir  nun,  Brüder,  Freimütigkeit  haben  zum  Eintritt  in  das

Heiligtum durch das Blut Jesu, 20 auf dem neuen und lebendigen Weg,

den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hindurch, das ist sein

Fleisch, 21 und einen großen Priester haben über das Haus Gottes, 22 so

lasst uns hinzutreten mit wahrhaftigem Herzen, in voller Gewissheit

des  Glaubens,  die  Herzen  besprengt  und  so  gereinigt  vom  bösen

Gewissen und den Leib gewaschen mit reinem Wasser. 

Wir sehen, dieser dritte Teil ist eine Schlussfolgerung aus allem, was bisher

gesagt worden ist. 

- 19 -



19 Da  wir  nun,  Brüder,  Freimütigkeit  haben  zum  Eintritt  in  das

Heiligtum

Wenn der Herr Jesus alles gut gemacht hat und wir in unserer Stellung vor

Gott als echt Bekehrte, Wiedergeborene, vollkommen sind, ja dann dürfen wir

zu Gott kommen, in seine Gegenwart. Das bedeutet 'ins Heiligtum eintreten'.

Und zwar nicht mehr mit Angst. Hier steht: Da wir nun, Brüder, Freimütigkeit

haben. Was bedeutet 'Freimütigkeit'? Ich glaube, das hat keiner in der letzten

Zeitung gelesen, falls er die letzte Zeitung überhaupt gelesen hat, denn die

werden ja immer schlechter. Aber eben Freimütigkeit ist kein gebräuchliches

Wort  heute.  Aber  die  Bedeutung  ist  so  schön.  Freimütigkeit  heißt  im

Griechischen: Freiheit haben zu reden. Nicht wahr, wenn man schuldbeladen

vor Gott tritt, dann hat man nichts zu sagen, gar nichts. Es gibt zwar Leute, die

sagen: Wenn ich einmal vor Gott stehen würde, dann werde ich ihm sagen,

warum hast du das zugelassen? Ich werde ihn fragen. Aber einen solchen Gott

gibt’s gar nicht, denn der Gott der Bibel wird nie die Gelegenheit geben, dass

Menschen ihn vor seinem Thron anklagen können. In Hiob 9 steht: Auf tausend

wirst du ihm nicht eines antworten. Die Menschen werden verstummen. So,

wie dieser Mann im Gleichnis vom Hochzeitssaal. Der König kommt herein und

dieser eine hat kein Hochzeitskleid angenommen als Geschenk. Und dann heißt

es: Er verstummte. Vor dem Richter wird keiner sprechen. Aber wenn man alle

Schuld  weg hat,  dann sagt  Hebräer  10,  dann haben wir  Freimütigkeit,  die

Freiheit, in der Gegenwart Gottes zu sprechen und ihm zu danken für diese

wunderbare  Erlösung,  für  die  Gabe  seines  Sohnes.  Und  dem  Herrn  Jesus

danken für seine Dahingabe auf dem Kreuz. Drum müssen wir in der Gegen-

wart Gottes grundsätzlich keine Angst mehr haben und haben die Freiheit, vor

ihm zu sprechen in Anbetung und Bewunderung. Und nun heißt es hier, dieser

Eintritt ins Heiligtum, in die Gegenwart Gottes, geschieht durch das Blut Jesu.

Das ist unser Punkt, dass Menschen jetzt vor Gott kommen dürfen mit der

Freiheit,  zu ihm zu sprechen, das war nur möglich dadurch,  dass der Herr

Jesus in seiner Dahingabe als Opfer sein Blut gegeben hat. Und dieser neue

Weg jetzt da ins Heiligtum hinein in die Gegenwart Gottes, wird hier genannt in

Vers 20: auf dem neuen und lebendigen Weg, den er uns eingeweiht hat. Und

es  ist  so,  im  Griechischen  gibt  es  verschiedene  Wörter  für  'neu':  'kainos',

- 20 -



'neos'.  Das  verstehen  wir,  ja,  'neo' –  'neu',  fast  gleich  wie  auf  Deutsch;

'kainos',  'neos',  aber  hier  ist  ein  anderes Wort,  ich  hab es  auf  dem Skript

hingeschrieben  Vers  20,  'neu'  heißt  im  Griechischen  hier  'prosphatos'.  Das

heißt  'neu'  auf  Griechisch,  'neuer  Weg'.  Warum wurde  hier  nicht  das  Wort

'kainos' oder 'neos' verwendet, sondern 'prosphatos'? 'Prosphatos' heißt, wenn

man sich mal überlegt, woher kommt das Wort, heißt das ursprünglich 'frisch

geschlachtet'  und  der  Heilige  Geist  hat  den  Schreiber  des  Hebräerbriefes

inspiriert,  dieses  Wort  zu  nehmen  'prosphatos' –  'frisch  geschlachtet',  weil

dieser neue Weg eben nur möglich war durch das Opfer des Herrn Jesus auf

Golgatha. Also in dem Wort 'neu' ist der Gedanke grad schon drin: Neu und

lebendig ist dieser Weg. Und dieser Weg wurde eben bereitet, eingeweiht durch

den  Vorhang  hindurch.  'Der  Vorhang'  das  ist  der  Scheidevorhang,  der  das

Heilige im Heiligtum von dem Allerheiligsten abtrennt. Und ich habe auf dem

Skript hingeschrieben bei Vers 20: Der Zugang geht bis ins Allerheiligste. Der

Scheidevorhang symbolisiert den Leib des Messias. Weil im Moment des Todes

des Erlösers der Vorhang zerriss (Matthäus 27,51), haben wir nun den Zugang

ins  Allerheiligste.  Im  Judentum  kannte  man  Gott  aus  dem  AT,  aber  das

Allerheiligste war ein verschlossenes Allerheiligstes. Der Scheidevorhang war

da und darauf abgebildet – so nach Vorschrift für die Stiftshütte und das war

auch  so  im Salomotempel,  –  zwei  Cherub,  zwei  Engel,  Cherube,  Mehrzahl

Cherubim,  zwei  Cherubim.  Und das  hatte  eine  ganz besondere  Bedeutung,

denn es waren damals beim Osttor des Garten Edens Cherubim. Das heißt, da

waren wenigstens zwei Cherube, Cherubim ist einfach die Mehrzahl, und die

hatten ein Schwert, ein feuriges Schwert, das kreiste. Das hat nichts mit Star

Wars zu tun. Nein, in solchen okkulten Filmen werden eben manche Dinge, die

es in der geistlichen Welt gibt, aufgenommen, ja. Aber das ist alles Perversion.

Aber diese feurigen Schwerter haben die da am Eingang des Osttores gehabt,

damit  der  sündige  Mensch  nicht  einfach  eigenwillig  zum Baum des  Lebens

hätte vordringen können, um als Sünder ewig zu leben. Und auf dem Scheide-

vorhang wieder diese Cherube, die anzeigen: Kein Zutritt. Der Sündenfall hat

stattgefunden  und  jetzt  ist  Gott,  der  verborgene  Gott,  hinter  dem

Scheidevorhang. Aber in dem Moment des Todes des Herrn Jesus da wurde im

Tempel in Jerusalem der Vorhang zerrissen von oben nach unten. Der Talmud

- 21 -



sagt, dass der Vorhang sehr dick war. Und ich meine, wenn er auch schon nicht

dick gewesen wäre, sagen wir nur so dünn wie ein Perserteppich, tja ihr könnt

mal zu Hause versuchen, den zu zerreißen. Das kann ich so sagen, das gibt

kein  Versicherungsproblem,  weil  das  ja  eh  niemand schafft.  Aber  eben der

Vorhang war dicker und er zerriss von oben nach unten, nicht von unten nach

oben, um klarzumachen, das war Gottes Hand, die den Vorhang zerriss, um

anzudeuten: Jetzt ist der Zugang ins Allerheiligste offen. Und darum wird hier

gesagt:  durch  den  Vorhang  hindurch.  Und  dann  wird  erklärt,  was  dieser

Vorhang symbolisch bedeutet: Das ist sein Fleisch. Das bedeutet: Das bedeutet

sein Fleisch. Hm. 

Jetzt hätte aber Luther gesagt zu Zwingli, wenn er ihm das zitiert hätte: Nein,

hier steht 'das ist sein Fleisch'. Ja, das war ja der Abendmahlstreit. Luther war

noch ziemlich katholisch in manchem, noch anderen Dingen. Und Zwingli war

reformierter als er. Er sagte: Nein, das Abendmahl drückt symbolisch aus den

Leib und das Blut des Herrn Jesus. Luther sagte: Nein, da ist eben der Leib

Christi  gegenwärtig  im Wein  und im Brot.  Und er  sagte:  Nein.  Doch,  sagt

Luther, es heißt: Dies ist mein Leib. Ja, aber das bedeutet: Das bedeutet mein

Leib. Wer hat Recht? Zwingli, natürlich, sonst wäre ja Abraham mit einem Berg

verheiratet gewesen. Nicht wahr, in Galater 4 heißt es, dass Hagar ist der Berg

Sinai in Arabien. Das würde also heißen, Hagar war der Berg Sinai in Arabien

und Abraham hat als Zweitfrau den Berg Sinai geheiratet. Aber Paulus sagt in

Galater 4: Hagar als eine Sklavin stellt eben den Bund vom Sinai dar, wo es

geht um Knechtschaft. Und dieser Bund der Knechtschaft eben ist das Gleiche

wie das vom Berg Sinai. Und drum sagt er: Hagar, das ist der Berg Sinai. Das

bedeutet  der  Berg  Sinai  da,  wo  Gott  eben  den  alten  Bund  mit  Israel  zur

Knechtschaft geschlossen hat. Und so ist das ja ständig. Die sieben Gemeinden

Ephesus, Smyrna, Pergamus, Thyatira, Offenbarung 2 und 3, habt ihr gewusst,

dass das gar keine wirklichen Gemeinden waren, sondern das waren sieben

Lampen? Ja, schlagen wir mal auf. In Offenbarung 1 Vers 20, da sagt der Herr

Jesus: Das Geheimnis der sieben Sterne, die du in meiner Rechten gesehen

hast  und  die  sieben  goldenen  Leuchter:  Die  sieben  Sterne  sind  Engel  der

sieben Versammlungen und die sieben Leuchter sind sieben Versammlungen

oder Gemeinden. Er sah sieben goldene siebenarmige Leuchter und hier wird

- 22 -



gesagt, diese Leuchter sind sieben Gemeinden. Und dann wird diesen sieben

Gemeinden geschrieben: nach Ephesus, Smyrna, Pergamus. Waren das jetzt

Gemeinden mit Menschen oder waren das siebenarmige Leuchter aus Gold?

Die siebenarmigen Leuchter bedeuten sieben Gemeinden. Und Wein und Brot

bedeuten Blut und Leib des Herrn Jesus. Und der Vorhang bedeutet der Leib

des Herrn Jesus. Wie kann man mit einem Vorhang einen Leib symbolisieren?

Ganz einfach, das ist doch Gewebe, ja, an meinem Körper. Und was ist ein

Vorhang? Ein Gewebe. Jetzt verstehen wir auch, warum David diesen Vergleich

macht in Psalm 139: Nicht verborgen waren meine Gebeine, als sie gebildet

wurden. Und dann sagt er: wie ein Stickwerk in den untersten Örtern der Erde.

Seine Bildung im Mutterleib in Psalm 139 vergleicht er mit dem Künstleratelier

im Keller unten, in einem verborgenen Raum, wo niemand einfach so rein-

schauen kann, keine Fenster. Und da wird ein wunderbarer Teppich gewoben.

Und nicht wahr, diese neun Monate waren ja sehr diskret. Bei mir hat niemand

zugeschaut. Bei meinen Kindern schon zwischendurch da mit Ultraschall. Aber

das sieht ja aus wie Mondlandschaft, ja, da sieht man auch nicht viel. Aber

eben dieser Ort  ist  sehr verborgen und wird dauernd verglichen mit einem

Künstleratelier  unten  im  Untergeschoss.  Und  diese  neun  Monate,  als  alles

gebildet wurde, alles an die richtige Stelle kam, ja, der ganze Körper gebildet,

das wird verglichen mit dem Weben, kunstvollen Weben, eines Teppichs. Und

jetzt versteht man auch, warum der Scheidevorhang ein Bild sein kann des

Leibes des Herrn Jesus. 

Und in dem Moment, wo der Herr Jesus als Mensch starb, zerriss Gott den

Vorhang, um klarzumachen Israel gegenüber und der ganzen Welt gegenüber:

Jetzt  ist der Zugang in die Gegenwart Gottes offen, denn der Herr  hat die

Sünde abgeschafft. Jetzt war sie nicht mehr nur zugedeckt. Ja, wie David sagt:

Glückselig, dessen Übertretung, dessen Sünde zugedeckt ist (Psalm 32). Jetzt

war sie abgeschafft. Und drum dürfen wir in die Gegenwart Gottes kommen

durch den Vorhang hindurch, das bedeutet sein Fleisch, in die unmittelbare

Gegenwart Gottes. Aber wie sollen wir das machen? Gehen wir in den Tempel

in Jerusalem? Nein. Ja, wieso steht denn hier: Da wir Freimütigkeit haben zum

Eintritt in das Heiligtum. Nun, haben wir nicht genügend gelesen in Hebräer 9

und  10,  dass  der  Herr  Jesus  mit  seinem  Blut  hineingegangen  ist  in  den

- 23 -



himmlischen  Tempel  und  dort  auf  die  himmlische  Bundeslade  sein  Blut

gebracht  hat.  Wir  haben  nun  den  Zugang,  den  offenen  Zugang,  ins  Aller-

heiligste des himmlischen Tempels.  Aber  bitte,  ich bin immer noch auf  der

Erde, wie geht das? Ja, körperlich können wir nicht da hineingehen, das wird

erst  möglich  sein  bei  der  Entrückung.  Dann  muss  unser  Körper,  der  noch

verweslich ist und krank werden kann, der muss umgewandelt werden in einen

vollkommenen Auferstehungskörper, ohne zu Sterben bei der Entrückung. Und

falls ich vorher noch sterben würde, dann würde ich aber wieder auferweckt

werden  und  Gott  würde  die  Atome  sammeln  im  Grab  und  mir  einen

Auferstehungskörper daraus bereiten und mit dem kann ich in den Himmel

gehen und auch in das Allerheiligste hineingehen. Aber heute schon, wenn wir

im Gebet ganz bewusst in die Gegenwart Gottes gehen, dann gehen wir im

Geist rein in den himmlischen Tempel. Nicht wahr, als Paulus weit weg war und

den 1.  Korintherbrief  geschrieben hat,  dann sagt er:  Also wenn jetzt  mein

Geist mit euch versammelt ist. Also in Gedanken konnte er bei den Korinthern

sein, mit ihnen versammelt. So steht es in 1. Korinther 5. Und so können wir in

Gedanken – das bedeutet im Geist – können wir so im Gebet in die Gegenwart

Gottes  kommen  und  haben  Zugang  zur  Bundeslade.  Und  das  wissen  wir

eigentlich schon längst aus dem Hebräerbrief. Wir haben doch schon vor so

langer  Zeit  Hebräer  4 studiert,  wo es heißt  in Vers 16: Lasst  uns nun mit

Freimütigkeit – das gleiche Wort, Freiheit zu reden.

16 Lasst  uns  nun  mit  Freimütigkeit  hinzutreten  zu  dem  Thron  der

Gnade,  damit  wir  Barmherzigkeit  empfangen  und  Gnade  finden  zu

rechtzeitiger Hilfe. 

Der Thron der Gnade, das ist die Bundeslade im Himmel. Aber in Psalm 89

heißt  es,  dass  die  Grundlagen  des  Thrones  Gottes  sind  Gerechtigkeit  und

Gericht. Ja natürlich. Aber der Herr Jesus hat ja sein Blut auf diesen Thron

gesprengt und jetzt ist dieser Thron der Gerechtigkeit und des Gerichts ist ein

Thron  der  Gnade  geworden.  Dieses  Blut  spricht  dafür,  es  ist  alles  bezahlt

worden. Ich muss nicht mehr Angst haben vor Verdammnis Römer 8 Vers 1: 

1 Also ist  jetzt  keine Verdammnis für die,  welche in Christus Jesus

sind.

- 24 -



Keine Verdammnis: Es spricht dort drin im Allerheiligsten auf dem Thron das

Blut  des  Herrn  Jesus.  Und darum können wir  mit  Freimütigkeit  zu  diesem

Thron  der  Gnade  hinzutreten.  Wozu?  Um Barmherzigkeit  zu  finden,  Gnade

finden zur  rechtzeitigen  Hilfe.  Hättet  ihr  vielleicht  gedacht:  Vor  dem Thron

Gottes im Allerheiligsten da beten wir  an,  so wie angebetet  wird in Offen-

barung 5 vor dem Thron Gottes im Himmel. Aber hier geht es ja um unsere

Probleme. Ja, das ist Gottes Gnade. Wir dürfen mit Anbetung zu ihm kommen.

Wie die 24 Ältesten niederfallen vor dem Lamm und sagen 'würdig ist  das

Lamm, das geschlachtet worden ist zu empfangen', aber wir dürfen auch mit

unseren  Problemen  kommen  am  gleichen  Ort.  Und  wenn  wir  mit  unseren

Problemen dorthin kommen, dann anerkennen wir, wie groß Gott ist, wie groß

der Sohn Gottes ist. Und sogar, wenn wir mit unseren Problemen kommen, ist

das  eigentlich,  ihn  erheben.  Es  ist  nicht  gerade  die  höchste  Form  von

Anbetung, das ist schon so, aber auch darin bringen wir zum Ausdruck: Herr,

du stehst allein über allem. Und dieser Zugang ist uns geschenkt.

Wir fahren weiter in Hebräer 10 Vers 20. Ich möchte noch etwas sagen zum

Vorhang. Im Talmud, das ist das wichtigste rabbinische Werk nach der Bibel.

Im Deutschen ist das so eine Ausgabe mit 12 dicken Bänden, die Ausgabe von

Victor Goldschmidt. Im Hebräischen braucht es weniger Platz, weil man keine

Vokale  schreibt.  Aber  eben  es  sind  viele  Bände.  Und  da  findet  man  die

Zusammenfassung der rabbinischen Interpretationen ab dem 2. Jahrhundert

nach Christus bis ins 5. Jahrhundert, und zwar Zusammenfassung von dem,

was mündlich in den früheren Jahrhunderten durch Rabbiner gelehrt wurde und

dann auch Interpretationen wieder darüber. Und im Talmud steht einerseits,

dass  es  einen  Scheidevorhang  gab  im Tempel  und  anderswo –  könnte  ich

zeigen – da steht etwas von zwei Scheidevorhängen, die einen Abstand haben

von einer Elle, also 52,5 cm. Und da wird erklärt, der Hohepriester am Jom

Kippur ging auf der einen Seite rein, zwischen den Vorhängen durch und dann

auf der anderen Seite rein ins Allerheiligste an diesem einen Tag im Jahr, wo er

ins Allerheiligste gehen durfte. Und jetzt ist die Frage: An einer Stelle steht von

zwei Vorhängen, an anderer Stelle von einem Vorhang, was stimmt jetzt? Und

das ist ja ein Problem: Kritiker, die sagen sofort, wenn sie so etwas sehen, das

ist ein Widerspruch. So geht es ja in der Bibel auch. Ständig, wenn man zwei

- 25 -



Dinge nicht grad auf den ersten Blick zusammenbringt, Widerspruch. Und die

denken gar nicht darüber nach, wie bringt man das zusammen, ja. Das sind

schlechte Richter. Ein Richter hört da und da, das passt nicht zusammen. Das

ist ein gutes Zeichen, denn wenn die Zeugenaussagen alle so gleich klingen

und sogar noch in der Formulierung, dann muss man denken als Richter, da

hat Kollusion stattgefunden, die haben miteinander sich abgesprochen. Aber

das ist schön für einen Richter, wenn die Dinge nicht so auf den ersten Blick

zusammenpassen. Und dann muss man sich überlegen: Wie bringt man das

zusammen? Und hier auch. Erste Feststellung: In Matthäus 27 und auch im

Lukasevangelium, wo gesagt wird, wie der Scheidevorhang zerrissen wurde,

wird immer gesprochen von dem Vorhang – in der Einzahl. Also das NT in der

Beschreibung vom Jahr 32 spricht von einem Scheidevorhang und nicht von

zweien. Und nun muss man sich ja vorstellen, was da geschehen ist: Das war

um 15:00, neunte Stunde. Und das war immer der Moment, wo ein Priester am

goldenen Altar  ganz allein  im Heiligtum stehen musste und er  musste das

Rauchwerk aus dem goldenen Räucherfass auf dem goldenen Altar verbrennen.

Und dieser Altar stand unmittelbar vor dem Scheidevorhang. Jetzt muss man

sich vorstellen: In dem Moment, wo er diese großartige Aufgabe, die man nur

einmal im Leben vollbringen durfte, falls man überhaupt gewählt wurde … Und

wenn man einmal gewählt war, durfte man nie mehr wiederholen. Das wär die

Sache in  Lukas  1  mit  Zacharias.  Als  alter  Mann hat  er  schließlich  das  Los

bekommen für diese Aufgabe. Das war die begehrteste Aufgabe, die es gab für

Priester im Tempel. Jetzt macht er das mit höchster Konzentration – einmal im

Leben.  Muss  man  sich  vorstellen,  wie  da  die  Verfassung  ist,  das  ist  nicht

irgendetwas  Lockeres  gewesen,  sondern  in  höchster  Konzentration.  Und

plötzlich – schahhhh – der Scheidevorhang zerreißt neben ihm. Was ist die

automatische Reaktion? Niemand darf ins Allerheiligste hineinschauen. Nur der

Hohepriester einmal im Jahr. Jetzt hab ich's aber gesehen. Da kann man sich

vorstellen,  was  die  Belastung war.  Und nun,  der  Scheidevorhang  wurde  ja

sowieso jedes Jahr ersetzt. Es gab im inneren Vorhof des zweiten Tempels eine

spezielle  Kammer  des  Scheidevorhangs,  da  haben  junge  Frauen  immer  an

einem Scheidevorhang gearbeitet.  Und jedes Jahr wurde dann der Vorhang

wieder ersetzt. Das war so. Nun, dieser zerrissene Vorhang wurde auf jeden

- 26 -



Fall wieder ersetzt. Aber was hätte man dann machen können, damit nie mehr

so was geschieht, dass ein Priester aus Versehen ins Allerheiligste sieht? Ja,

einen zweiten Sicherheitsvorhang anbringen. Und das macht klar, warum eben

der Talmud über einen Vorhang spricht und über zwei Vorhänge. Das kann man

direkt in Verbindung bringen mit diesem Ereignis des zerrissenen Vorhangs.

Aber  damit  ist  eine  traurige  Sache  geschehen,  dass  man  einen  neuen

Scheidevorhang hinmacht und das Heiligtum, das Gott selbst geöffnet hat, wird

wieder geschlossen. Aber für die Erlösten, die Messias Gläubigen Juden, das

sind die Hebräer und natürlich gilt das für alle Gläubigen der Gemeinde, denn

in der Gemeinde sind Messias Gläubige Juden und Messias Gläubige Nichtjuden

sind zu einem Leib vereinigt. Und da gilt das also für alle:

19 Da  wir  nun,  Brüder,  Freimütigkeit  haben  zum  Eintritt  in  das

Heiligtum durch das Blut Jesu, 20 auf dem neuen und lebendigen Weg,

den er uns eingeweiht hat durch den Vorhang hindurch, das ist sein

Fleisch, 

Das ist das, was unser Glaube seit dem Kreuz von Golgatha charakterisiert:

Wir haben es zu tun mit einem geöffneten Heiligtum und an dem halten wir

fest. Wir machen keinen neuen Vorhang hin, auch nicht in Gedanken. Dieser

Zugang ist jetzt frei und da sollen wir mit Freimütigkeit hineingehen. Und da

schließt Vers 21 an.

21 und wir haben einen großen Priester über das Haus Gottes, 

Also  wenn  wir  im  Gebet  in  die  Gegenwart  Gottes  kommen,  und  zwar  im

Bewusstsein, jetzt dürfen wir in die unmittelbare Gegenwart Gottes treten, und

zwar heißt das, dass wir Gott sogar 'Abba' – 'Vater' nennen dürfen, wie das in

Römer 8 und in Galater 4 gesagt wird. Und das ist ja die Art und Weise, wie

der Herr Jesus auch vor dem Kreuz schon den Vater genannt hat in Markus 14:

Abba, Vater, alles ist dir möglich. Da muss man wissen, in der rabbinischen

Literatur wird gelehrt,  man soll  Gott nicht  'Abba' nennen, 'unser Vater'  das

geht. Also auch in jüdischen Gebeten findet man 'Hebräisch …' – 'unser Vater,

der du bist in den Himmeln'. Denn auch schon in Jesaja 63 wird ja Gott als

Vater bezeichnet im Sinn von 'Schöpfer': Du bist der Töpfer, wir sind der Ton.

Aber  'Abba' das ist  eben nicht einfach 'Vater',  sondern das ist die zärtliche

Anrede. Gut, das entspricht im Prinzip dem, was wir im Deutschen als 'Papa'

- 27 -



bezeichnen würden. Aber da hat man gesagt, so mit 'Abba' darf man Gott nicht

ansprechen.  Man  kann  also  das  nachkontrollieren  und  irgendeinen  Siddur

nehmen, das sind diese üblichen Gebetsbücher, die man im Judentum braucht,

um Gebete – nicht nur an der Klagemauer sondern auch in der Synagoge in

aller Welt – zu beten. Schöne Gebete. Man findet wunderbare Namen Gottes,

sehr oft 'Hebräisch …' –  'Gepriesen seist du, Herr unser Gott, König der Welt.'

Aber auch viele andere Namen. Nie wird man 'Abba' finden. Das sei zu intim.

Und das NT lehrt: Der Heilige Geist, an Pfingsten ausgesandt in die Herzen der

Erlösten, ruft 'Abba, Vater'. Das hat zu tun mit dem geöffneten Heiligtum, dass

wir eine solche Nähe zu Gott bekommen haben, dass wir ihn als 'Abba' anrufen

dürfen. 'Abba, Vater'. Jetzt könnte jemand sagen: Also dann sollten wir doch

im Deutschen sagen 'Papa'. Rückfrage: Warum hat Paulus im Römerbrief, der

ja auf Griechisch geschrieben wurde – wie das ganze NT – das Wort 'Abba'

eingesetzt und das ist Hebräisch-Aramäisch? Das ist nicht Griechisch. Er hat

das Fremdwort genommen. Und natürlich hat er auch auf jeden Fall verzichten

müssen  auf  das  Griechische  'patridion'.  Das  ist  so  wie  im  Russischen

'Väterchen'. Ja, wie sagt man auf Russisch 'Babuschka'. Das ist 'Väterchen, ja.

'Uschka' ist die Verkleinerung, ja. Und das geht gar nicht, das ist nicht würdig

für den ewigen allmächtigen Gott. Und darum wählt Paulus 'Abba'. Und wenn

wir eben auch in anderen Sprachen jetzt die Bibel übersetzt haben, wie auf

Deutsch, dann steht auch  'Abba'. Und es ist gut, dieses  'Abba' zu nehmen,

denn wir müssen lernen  'Abba' ist  wirklich das ganz vertraute 'Vater',  aber

trotzdem mit einem Respekt. Und es besteht eben die Gefahr, wenn man jetzt

in der eigenen Sprache 'Papa' benutzen würde, dass der Umgang im Sprechen

zu Gott unwürdig werden könnte. Ich unterstelle das nicht einfach allen, die

das so getan haben. Aber es hat schon seinen Grund, warum eben 'Abba', aber

man muss lernen.  'Abba' das ist so vertraulich. Und das ist immer so schön,

wenn man in Israel ist, irgendwo unterwegs ist und dann hört man:  'Abba,

Abba'.  Das  sind  die  kleinen  Kinder,  die  rufen  so  ihren  Vater,  ja.  Das  ist

Hebräisch-Aramäisch  'Abba'.  Die  sagen nicht  'Abbi,  Abbi,  Abbi'.  'Abbi' heißt

'mein Vater', 'Abba' ist eben das Vertraute. Und das hat eben nicht da drin wie

eine Verkleinerungsform irgendwie 'Babuschka' oder so, sondern es ist einfach

würdig, aber es drückt aus diese Nähe zu Gott. Das ist dieses offene Heiligtum.

- 28 -



Und jetzt wird hier gesagt:

21 und wir haben einen großen Priester über das Haus Gottes, 

Also wenn wir  so in die  Gegenwart Gottes kommen, dann kommen wir  im

Bewusstsein,  wir  sind  Priester  und  wir  tun  etwas,  was  Priester  damals  im

ersten und zweiten Tempel und auch zuvor in der Stiftshütte niemals durften:

ins Allerheiligste hineingehen. Nur der Hohepriester und das nur an einem Tag

und nicht ohne Blut. Nein, wir dürfen da hineingehen, weil wir Priester sind.

Und da wird klar: Alle Gläubigen sind Priester und wir realisieren: Was in der

Kirchengeschichte geschehen ist, dass man plötzlich gewisse Gläubige – und

oftmals ist noch die Frage, ob das überhaupt Gläubige sind, echte Gläubige, –

wurden zu Priestern gemacht im Gegensatz zu dem Volk. Das ist vollkommen

gegen die Heilige Schrift. Und das war ja auch eine der großen Entdeckungen

in  der  Zeit  der  Reformation:  1.  Petrus  2  sagt  ja,  dass  alle  Gläubigen  ein

heiliges Priestertum sind, ein königliches Priestertum. Und Offenbarung 1 Vers

5 sagt: Den, der uns liebt und uns von unseren Sünden gewaschen hat in

seinem Blut  –  und  dann  –  und  uns  gemacht  hat  zu  einem  Königtum,  zu

Priestern seinem Gott und Vater. Alle Gläubigen sind Priester und darum haben

alle – übrigens Männer und Frauen – den Zugang ins Allerheiligste. Wir haben

aber einen, der uns leitet, und das ist dieser große Priester. Wie sagt man auf

Hebräisch 'Hohepriester'?  'kohen gadol'. Ich habe es hier aufgeschrieben auf

dem  Blatt:  'kohen  gadol' das  heißt  'Priester  großer'.  Ja.  Nicht  wahr,  man

wusste vielleicht,  dass man Hebräisch rückwärts  liest,  aber dass man auch

noch rückwärts spricht, das ist nicht unbedingt bekannt. Aber das ist auch nur

ein  Spaß.  Also  man sagt  einfach nicht  'großer  Priester',  sondern  man sagt

'Priester großer'. Das ist einfach so. Also 'kohen gadol' – 'großer Priester'. Und

wenn hier steht 'einen großen Priester', das meint, der Herr Jesus ist unser

Hohepriester  und  leitet  uns  in  unserer  Anbetung.  Und  dann  wird  Vers  22

angehängt:

22 so  lasst  uns  hinzutreten  mit  wahrhaftigem  Herzen,  in  voller

Gewissheit des Glaubens, die Herzen besprengt und so gereinigt vom

bösen Gewissen und den Leib gewaschen mit reinem Wasser.

Das ist so schön diese Sprache von Paulus: lasst uns hinzutreten. Und dann

Vers 23:

- 29 -



23 Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung unbeweglich festhalten 

Vers 24:

24 lasst uns aufeinander achthaben 

Und wenn man einmal darauf achtet im ganzen Brief, wie oft das vorkommt,

dann merkt man, das ist eine ganz typische Redeweise im Hebräerbrief: lasst

uns, lasst uns, lasst uns. Es lohnt sich mal, alle Stellen herauszuschreiben. Und

nun, wir müssen daran denken, gemäß 2. Petrus 3 Vers 15 – das hab ich ja bei

der Einleitung zum Hebräerbrief gezeigt – stammt der Hebräerbrief von Paulus,

der vierzehnte seiner Briefe, die in 2. Petrus 3 Vers 15 erwähnt werden. Und

Paulus war aber nicht Apostel für das jüdische Volk, sondern Apostel für die

Nationen, so wie die zwölf Apostel Apostel waren nicht für die Heidenvölker,

sondern für die zwölf Stämme Israel. Aber die zwölf Apostel hatten auch einen

Auftrag im Blick auf die Nationen, aber ihre erste Aufgabe war Israel. Aber wir

sehen, der Auferstandene sagt in Matthäus 28 am Schluss zu den Elfen, also

den elf Apostel, dass sie eben hingehen sollen und alle Nationen zu Jüngern

machen sollen. Also sie hatten auch einen Auftrag in Bezug auf die Heiden.

Aber der Apostel Paulus als Apostel hatte einen Auftrag für die Heiden, aber

das heißt nicht, dass er nicht auch einen Auftrag gehabt hat für die Juden.

Darum sehen  wir  in  der  Apostelgeschichte  auf  seiner  ersten  Missionsreise,

zweiten, dritten, was sehen wir? Immer, wenn er in eine heidnischen Stadt

kommt, er sucht zuerst die Synagoge und spricht zuerst zu den Juden, weil er

das tat, was er selber schrieb. In Römer 1 Vers 16 sagt er: Das Evangelium ist

Gottes Kraft  zum Heil  jedem Glaubenden,  dem Juden zuerst  als  auch dem

Griechen. Und darum hat er diese Priorität festgehalten und ist zuerst zu den

Juden gegangen, dann auch zu den Heiden, was sein eigentlicher Auftrag war.

Und nun, im Hebräerbrief tritt er nicht auf als Apostel, sondern er tritt auf als

Lehrer.  Nicht  wahr,  wenn  er  seine  apostolische  Autorität  gebrauchte,

ausgesprochen in den Korintherbriefen, wo schlimme Zustände waren und er

seine Autorität als Apostel – und er sagt, aber nicht zur Zerstörung, sondern

zur Auferbauung, – die hat er voll ausgenutzt und eingesetzt. Er wurde zwar

angegriffen, als wäre er kein richtiger Apostel, und dann hat er das klargestellt

und auch bewiesen, warum er ein echter Apostel ist. Aber eben das macht er

den Hebräern gegenüber nicht und das erklärt auch, warum am Anfang des

- 30 -



Hebräerbriefes steht nicht 'Paulus, Apostel Jesu Christi', sondern es beginnt mit

'nachdem Gott vielfältig und auf vielerlei Weise ehemals zu den Vätern geredet

hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tage zu uns geredet im Sohn'.

Und  dann  spricht  er  über  die  Herrlichkeit  des  Sohnes  und  erwähnt  viele

Herrlichkeiten und belegt das noch mit sieben Zitaten aus dem AT. Er steht

völlig zurück und spricht nicht von seiner Apostelschaft. Aber dafür in Kapitel 3

Vers 1 nennt er den Herrn Jesus Apostel und Hoherpriester. Apostel, weil er so

wie Mose – aber größer als Mose – von Gott her gesendet war. 'Apostel' heißt

'Gesandter'. Und er kam und redete zu uns. Und als Hoherpriester wie Aaron –

aber viel höher als Aaron – war er der Priester, der uns vertrat und vor Gott

kam  mit  seinem  Opfer.  Aber  der  Herr  Jesus  wird  'Apostel'  genannt  im

Hebräerbrief und Paulus steht zurück, aber ist ein Lehrer. Ein Lehrer hat nicht

die Autorität eines Apostels, aber er macht Mut, er sagt: Lasst uns hinzutreten.

Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung. Lasst uns aufeinander achthaben. Das

ist dieser ermutigende Aufruf, etwas zu machen. Und er geht gewissermaßen

als Vorbild in der Sache voran. Also das ist ganz besonders kostbar, wie er das

eben  hier  macht  und  erklärt,  jetzt  ist  dieses  Heiligtum  offen.  Wir  haben

Freimütigkeit und jetzt wollen wir auch hinzutreten, und zwar mit wahrhafti-

gem Herzen. Das heißt: nichts Verlogenes, Heuchlerisches im Herzen, sonst

haben  wir  keine  Freimütigkeit.  Mit  wahrhaftigem Herzen.  Und  zweitens:  in

voller Gewissheit des Glaubens, nicht ein bisschen so. Wir dürfen wirklich uns

voll  abstützen  auf  das  Opfer  des  Herrn  Jesus,  das  vollkommen  ist.  Ohne

Zweifel, es ist perfekt und wir sind vollkommen gemacht. Und wir dürfen uns

hundert Prozent auf das Wort Gottes abstützen. Volle Gewissheit des Glaubens,

das ist nicht dem Zeitgeist entsprechend. Der Zeitgeist sagt: Man kann sowieso

nicht wissen und in der Philosophie heute erwartet man nicht mehr, dass es

eine Wahrheit gibt. Das ist ein wichtiger Unterschied. Zur Zeit, als der Apostel

Paulus predigte und z.B. in Athen, der Hochburg der Philosophie, war und da

hat er mit Stoikern und Epikureern zu tun gehabt, diese Leute, so gottlos die

waren,  die  glaubten,  dass  die  Erkenntnis  von  Wahrheit  möglich  ist.  Sie

verstanden unter Wahrheit etwas ganz anderes, aber immerhin rechneten sie

damit,  dass  man Wahrheit  finden könnte.  Und da kann der  Apostel  Paulus

ansetzen und er spricht von der wirklichen Wahrheit, ja. Aber heute, wenn man

- 31 -



so mit gebildeten Leuten spricht, die so richtig dem Zeitgeist – auch in der

Philosophie – folgen, die finden uns wirklich völlig von gestern. Da glaubt einer

noch, man könne etwas wirklich wissen und es gäbe Gewissheit, ja. Es gibt

keine Wahrheit. Und drum ist es für uns noch ein bisschen schwieriger, weil wir

überhaupt rüberbringen müssen, dass es tatsächlich möglich ist, die Wahrheit

zu finden. Und die Wahrheit ist nicht einfach eine Sache, sondern der Herr

Jesus sagte:  Ich bin die  Wahrheit.  Ich bin der  Weg,  die  Wahrheit  und das

Leben. Aber für uns ist es wichtig: 

22 … in voller Gewissheit des Glaubens [sollen wir kommen], die Herzen

besprengt und so gereinigt vom bösen Gewissen

Nun, in bestimmten Umständen im AT musste man Blut sprengen. Und hier,

wenn es heißt 'die herzen besprengt', dann heißt es, dass das Blut Jesu auf

unser Gewissen angewendet worden ist. Und das ist eben der wichtige Punkt

bei der Bekehrung: Da geht es eben nicht darum, dass man einfach glaubt:

Jesus  ist  für  alle  Menschen  gestorben.  Nein,  man  muss  zur  Erkenntnis

kommen:  Der  Herr  Jesus  ist  für  mich  gestorben  und  sein  Blut  floss  auf

Golgatha genau für meine Sünden und dann hat man das erlebt. Die Herzen

sind besprengt und so wird man gereinigt vom bösen Gewissen und es ist alles

gut, alles ist geordnet.

22 … und den Leib gewaschen mit reinem Wasser.

Nicht wahr, im Judentum gehörte es zum ABC 'die Lehre von den Waschungen'.

Das erklärt Paulus in Kapitel 6. Er sagt: Ihr Hebräer solltet eigentlich schon viel

weiter sein im Glauben, jetzt muss man euch wieder die Anfangsgründe des

Glaubens erklären und dazu gehört die Lehre von den Waschungen, die Lehre

vom Hände Auflegen usw. Das sind die Grundlehren des Judentums. Also da

hatten die Hebräer so Wachstumsstörungen, dass man ihnen sogar das, was

sie  eigentlich  schon  von  Kindesbeinen  an  wirklich  verstehen  sollten  im

Judentum, muss man ihnen nochmals erklären, um dann weiterzufahren: Und

jetzt, was ist neu dazu gekommen seit der Messias gekommen ist? Aber da

gehörte eben 'die Lehre von den Waschungen' dazu. Und das meint aufgrund

von 3. Mose 15 und 4. Mose 19: die Lehre von den Ritualbädern. Aus ganz

verschiedenen Gründen musste man sich im Judentum immer wieder baden.

Der einfache Grund für Frauen – das gilt auch für Männer – ist, nach jeder

- 32 -



Periode musste man sich im Ritualbad reinigen und erst in der Folge konnte

man wieder in den Tempel gehen als rituell symbolisch gereinigt. Also Priester

mussten immer zuerst ein Ritualbad genommen haben. Alle Tempelbesucher

mussten immer zuerst  ein  Ritualbad genommen haben.  Jetzt  versteht  man

auch  Johannes  13,  wo  der  Herr  Jesus  den  Jüngern  die  Füße  wäscht  am

Vorabend  der  Kreuzigung.  Da  sagt  Petrus:  Nein,  dass  musst  du  mir  nicht

machen. Doch, sonst hast du kein Teil mit mir. Ja, aber dann den ganzen Leib.

Nein, wer gebadet hat, hat nicht nötig, gewaschen zu werden, sondern nur die

Füße.  Ja  und,  dort  macht  der  Herr  klar:  Du  hast  ja  schon  ein  Ritualbad

genommen, wie das alle Juden gemacht haben vor dem Passahfest. Und nun,

hier  wird  gesagt,  wir  sollen  hinzutreten,  den  Leib  gewaschen  mit  reinem

Wasser. Was bedeutet das? Epheser 5,25 gibt die Antwort, was die geistliche

Bedeutung der Ritualbäder ist. Nicht wahr, es gibt ja so viele Leute im Internet,

die  sagen:  Die  Christen  sollten  das  Gesetz  Mose  halten.  Das  ist  für  die

Gemeinde auch gültig. Ja, ich möchte mal zu denen nach Hause gehen und die

sollen mir ihr Ritualbad zeigen, ja. Und dann werden wir genau prüfen, ob die

Litermenge, ob die rein passt, die vorgeschrieben ist, ja. Und ob da lebendiges

Wasser kommt, ja. Also Epheser 5 Vers 25:

25 Ihr Männer, liebt eure Frauen, wie auch der Christus die Gemeinde

geliebt und sich selbst für sie hingegeben hat, 26 damit er sie heiligte,

sie reinigend durch die Waschung mit Wasser durch das Wort,

Also hier  wird gesagt,  dass Christus die Gemeinde gereinigt  hat mit  einem

Wasserbad. Es wird gleich erklärt, was dieses Wasserbad bedeutet: das Wort.

Wie kann das Wort uns ein Bad sein? Ganz einfach: Wenn man die Bibel liest

zum ersten Mal … Es kann sein, es gibt Leute, die lesen die Bibel zum ersten

Mal, um darin Fehler zu finden. Sehr schnell merken sie, die Bibel findet Fehler

bei ihnen. Ja und mutige Leute stellen sich dem und beugen sich vor Gott. Wer

sich  bekehrt,  ist  ein  mutiger  Mensch,  eben  kein  Feigling.  Sondern  in

Offenbarung 21 werden unter den Garnituren, die in den Feuersee kommen,

genannt 'den Feiglingen aber', die zu feig waren, sich dem zu stellen, wenn das

Wort  Gottes  uns  eben  Schuld  und  Sünde  aufdeckt.  Und  wenn  man  dann

weiterliest in der Bibel kommt man auf 1. Johannes 1 Vers 9 und viele andere

Stellen: Wenn wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er

- 33 -



uns die Sünden vergibt und uns reinigt von aller Ungerechtigkeit. Und so wird

das Wort zum Wasserbad. Und darum wird das auch genannt 'das Bad der

Wiedergeburt'. Können wir aufschlagen Titus 3 Vers 4:

4 Als  aber  die  Güte  und  die  Menschenliebe  unseres  Heiland-Gottes

erschien,  5 errettete er uns, nicht aus Werken, die, in Gerechtigkeit

vollbracht,  wir  getan  hatten,  sondern  nach  seiner  Barmherzigkeit

durch  die  Waschung  der  Wiedergeburt  und  die  Erneuerung  des

Heiligen Geistes,  6 den er reichlich über uns ausgegossen hat durch

Jesus  Christus,  unseren  Heiland,  7 damit  wir,  gerechtfertigt  durch

seine Gnade, Erben würden nach der Hoffnung des ewigen Lebens.

Da haben wir's: durch die Waschung der Wiedergeburt. Das ist diese Über-

tragung, die jetzt da in Hebräer 10 erwähnt wir: dass wir hinzutreten, den Leib

gewaschen mit reinem Wasser. Und dann kommt wieder ein 'lasst uns':

23 Lasst uns das Bekenntnis der Hoffnung unbeweglich festhalten 

Also wir dürfen in die Gegenwart Gottes kommen mit Freimütigkeit. Und es ist

wichtig: Wir haben so viel Widerstand in dieser Welt, aber es ist wichtig, dass

wir als Gläubige das Bekenntnis, diese Hoffnung, die vor uns steht und auf die

wir jetzt auf dem neuen Weg, auf dem messianischen Weg, vorangehen, dass

wir diese Hoffnung unbeweglich festhalten. Und dann wird erklärt:

23 … (denn treu ist, der die Verheißung gegeben hat); 

Die Hoffnung ist eben nicht so wie bei den Menschen, wo man etwas hofft und

das bedeutet 'vielleicht'. 'Hoffnung' im biblischen Sinn bedeutet: Sicher, weil

der, der die Verheißung gegeben hat, ist treu und er wird sie vollbringen. Und

dann ein drittes 'lasst uns':

24 und lasst uns aufeinander achthaben zur Anreizung zur Liebe und zu

guten Werken, 

Manchmal kommen Leute neu in die Gemeinde und dann sagen sie: Wo ist da

die Anlaufstelle für Seelsorge? Ja gut, vielleicht hätten sie das merken können,

wo sie sicher erwartet werden, wenn sie ein Problem haben. Aber es kommt

noch  mehr  dazu:  Alle  in  der  Gemeinde  sollen  aufeinander  achthaben.  Das

würde nicht funktionieren, wenn nur einer für Seelsorge zuständig wäre in der

Gemeinde oder die Ältestenschaft, sagen wir zwei, drei, vier, fünf. Nein, hier

wird  gesagt:  lasst  uns  aufeinander  achthaben.  Das  ist  etwas,  was  in  der

- 34 -



Verantwortung aller steht. Und es ist so: Einer hat eine Schwierigkeit und er

hat damit ein besonderes Vertrauen, zu dieser Person zu gehen. Und in dieser

Sache hat er ein besonderes Vertrauen, dorthin zu gehen. Gut, mach's doch.

Und schauen wir uns mal an, was in 1. Thessalonicher 5 steht, wo auch gezeigt

wird, dass Seelsorge aneinander ist eine Aufgabe von allen. Natürlich gibt es

seelsorgerliche Fragen, die sind sehr schwierig und das kann jetzt einfach nicht

jeder  und hat nicht  jeder  die  richtige biblische Antwort  darauf.  Und darum

braucht  es  eben  auch  solche,  die  besonders  Verantwortung  tragen  in  der

Gemeinde, die dann solche Fragen übernehmen könnten. Aber grundsätzlich –

und darum geht es mir – dass wir alle aufeinander achthaben.

1. Thessalonicher 5 Vers 14:

14 Wir ermahnen euch aber, Brüder: Weist die Unordentlichen zurecht,

tröstet  die  Kleinmütigen,  nehmt  euch  der  Schwachen  an,  seid

langmütig zu allen. 15 Seht zu, dass niemand Böses mit Bösem jemand

vergelte, sondern strebt allezeit dem Guten nach, sowohl zueinander

als auch zu allen.

Also  hier  wird  allgemein  den  Brüdern  in  Thessalonich  gesagt:  Weist  die

Unordentlichen zurecht. Das sind solche, die etwas Falsches machen und die

wissen ganz genau, dass es falsch ist. Die muss man zurechtweisen. Dann wird

gesagt: Tröstet die Kleinmütigen. Das sind solche, die denken: Das kann ich

nicht.  Die sind kleinmütig, aber die könnten und die muss man ermutigen:

Doch, das kannst du und der Herr hat uns ja durch das neue Leben die Kraft

gegeben. Die muss man in dem Sinn trösten. Und dann heißt es: Nehmt euch

der Schwachen an. Es gibt solche, die haben einfach eine gewisse Schwachheit

im  Glauben,  wie  das  beschrieben  wird  in  Römer  14,  dass  sie  einfach  in

gewissen Dingen nicht Klarheit haben und dadurch schwach sind im Glauben

und man muss sich ihrer annehmen. Und dann heißt es: Seid langmütig zu

allen. Also wir brauchen alle Geduld, weil wir alle irgendwie schwierig sind. Ja,

aber eben die ganze Gemeinde hat da eine Aufgabe:

24 … lasst uns aufeinander achthaben zur Anreizung zur Liebe und zu

guten Werken, 

Also 'anreizen' das heißt 'motivieren', ja. Wie reizt man ein Pferd an, Wasser zu

trinken,  wenn  es  einfach  nicht  will?  Ja,  man  kann  eben  Zaum und  Zügel

- 35 -



nehmen und eine Peitsche usw. und sie zum Wasser bringen. Aber das ist nicht

'anreizen'. Es gibt einen ganz einfachen Trick: die flache Hand, Salz. Und dann:

Komm, wir gehen zum Wasser. Und das Pferd kommt. Ja und so ist das auch

etwas Wichtiges diese Anreizung zur Liebe, eben motivieren und schauen, wie

man  jemandem  den  richtigen  Weg  eben  schmackhaft  machen  kann:  zur

Anreizung zur Liebe und überhaupt zu guten Werken. Und dann wird weiter

gesagt:

25 indem wir unser Zusammenkommen nicht versäumen, wie es bei

einigen [oder etlichen] Sitte ist, 

Oh, das ist nicht erst seit 2020 ein Problem, dass Gewisse einfach so ab und zu

in die Gemeinde kommen. Aber Gott erwartet eigentlich, regelmäßig. Ja gut,

aber wenn man in den Ferien ist? Mach mal Ferienplanung so, dass du dir

schon  zu  Hause  überlegst,  wo  könnte  ich  am  Sonntag  in  eine  biblische

Gemeinde gehen. Ferien heißt ja nicht, dass man Ferien machen muss von der

Gemeinde,  ja.  Etwas  anderes  ist  es,  wenn  man  in  der  Mission  ist,  einen

missionarischen Auftrag hat, wo es gar keine Gemeinde gibt. Ja, da muss dann

zuerst eine Gemeinde entstehen. Aber eben, das Zusammenkommen ist etwas

Wichtiges und wir sollen uns eben gegenseitig anreizen zum Guten, indem wir

unser  Zusammenkommen  nicht  versäumen.  Wir  brauchen  die

Zusammenkünfte. Man braucht eine regelmäßige Unterweisung. Man braucht

regelmäßige gesunde geistliche Gemeinschaft. Und dann heißt es

25 … versäumen, wie es bei einigen Sitte ist, 

Die machen das einfach so. Dann muss man die Sitte ändern. Und dann heißt

es:

25 … sondern einander ermuntern, und das umso mehr, je mehr ihr den

Tag näher kommen seht.

Der Tag,  der kommt, wird in den weiteren Versen beschrieben.  Das ist  die

Wiederkunft Christi. Je näher wir zu dem Tag der Wiederkunft Christi kommen,

desto  wichtiger  ist  es,  die  Zusammenkünfte möglichst  nicht  zu versäumen.

Natürlich gibt es Gründe. Krankheit usw., es gibt berechtigte Gründe, aber das

ist  ja  nicht  der  Normalfall.  Und es wird hier  gezeigt,  dass  das sogar  2020

wichtiger ist als im ersten Jahrhundert. Und es war damals schon wichtig. Aber

je mehr wir den Tag der Wiederkunft Christi herannahen sehen, desto wichtiger

- 36 -



wird es. Also endzeitlich – kann man sagen – ist das Zusammenkommen der

Erlösten  noch  wichtiger  als  äußerst  wichtig.  Das  war  ja  schon  am Anfang

äußerst wichtig. Und dann kommt Vers 26:

26 Denn wenn wir mit Willen sündigen, nachdem wir die Erkenntnis der

Wahrheit empfangen haben, so bleibt kein Schlachtopfer für Sünden

mehr übrig, 27 sondern ein sicheres furchtvolles Erwarten des Gerichts

und  der  Eifer  eines  Feuers,  das  die  Widersacher  verzehren  wird.

28 Jemand,  der  das  Gesetz  Moses  verworfen  hat,  stirbt  ohne

Barmherzigkeit auf die Aussage von zwei oder drei Zeugen; 29 wie viel

schlimmerer Strafe, meint ihr, wird der wert geachtet werden, der den

Sohn Gottes mit Füßen getreten und das Blut des Bundes, durch das er

geheiligt  worden ist,  für  gemein erachtet  und den Geist  der  Gnade

geschmäht hat? 30 Denn wir kennen den, der gesagt hat: „Mein ist die

Rache, ich will vergelten“, spricht der Herr. Und wiederum: „ Der Herr

wird sein Volk richten.“ 31 Es ist furchtbar, in die Hände des lebendigen

Gottes zu fallen!

Was bedeutet das? Was ist das für einer, von dem es heißt, dass er mit Willen

sündigt, nachdem er die Erkenntnis der Wahrheit empfangen hat. Und da gibt

es solche, die sagen, das ist ein Wiedergeborener und andere sagen, das ist

ein Bekenner, der eben nicht wiedergeboren war. Was stimmt jetzt? Nun, wie

oft  haben wir  in diesem Abschnitt  gelesen von Wiedergeburt? Nie.  Aber es

steht auch nicht überall Wiedergeburt, ja, in der Bibel. Aber wo haben wir in

diesem Abschnitt gelesen etwas von Kindern oder Söhnen Gottes? Auch nicht.

Aber es steht auch nicht überall in der Bibel etwas von den Kindern Gottes und

von den Söhnen Gottes. Aber wo steht da etwas von Auserwählten, denn der

Ausdruck  'Auserwählte'  wird  immer  gebraucht  für  wahre  wiedergeborene

Gläubige? Wird hier auch nicht erwähnt. Aber was hier gesagt wird, ist: Wenn

wir mit Willen sündigen, nachdem wir die Erkenntnis der Wahrheit empfangen

haben.  Wann  empfängt  man  die  Erkenntnis  der  Wahrheit?  Ja,  bei  der

Bekehrung.  Nein,  vor  der  Bekehrung.  Ja,  in  Johannes 16 sagt  ja  der  Herr

Jesus: Der Heilige Geist wird kommen an Pfingsten und wenn er kommt, wird

er die Welt überführen. So steht das in Johannes 16 Vers 8:

- 37 -



8 Und wenn er gekommen ist, wird er die Welt überführen von Sünde

und von Gerechtigkeit und von Gericht.

Der Heilige Geist überführt. Das griechische Wort wird z.B. auch verwendet für

einen Richter, der den Angeklagten überführt, ja. Da muss der Richter wirklich

logisch, absolut ohne Lücken dem Angeklagten zeigen, dass er es war und dass

er es genauso getan hat und genau an dem Datum und da war er auch gerade

dort usw. und dann, dann ist er überführt. Und oft, wenn das geschieht, bricht

ein Krimineller zusammen, sogar Hartgesottene, wenn sie überführt werden.

Aber das heißt noch lange nicht, dass sie's bereuen, was sie getan haben. Es

ist bewiesen, ich kann's nicht mehr verbergen, kann nicht mehr lügen. Vorher

habe ich versucht zu lügen und zu vertuschen und zu verdrehen. Und ja, und

da sind eben schon vier verschiedene Versionen erzählt worden – das kann

doch nicht sein – und keine stimmt. Aber so geht’s auf. Der Angeklagte ist

überführt. Das ist die Erkenntnis der Wahrheit. Und dann sollte die Bekehrung

folgen. Es ist eigentlich wie in Kapitel 6. Wenn wir uns zurückerinnern, dort

ging es ja auch genau um dieses Thema. Hebräer 6 Vers 4:

4 Denn es ist unmöglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind

und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes

teilhaftig  geworden  sind  5 und  das  gute  Wort  Gottes  und  die

Wunderwerke  des  zukünftigen  Zeitalters  geschmeckt  haben  6 und

abgefallen sind, wieder hergestellt zu werden zur Buße

Hm.  Da  heißt  es  als  erstes:  Die  einmal  erleuchtet  worden  sind  mit  der

Erkenntnis der Wahrheit. Überführt, ja, aber hier steht nichts von echter Buße

und Reue. Erleuchtet. Die himmlische Gabe haben sie geschmeckt, steht nicht

mal  gegessen,  geschmeckt.  Und  die  haben  das  gute  Wort  Gottes  und  die

Wunderwerke,  die  auf  das  zukünftige  Zeitalter  des  1000jährigen  Reiches

hinwiesen, geschmeckt. Aber jetzt haben wir ein Problem. Da steht: und des

Heiligen Geistes teilhaftig geworden sind. Ja, dann haben sie den Heiligen Geist

bekommen. Hier steht aber 'teilhaftig' und  'metecho' heißt, dass man Anteil

hat. Und Anteil haben ist eben schon dann erfüllt, wenn der Heilige Geist an

einem Menschen wirkt und ihn überführt. Dann hat er Anteil an dem Wirken

des  Heiligen  Geistes.  Nach  der  Bekehrung heißt  es  in  Epheser  1  Vers  13:

Nachdem ihr zum Glauben gekommen seid an da Evangelium – als punktuelle

- 38 -



Handlung – seid ihr versiegelt worden mit dem Heiligen Geist. Aber hier steht

teilhaftig des Heiligen Geistes. Und noch was, wer eine Elberfelder hat, sieht

vor 'Heiligen Geistes' ist das Wort 'des', der Artikel, ist kursiv bedruckt oder je

nach Ausgabe klein gedruckt.  Das bedeutet,  im Grundtext steht der Artikel

nicht.  Im  Griechischen  steht:  und  Heiligen  Geistes  teilhaftig  geworden  ist.

Wenn der Artikel  steht 'der Heilige Geist',  wird die Betonung gelegt auf die

Person von Gott dem Heiligen Geist. Wenn der Artikel fehlt 'Heiliger Geist' ist

die Betonung auf seiner Kraft, an seiner Kraftwirkung 'Sind Heiligen Geistes

teilhaftig geworden', das heißt, die haben Anteil bekommen an seiner Wirkung,

die eben den Sünder überführt. Und wenn sie dann schließlich sich bewusst

abwenden und den Sohn Gottes für sich selber kreuzigen, zur Schau stellen,

Hebräer  6 sagt:  Die können nicht  wiederhergestellt  werden zur  Buße.  Man

muss  sich  Folgendes  vor  Augen  halten:  Die  Hebräer  waren  Juden,  eben

Hebräer. Und die sind zur Überzeugung gekommen: Jesus von Nazareth ist der

Messias.  Aber  im  Hebräerbrief  wird  die  Frage  gestellt:  Sind  wirklich  alle

Hebräer echt bis zum Ende durchgedrungen im Glauben? Und darum wird im

Hebräerbrief  immer  wieder  gesagt:  Heute,  wenn  ihr  seine  Stimme  hört,

verhärtet eure Herzen nicht. Es ging also darum, dass es fraglich war, ob alle

wirklich ganz klar durchgedrungen waren. Und darum werden die aufgerufen:

Heute ist die Sache ganz fest und klar zu machen, weil das Risiko bestand,

dass diese Hebräer plötzlich sich wieder sagen: Ich hab genug von all diesen

Verfolgungen und diesen Nachteilen als Messias Gläubiger Jude, ich geh zurück

wieder ins orthodoxe Judentum, wo man sich einig geworden war durch den

Entscheid  des  Sanhedrins,  Jesus  war  nicht  der  Messias  und  er  war  ein

Verführer,  er  musste  gekreuzigt  werden.  Und  wenn  sie  das  taten,  wieder

zurückgehen  ins  Judentum,  und  zwar  in  das  Messias  lose  Judentum,  dann

würden sie den Sohn Gottes von Neuem kreuzigen, zur Schau stellen, sagt

Hebräer 6,6. Und jetzt hier nochmals ganz ernst: 

26 Denn wenn wir mit Willen sündigen, nachdem wir die Erkenntnis der

Wahrheit empfangen haben, so bleibt kein Schlachtopfer für Sünden

mehr übrig,

Wenn ein Messias Gläubiger Jude plötzlich wieder zurückgeht ins Messias lose

Judentum, ja, wenn er das Opfer des Herrn Jesus verwirft, da gibt es keine

- 39 -



weitere Möglichkeit mehr. Die Tieropfer im Judentum die können keine Sünde

wegnehmen. Dann bleibt kein Schlachtopfer mehr übrig. Und jetzt erklärt der

Apostel Paulus: Das ist im Prinzip das Gleiche wie die, die im AT mit erhobener

Hand gesündigt haben. Schlagen wir das auf in 4. Mose. Das ist eine ganz

bestimmte Kategorie  die,  die  mit  erhobener  Hand sündigen.  Nicht  wahr,  in

4. Mose 15,27 heißt es:

27 Und wenn eine einzelne Seele aus Versehen sündigt, so soll sie eine

einjährige Ziege zum Sündopfer darbringen.  28 Und der Priester soll

Sühnung tun für die Seele, die ein Versehen begangen hat

Und  es  ist  so:  Jede  Sünde  wird  eigentlich  bezeichnet  als  eine  Sünde  aus

Versehen  oder  Hebräisch  kann  man  auch  übersetzen  'durch  Irrtum/durch

Verirrung'. Jede Sünde, die ein Mensch tut, ist eigentlich eine Verirrung. Und

da gibt es die Möglichkeit der Umkehr und der Vergebung. Jetzt aber wird der

Gegensatz gemacht in Vers 30:

30 Aber  die  Seele,  welche  mit  erhobener  Hand  etwas  tut,  von  den

Eingeborenen und von den Fremdlingen, die schmäht den HERRN; und

selbige  Seele  soll  ausgerottet  werden  aus  der  Mitte  ihres  Volkes,

31 denn  das  Wort  des  HERRN  hat  sie  verachtet  und  sein  Gebot

gebrochen;  selbige  Seele  soll  gewisslich  ausgerottet  werden:  Ihre

Ungerechtigkeit ist auf ihr.

Und das  bedeutet  Todesstrafe.  Aber  die  Menschen haben ja  alle  möglichen

Sünden begangen, wo sie ganz genau wussten aus den zehn Geboten: Ehre

Vater und Mutter. Du sollst den Sabbattag beobachten. Du sollst nicht töten

usw. Aber hier steht, jemand, der mit erhobener Hand sündigt, das ist einer,

der ganz bewusst von Gott abfällt und von seinem Wort. Und hier wird das in

Hebräer 10 so umschrieben Vers 28:

28 Jemand, der das Gesetz Moses verworfen hat, 

Ja, das ist also nicht einfach: Ich wusste eigentlich schon, dass es Sünde war

und … Nein, das ist ein bewusstes Verwerfen.

28 Jemand,  der  das  Gesetz  Moses  verworfen  hat,  stirbt  ohne

Barmherzigkeit auf die Aussage von zwei oder drei Zeugen;

Und nun wird also dieses Abfallen von einem Messias Gläubigen Juden, der

aber erst die Erkenntnis hatte, erleuchtet worden war, geschmeckt hatte das

- 40 -



gute Wort Gottes und der jetzt zurückgeht ins Judentum und sagt: Doch, Jesus

war ein Verführer und er hat die Kreuzigung verdient. Dann wird erklärt: Das

ist der gleiche Fall wie im AT. Er stirbt dann auf die Aussage von zwei oder drei

Zeugen. Jetzt sehen wir: Hier stehen wir im Hebräerbrief unter der Gnade. Im

AT  stehen  wir  unter  Gesetz.  Aber  hier  wird  klargemacht:  Unter  Gnade  ist

Sündigen noch schlimmer als unter Gesetz.  Denn der das Gesetz Mose mit

erhobener  Hand  verworfen  hatte,  der  starb  körperlich.  Aber  hier  wird  das

ewige Gericht vorgestellt für den, der ganz bewusst und definitiv den Herrn

Jesus  ablehnt.  Das  entspricht  im  Grundsatz  dem,  was  die  Pharisäer  in

Matthäus 12 gemacht haben. Sie wussten genau: Nur der Messias kann einen

Besessenen, der stumm und sogar dort blind ist, heilen. Das kann niemand

anders. Der Herr Jesus heilt einen solchen. Und die Volksmenge reagiert ganz

natürlich und sagt: Das ist doch nicht der Sohn Davids? Das muss der Messias

sein. Und die Pharisäer sagen: Nein, das macht er durch den Beelzebub, den

Teufel. Sie wussten genau, das geht gar nicht. Aber die haben ihn bewusst

verworfen. Und dann sagt der Herr Jesus: Jede Sünde wird vergeben. Aber

diese Lästerung des Geistes, durch den der Messias dieses Wunder getan hat,

das wird nicht vergeben in Ewigkeit. Warum? Weil das eine definitive Verwer-

fung des Erlösers war. Das waren keine Kinder Gottes, diese Pharisäer. Das ist

ganz  wichtig.  Und auch  hier  im Hebräerbrief  das  sind nicht  Kinder  Gottes,

sondern das sind erleuchtete messianische Juden, kann man sagen. Und hier

wird nochmals gewarnt im Hebräerbrief: Das darf nicht geschehen. Und darum

müssen die, die eben noch nicht ganz durchgedrungen sind, die müssen sich

jetzt bekehren und nicht warten. Darum steht immer wieder: Heute, wenn ihr

seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht. Dass nicht der Tag kommt, wo

sie plötzlich nicht mehr können, weil es zu spät ist für sie, wo die Gnadenzeit

abgelaufen ist. Und darum heißt es hier in Vers 27, für sie bleibt nur noch ein

gewisses [oder ein sicheres] furchtvolles Erwarten des Gerichts und der Eifer

eines Feuers, das die Widersacher verzehren wird. Und hier wird klargemacht:

Wenn man so den Sohn Gottes verwirft,  das  ist  schlimmer als  damals  mit

erhobener Hand sündigen. Vers 29:

29 wie  viel  schlimmerer  Strafe,  meint  ihr,  wird  der  wert  geachtet

werden,  der den Sohn Gottes mit  Füßen getreten und das Blut  des

- 41 -



Bundes,  [Das  ist  das  Blut  des  neuen  Bundes,  das  Blut  des  Herrn  Jesus.]

durch  das  er  geheiligt  worden  ist,  für  gemein  [für  unrein  heißt  das]

erachtet und den Geist der Gnade geschmäht hat?  [den Heiligen Geist

damit auch lästert]

Aber jetzt haben wir ein Problem, hier steht 'und durch das Blut des Bundes ist

er geheiligt worden'. Dann ist er doch ein Wiedergeborener 'geheiligt durch das

Blut'. Wenn stehen würde 'gerechtfertigt durch das Blut', dann wär's klar, denn

die Rechtfertigung das  ist  wirklich  das,  was Gott  tut  in Bezug auf  die,  die

wiedergeboren werden. Aber hier steht 'geheiligt'. Und 'geheiligt' ist wieder ein

Ausdruck, der nicht eindeutig ist für sich allein. Nicht wahr, in 1. Korinther 7

liest man von Ungläubigen, die heilig sind. Gibt's das? Ja natürlich. Der Apostel

Paulus sagt einer Frau, die zum Glauben gekommen ist, aber ihr Mann noch

nicht: Frau, was weißt du, ob du deinen Mann retten wirst. Dieser Mann ist

geheiligt durch dich. Ja, ist er gerettet? Nein, er ist nicht gerettet. Aber die

Bibel  sagt,  er  ist  geheiligt.  Und der  Apostel  Paulus  sagt:  Eure  Kinder  sind

heilig. Ja, aber sind die Kinder einfach von Kind auf errettet? Nein, aber sie

sind  heilig.  Was  heißt  denn  'heilig'?  'Heilig'  heißt  im  Hebräischen  und  im

Griechischen  als  Grundbedeutung  'abgesondert/auf  die  Seite  gestellt'.  Und

Kinder in gläubigen Familien die sind ganz speziell abgesondert, weil die Eltern

einen Schutz um sie herum machen. Die werden mit vielen Dingen in der Welt

nicht so konfrontiert wie die anderen Kinder. Und ein ungläubiger Mann hat

eine ganz besondere Chance, errettet zu werden durch die gläubige Frau und

auch umgekehrt: Eine ungläubige Frau durch ihren Mann, der zum Glauben

gekommen  ist.  Sie  ist  geheiligt.  Das  heißt  'auf  besondere  Weise  für  Gott

reserviert'.  Aber 'geheiligt'  heißt  noch nicht 'gerettet'.  Jetzt  muss man sich

vorstellen: Diese Messias Gläubigen Juden, die haben sich bekannt dazu: Jesus

von Nazareth ist der Messias und dieses Blut, das geflossen ist auf Golgatha,

das  war  nicht  das  Blut  eines  Kriminellen.  Das  war  ein  Irrtum,  ein  ganz

schwerer Irrtum von unserem Sanhedrin, der ihn zum Tod verurteilt hatte. Und

durch dieses Bekenntnis, und das ist ein sehr starkes Bekenntnis; der oberste

Gerichtshof, der Sanhedrin, auf den man nach 5. Mose 19 unbedingt hören

muss, was er entscheidet, zu sagen: Das war falsch. Und dadurch, dass sie

sich eben auf die Seite der Messias Gläubigen Juden gestellt haben und dieses

- 42 -



Blut als rein betrachtet haben, sind sie automatisch abgesondert worden. Das

gibt im Judentum grad einen Bruch. Und auch heute, also wenn sich einer so

auf die Seite des Herrn Jesus stellt mit seinem Bekenntnis, das hat Folgen, das

gibt einen Bruch in der Familie, in der Verwandtschaft, in der Bekanntschaft.

Das gibt einen Bruch. Und damit ist er geheiligt. Und jetzt wird hier gesagt:

Achtung, die die erleuchtet waren und die Erkenntnis der Wahrheit empfangen

haben,  aber  nun  in  einem  nächsten  Schritt  bewusst  den  Sohn  Gottes

verwerfen, ihn mit Füßen treten und den Heiligen Geist lästern, da bleibt nur

noch das Gericht. Es gibt kein anderes Schlachtopfer mehr. Und dann kommt

Vers 31:

31 Es ist furchtbar, in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen!

Und das ist also wichtig, wenn man einen Bruder oder eine Schwester in der

Klinik besucht und die sagt: Das ist bei mir geschehen, ich bin verloren. Da

muss man wissen, wie man erklären muss diese Stelle, um die wieder aus der

Klinik herauszuholen. Und es ist möglich. Aber da ist es ganz wichtig, dass man

sich da im Klaren ist, da nimmt man eine riesige Verantwortung auf sich, je

nachdem, wie man diese Verse erklärt. 

Und  zum  Schluss  noch  eine  Bemerkung:  In  der  Zeit  der  Nazis  wurde  ja

besonders das AT als jüdisch verachtet und gehasst und es wurde gesagt: Im

AT da hat man diesen rachsüchtigen Jahwe-Gott und im NT hat man einen

anderen Gott. Und da kam so einer zu Wilhelm Busch, diesem Jugendpfarrer in

der Nazizeit und hat ihm gesagt: „Das AT das ist mit diesem rachsüchtigen

Judengott und das NT ganz anders.“ Und dann sagt Wilhelm Busch: „Ich will

Ihnen was sagen. 'Ich habe dich eh und je geliebt und dich aus lauter Güte zu

mir gezogen.'“ „Ja, sehen Sie, das ist jetzt eben der Gott der Liebe im NT.“ Und

dann sagt er: „Wissen Sie, wo das steht? In Jeremia 31. Und jetzt sage ich

Ihnen noch ein Wort: 'Es ist furchtbar, in die Hände des lebendigen Gottes zu

fallen.'“ „Ja, sehen Sie, das ist dieser jüdische ...“ „Das steht im NT in Hebräer

10 Vers 31.“ Der Gott im NT ist derselbe Gott wie im AT und umgekehrt. Aber

Gott ist ein Gott der Liebe im Blick auf die ganze Menschheit und er lädt jeden

ein  zu  kommen  und  die  Vergebung  durch  das  Opfer  des  Herrn  Jesus

anzunehmen. Aber es gibt eine Gnadenfrist, die abläuft. Und wer diese Frist

verpasst, für den wird es ewig zu spät. Und das ist genau die Botschaft des

- 43 -



Hebräerbriefes:  Heute,  wenn  ihr  seine  Stimme  hört.  Man  darf's  nicht

aufschieben, denn man weiß nicht, ob morgen der Tag kommt, wo das Herz

verhärtet wird. Und dann wird man eben diesen Gott der Liebe kennenlernen

als den Gott, der Licht ist, der ein Gott ist der Gerechtigkeit und der Sünde

eben bestrafen wird und nicht einfach darüber hinweggeht. Und darum steht

hier: Es ist furchtbar, in die Hände des lebendigen Gottes zu fallen. Aber dann

ab Vers 32 nach dieser ernsten Ermahnung für die, die nicht klar waren, wird

wieder Mut gemacht. Und diese Verse führen dann zu Hebräer 11, das Kapitel

über  die  Glaubenszeugen,  und  damit  werden  wir  uns  in  einem Guss  dann

nächstes Mal beschäftigen. Das gehört eben zusammen. Oft schaut man nur

Kapitel 11 an, aber man muss es anschauen von Vers 32 an und eigentlich ab

Vers  19,  wo  es  um  den  neuen  und  lebendigen  Weg  geht.  Der  wird  da

weitergeführt und der entspricht dem Weg, den schon die alttestamentlichen

Glaubenshelden gegangen sind.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -


