
Der Hebräerbrief – 07 – 9,11 – 10,7 – ID R190.07

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

19.10.2019

ID R190.07

Wir kommen heute zu Teil 7 in unserer Studie zum Hebräerbrief, und zwar lese

ich ab Kapitel 9 Vers 11 ein paar Verse:

11 Christus aber – gekommen als Hoherpriester der zukünftigen Güter,

in Verbindung mit der größeren und vollkommeneren Hütte, die nicht

mit Händen gemacht, das heißt nicht von dieser Schöpfung ist, 12 auch

nicht mit Blut von Böcken und Kälbern, sondern mit seinem eigenen

Blut – ist ein für alle Mal in das Heiligtum eingegangen, als er eine

ewige Erlösung erfunden hatte. 13 Denn wenn das Blut von Böcken und

Stieren und die Asche einer jungen Kuh, auf die Unreinen gesprengt,

zur Reinheit des Fleisches heiligt,  14 wie viel mehr wird das Blut des

Christus, der durch den ewigen Geist  sich selbst ohne Flecken Gott

geopfert  hat,  euer  Gewissen  reinigen  von  toten  Werken,  um  dem

lebendigen Gott zu dienen!

Zunächst bis hierher. Wir haben bereits verstanden aus den früheren Studien,

der Hebräerbrief besteht aus grundsätzlich 3 Teilen. Der erste Teil die Kapitel 1

bis 7. Da geht es um 'die Erhabenheit des Messias', die Herrlichkeit der Person

des Herrn Jesus Christus. Und zwar wird er vorgestellt als größer als die Engel,

denn er ist ewiger Gott. Er ist auch als Menschensohn, als Gott, der Mensch

geworden ist,  größer  als  alle  Menschen auf  Erden und wir  haben gesehen,

insbesondere  auch  selbst  größer  als  Mose,  größer  als  Aaron.  Und  er  ist

Hoherpriester  nach  der  Ordnung  Melchisedeks,  damit  auch  größer  als

Melchisedek, denn Melchisedek war lediglich ein bildlicher Hinweis auf ihn als

- 1 -



Hoherpriester, als König und Hoherpriester. Das ist dieser erste Teil. Und dann

kommt der zweite Teil 'die Erhabenheit des messianischen Bundes'. Also dieser

erhabene  Messias,  über  alles  erhabene  Messias,  sollte  einen  neuen  Bund

einführen, der viel herrlicher und großartiger ist als der alte Bund, das ist der

messianische Bund. Das umfasst Kapitel 8 bis 10 Vers 18. Also wir sind gerade

noch an diesem Teil. Und zwar ist es so, dass dieser zweite Teil selber wieder in

drei  Teile  zerfällt.  Zuerst  wird  gezeigt  'Jesus  ist  der  Mittler  eines  besseren

Bundes'. Das ist einfach Kapitel 8. Der neue Bund des Messias wurde schon in

Jeremia ausführlich angekündigt. Dann haben wir letztes Mal gesehen zweitens

'Jesus und der himmlische Tempel'. Also dieser über alles erhabene Messias mit

dem besseren Bund steht auch in Verbindung mit einem besseren Heiligtum,

nämlich nicht mit einem Abbild auf Erden wie die Stiftshütte und der Tempel in

Jerusalem, sondern der himmlische Tempel, das Original, die Originalvorlage

für die Stiftshütte und für den Tempel in Jerusalem, das ist sein Tempel. Dieser

Teil  ist Kapitel  9,1-10. Und jetzt  sehen wir,  wir  haben gerade begonnen zu

lesen in dem dritten Unterabschnitt 'Jesus und sein besseres Opfer'. Und das

ist jetzt eben ab Kapitel 9 Vers 11, wo ich begonnen habe zu lesen, bis Kapitel

10 Vers 18. Und dann kommt der dritte Teil 'die Erhabenheit des messianischen

Glaubensweges'. Der letzte Teil des Hebräerbriefes zeigt, welch wunderbarer

Weg  jetzt  eben  da  offensteht  für  die,  die  diesem  herrlichen,  einzigartigen

Messias Jesus angehören. Und in diesem Teil befindet sich natürlich Hebräer

11,  das  ganze Kapitel  der  Glaubenshelden.  Aber  das  steht  eben in  diesem

größeren Zusammenhang von der Erhabenheit des Glaubensweges derer, die

den Messias kennen.

Also jetzt geht es zunächst mal um 'Jesus und sein besseres Opfer'. Und in

diesem Abschnitt wird ganz speziell das Opfer des Jom Kippur im AT aufge-

griffen, weil der Jom Kippur – das ist das Fest, das gerade vor Kurzem wieder

gefeiert  wurde im Judentum, – der  Jom Kippur  ist  der  größte Opfertag im

gesamten jüdischen Jahr. Und darum wird hier, wenn über die Opfer des Alten

Testaments gesprochen wird, ganz besonders über die Opfer des Jom Kippurs

gesprochen und dabei erklärt, dass eben der Messias ein Opfer dargebracht

hat, das Opfer seines Leibes, das erhaben ist über den Jom Kippur des alten

Bundes. Nun gehen wir Vers für Vers vor. Auf dem Skript habe ich zu Vers 11

- 2 -



geschrieben: Der Messias brachte die Erfüllung zustande, indem er die wahren

Segnungen brachte. Hier: Christus aber … Und es ist nützlich, wenn man das

griechische Wort 'Christus' immer wieder mal zurückübersetzt auf Hebräisch,

dann merkt man, das ist nicht ein Eigenname. Nicht wahr, die Leute auf der

Straße,  die  meinen 'Jesus Christus'  Jesus  ist  der  Vorname und Christus  ist

wahrscheinlich irgendetwas wie eine Art  Familienname. Nein 'Christus'  heißt

'Messias'. Das ist der verheißene Erlöser. Also:

11 Der Messias aber – gekommen als Hoherpriester der zukünftigen

Güter,

Die zukünftigen Güter meinen all die Segnungen, die im AT versprochen waren,

der Messias würde sie einmal bringen. Segnungen, die man im AT so noch

nicht hatte, auf die man wartete, sehnlichst. Und man wusste, dass die Opfer

und all  die Dienste in Verbindung mit dem alten Bund vom Sinai, dass das

eben Hinweise sind auf das, was der Messias einmal Herrliches bringen sollte.

Und jetzt wird hier eben gesagt, das ist erfüllt: Der Messias aber – gekommen

als Hoherpriester der zukünftigen Güter. Und von denen wird gesagt:

 11 … in Verbindung mit der größeren und vollkommeneren Hütte, die

nicht mit Händen gemacht, das heißt nicht von dieser Schöpfung ist,

Also der  Messias  hat  diese verheißenen Segnungen gebracht  und das  alles

steht in Verbindung mit diesem vollkommenen himmlischen Tempel. Und dieser

himmlische Tempel ist ganz deutlich zu unterscheiden von dieser Schöpfung.

Das zeigt eben, wie erhaben das alles ist. Es geht da nicht um einen Tempel,

den Menschen gemacht haben,  wie die  Stiftshütte,  den Salomotempel,  den

zweiten  Tempel  in  Jerusalem,  sondern  es  geht  um  den  Tempel,  den  Gott

gemacht hat im Jenseits. Vers 12:

12 auch nicht mit Blut von Böcken und Kälbern,

Also  der  Messias  ist  nicht  gekommen  mit  solchen  Opfern,  die  man  im AT

kannte eben von Ziegenböcken, die ja eine ganz wichtige Rolle spielten am

Jom Kippur: die 2 Böcke, der eine der Bock für den Herrn nach 3. Mose 16 und

der Asasel. 2 Böcke mussten durchs Los bestimmt werden. Der Bock für den

Herrn  musste  geschlachtet  werden  und  das  Blut  davon  durch  den

Hohenpriester ausnahmsweise bis ins Allerheiligste getragen werden. Und der

Asasel,  auf  ihn  musste  der  Hohepriester  durch  Handauflegung,  durch

- 3 -



symbolische Handauflegung, die gesamte Schuld Israels im vergangenen Jahr

auflegen. Und dann musste der Asasel aus dem Tempelbezirk hinausgeführt

werden durch  das  Osttor,  da  wo heute  das  goldene  Tor  ist.  Die  originalen

Torpfosten sind noch erhalten in dem Osttor aus byzantinischer Zeit. Da ging er

raus, dann die Treppe runter und durch das Tor Miphkad, das damals gerade

ein paar Meter versetzt in der vorgelagerten Stadtmauer war, durchs Kidrontal

über eine Brücke zum Ölberg. Und dann wurde er in die Wüste gejagt, um die

Schuld auf Nimmerwiedersehen wegzutragen. Ja, aber am Jom Kippur gab es

noch viel viel mehr Opfer als nur diese 2 bekannten Ziegenböcke. Es wurde

nämlich auch ein Stier, also ein Rind, geschlachtet für die Familie der Priester.

Und noch viel mehr Opfer. An einem normalen Jom Kippur 15 Opfer wurden

dargebracht.  Ich  zähle  da  auch  das  tägliche  Brandopfer,  Morgen-  und

Abendbrandopfer, dazu. 15. Und wenn Jom Kippur auf einen Sabbat fiel, dann

kam noch das  Sabbat-Opfer  dazu  und dann waren  es  17  Opfer.  Also  sehr

kompliziert der Jom Kippur. Aber eben hier wird gesagt: Der Messias ist nicht

gekommen in  Verbindung mit  solchen Opfern,  wie  sie  am Jom Kippur  und

überhaupt im AT dargebracht wurden, nicht mit diesem Blut,

12 … sondern mit seinem eigenen Blut

Mit dem Blut des Messias. Und er

12 … – ist ein für alle Mal in das Heiligtum eingegangen, als er eine

ewige Erlösung erfunden hatte. 

Das heißt, er ist mit seinem eigenen Blut, mit dem Blut des Messias, in das

himmlische  Heiligtum eingegangen  und  hat  dieses  Blut  auf  die  himmlische

Bundeslade  gesprengt.  Die  himmlische  Bundeslade  wird  erwähnt  in  Offen-

barung 11 Vers 19. Können wir das nachlesen. Johannes sieht den Tempel im

Himmel und auch die Bundeslade:

19 Und der Tempel Gottes im Himmel wurde geöffnet, und die Lade

seines Bundes wurde in seinem Tempel gesehen; und es geschahen

Blitze  und  Stimmen  und  Donner  und  ein  Erdbeben  und  ein  großer

Hagel.

Dort  gibt  es  die  originale  Bundeslade.  Und  der  Messias  hat  sein  Blut

hineingebracht  in  den  Himmel,  auf  diese  Bundeslade  gesprengt.  Und  der

Hebräerbrief erklärt hier: Er hat eine ewige Erlösung zustande gebracht und er

- 4 -



hat es ein für allemal getan. Er wiederholt das nicht so wie beim Jom Kippur,

da wurde das jedes Jahr wiederholt. Und er hat das einmal gemacht. Warum?

Weil  dieses  Opfer  endgültig  ist.  Sieht  man  den  Kontrast.  Damals  musste

ständig  wiederholt  werden,  jedes  Jahr  wieder  neu  Jom Kippur.  Er  hat  das

einmal gemacht und es ist voll gültig. Und darum wird das genannt 'eine ewige

Erlösung'. Die Elberfelder übersetzt 'eine ewige Erlösung erfunden hatte'. Was

ist das für eine Erfindung? Ein bisschen seltsam. Aber vielleicht kennt man

diesen Ausdruck schon aus dem AT. In Hiob 33, der jüngste der Freunde von

Hiob, dieser Freund, der sich nicht geirrt hatte in seiner Beurteilung wie die

älteren  Freunde  eins,  zwei,  drei.  Dieser  junge  Mann,  der  seinen  Mund

geschlossen halten konnte, bis die älteren ausgeredet hatten. Und dann brach

es aus ihm hervor. Und er spricht so wunderbar über den Messias in Hiob 33

und sagt in Vers 23:

23 Wenn es nun für  ihn  [das  heißt  für  den  Menschen,  für  den  sündigen

Menschen] einen Gesandten gibt [also einen, den Gott in die Welt sendet],

einen Ausleger [einer der kommt und ganz genau sagen kann, wer Gott ist],

einen aus tausend [ein Auserwählter, ein Einzigartiger], um dem Menschen

seine Geradheit kundzutun [also um dem Menschen zu erklären, wie z.B. in

der Bergpredigt geschehen, was ist Gerechtigkeit und was ist Sünde und zwar

so, dass keiner durch die Maschen hindurchkommt], 24 so wird er sich seiner

erbarmen  [also  dieser  Gesandte  wird  sich  über  den  verlorenen  Menschen

erbarmen] und wird sprechen [und zwar er, der Sohn Gottes, der Messias zu

Gott  Vater]:  Erlöse ihn  [den verlorenen Menschen],  dass er nicht in die

Grube hinabfahre; ich habe eine Sühnung gefunden.

Und das Wort 'finden' heißt im Hebräischen eben auch 'zustande bringen'. Und

in diesem Sinn ist es auch im Hebräerbrief aufgenommen 'als er eine ewige

Erlösung erfunden hatte oder gefunden hatte', das hat den Sinn von 'zustande

gebracht hatte'.

Und jetzt gehen wir gleich weiter Vers 13:

3 Denn wenn das Blut von Böcken und Stieren 

Also  diese  Stieropfer  für  die  priesterliche  Familie  von  Aaron  und  später

überhaupt  für  die  Priesterschaft,  die  aus  Tausenden von Priestern  bestand,

Nachkommen von Aaron, und eben das Blut von Böcken, diese Böcke für den

- 5 -



Herrn,  die  geschlachtet  werden  mussten,  um das  Blut  ins  Allerheiligste  zu

bringen.

3 Denn wenn das Blut von Böcken und Stieren und die Asche einer

jungen  Kuh,  auf  die  Verunreinigten  gesprengt,  zur  Reinheit  des

Fleisches heiligt,

Hier wird noch ein anderes, ganz besonderes Opfer erwähnt. Das ist das Opfer

der roten jungen Kuh 4. Mose 19. Ohne dieses Opfer geht überhaupt nichts.

Und dieses Opfer ist – kann man sagen – die Basis überhaupt für alle anderen

Opfer. Wenn nicht die Priesterschaft zuerst durch das Opfer der roten Kuh nach

4. Mose 19 gereinigt wurde, war gar kein Priesterdienst möglich. Und aus dem

Talmud wissen wir, also aus der rabbinischen Tradition, dass von der Zeit von

Mose an bis ins Jahr 70, als die Römer den Tempel zerstörten, seither wurde er

nie mehr wieder aufgebaut, wurden insgesamt 9 rote Kühe geschlachtet. Also

das ist ein ganz ganz seltenes Opfer gewesen, noch seltener als Jom Kippur

einmal im Jahr, aber doch jedes Jahr. Und nur 9 rote Kühe in dieser ganzen

Zeit vom Auszug aus Ägypten bis ins Jahr 70, das ist schon sehr speziell. Man

hat diese Kuh in Jerusalem, als man den Tempel in Jerusalem hatte, jeweils

geschlachtet auf dem Ölberg, auf dem höchsten Punkt des Ölberges, und zwar

so, dass es nach 4. Mose 19 so war, dass es im Osten angesichts des Zeltes

der Zusammenkunft und so angesichts des Eingangs des Tempels in Jerusalem

geschah. Und interessant ist ja, das Allerheiligste des Tempels war auf dem

höchsten  Punkt  des  Tempelberges  gebaut,  auf  dem  Felsen,  der  heute  im

Felsendom ist. Der höchste Punkt, das ist der Gipfel, ein Fels auf 743,7 m über

dem Meer. Der Ölberg ist noch höher. Und der höchste Punkt ist dort, wo heute

die russische Auffahrtskirche steht mit dem hohen Turm. Das ist ein Kloster.

Und dort war der Altar der roten Kuh. Außerhalb des Lagers, heißt es in 4.

Mose 19. Und deshalb musste es außerhalb der Stadt, aber im Osten davon,

geschehen.  Wenn  man  übrigens  eine  Linie  zieht  vom  höchsten  Punkt  des

Tempelberges rüber zum höchsten Punkt des Ölberges, also vom höchsten zum

höchsten, dann ist diese Linie genau im rechten Winkel zur Ostmauer, wo das

goldene Tor  drin ist.  Interessant,  nicht wahr.  Da gibt  es einen topologisch-

geographisch-architektonischen Plan. Und die Ostmauer des Tempels, die ja die

einzige  Mauer  ist,  die  nie  ihre  Linie  verschoben  hat,  alle  anderen  Mauern

- 6 -



wurden im Tempel erweitert, nur die Ostmauer nicht, und diese Ostmauer die

ist  parallel  gebaut  zur  natürlichen  westlichen  Kante  des  Felsens  heute  im

Felsendom, wo das Allerheiligste gebaut war. Das heißt: Dieser Fels war der

Eckstein, nach dem dann die Ostmauer ausgerichtet wurde. Und so sieht man

diesen  Zusammenhang:  Die  Rote  Kuh  auf  dem  Ölberg,  die  wurde  dort

geschlachtet und dann zu Asche verbrannt. Und die Asche wurde in 3 Teile

aufgeteilt: ein Teil wurde im Tempel aufbewahrt, ein Teil auf dem Ölberg und

ein Teil wurde im ganzen Land verteilt. Und immer wenn man in Kontakt kam

mit einem Toten, war man so verunreinigt, dass ein Ritualbad nicht reichte, wie

sonst für andere Verunreinigungen. Man musste mit der Asche der roten Kuh

besprengt werden mit einem Ysop-Büschel, Quellwasser und eben etwas von

dieser Asche. Aber das hat man so verdünnt benutzt, dass das reichte für die

ganze Zeit mit 9 Kühen. Ja, weil nur symbolisch, nicht wahr. Und so hat man

eben gereinigt. Aber das war ein Ritual, das sich erstreckte über 7 Tage, also

ziemlich aufwendig. Und dann war man quasi  wieder körperlich rein erklärt

nach Kontakt mit Toten in Verbindung mit Ritualbad natürlich. Und darum heißt

es hier:

13 Denn wenn das Blut von Böcken und Stieren und die Asche einer

jungen  Kuh,  auf  die  Verunreinigten  gesprengt,  zur  Reinheit  des

Fleisches heiligt,

Das war nur so eine eben irdische Reinigung bei Kontakt mit dem Tod. Dann

wird hier argumentiert:

 14 wie viel mehr wird das Blut des Christus [also auch hier das Blut des

Messias],  der  durch den ewigen Geist  sich selbst  ohne Flecken Gott

geopfert  hat,  euer  Gewissen  reinigen  von  toten  Werken,  um  dem

lebendigen Gott zu dienen!

Also wenn diese Opfer, diese speziellen Opfer, schon eine Bedeutung hatten für

das irdische Leben von Israel, wie viel mehr im Kontrast dazu das wirkliche

Opfer,  auf  das  ja  eben  diese  Opfer  symbolisch  hinwiesen,  dieses  wirkliche

Opfer das bringt uns völlig zur Ruhe. Es reinigt das Gewissen. Nicht nur einfach

das Fleisch, so dass man wieder quasi hoffähig war, wenn man Kontakt hatte

mit Toten, sondern das Gewissen wird dadurch gereinigt, so dass man fähig ist,

dem lebendigen Gott zu dienen mit einem befreiten, entlasteten Gewissen. Und

- 7 -



hier wird eben gezeigt, dass der Messias sich freiwillig geopfert hat. In Galater

2 Vers 20 sagt der Apostel Paulus: Der Sohn Gottes, der mich geliebt und sich

selbst für mich hingegeben hat. Das ist so herrlich, der Herr Jesus ging nicht

ans Kreuz einfach, weil er musste, sondern er hat sich freiwillig und sich selber

hingegeben. Und jeder Gläubige darf das mit Paulus sagen: Der Sohn Gottes,

der mich geliebt und sich selbst für mich hingegeben hat. 

Und dann heißt es 'das Gewissen reinigen von toten Werken'. Was ist denn

das?  Was  'böse  Werke'  sind,  wissen  wir.  Das  sind  Dinge,  die  wirklich

grundsätzlich falsch sind. Aber 'tote Werke' das sind Werke, die einfach vor

Gott nicht zählen, weil sie nicht lebendige Werke sind sondern tote Werke. Das

heißt, wenn wir als sündige Menschen spenden dort und da einer alten Frau

über die Straße helfen, das sind doch gute Dinge. Ja, natürlich. Das sind keine

bösen Dinge. Das sind sehr gute Dinge, falls man am richtigen Ort spendet,

man  kann  auch  am  falschen  Ort  spenden,  ja.  Und  dann  landet  es  bei

Terroristen z.B., ja, das geht ja so über Umwege, ja. Aber Spenden das ist eine

gute Sache. Aber man kann vor Gott keine Punkte sammeln. Es geht nicht wie

bei  Coop  und  Migros.  Es  piepst  und  dann  sind  die  Punkte  drin  und  man

sammelt und sammelt. Nein. Wir können gar nichts sammeln, weil das, was

der verlorene Mensch Gutes tut, das sind zwar keine 'bösen Werke', aber es

sind 'tote Werke'. Und auch davon mussten wir gereinigt werden. Weil alles,

was aus Unglauben geschieht, sagt Römer 14, ist auch Sünde. Man muss sich

dann überlegen, aus welchem Grund hat man das und das gute Werk getan.

(Schulterklopfen) oder was auch immer, ja. Eben und der Herr Jesus ist also

gekommen, um alles alles in Ordnung zu bringen, unsere ganze Vergangen-

heit, sogar die Dinge, auf die wir noch stolz gewesen wären. Aber es sind tote

Werke. Jetzt sind wir aber befähigt, dem lebendigen Gott zu dienen. Und schön

ist, hier wird gesagt, dass der Herr Jesus sich geopfert hat durch den ewigen

Geist. Wir sehen also: In der Erlösung ist die ganze Fülle der Gottheit tätig

gewesen. Der Vater hat den Plan der Erlösung gefasst und er hat seinen Sohn

in die Welt gesandt. Der Sohn hat den Ratschluss des Vaters ausgeführt. Er ist

Mensch geworden, damit er als Mensch für Menschen sterben konnte. Und er

hat das getan in der Kraft des Heiligen Geistes. Und der Heilige Geist wird hier

genannt  'der  ewige  Geist',  weil  er  auch  Jahwe  ist.  Jahwe  heißt  'der  ewig

- 8 -



Seiende, der Unwandelbare'. Das ist der Eigenname Gottes im AT. Und es gibt

nur einen Jahwe. 5. Mose 6: Höre Israel, der Herr unser Gott ist ein Jahwe, ein

Herr.  Aber  es  steht  dort  eben  'Adonai  Jahwe  Echad'.  Und  'Echad' ist  eine

zusammengesetzte Einheit so wie auch in 1. Mose 2: Ein Mann wird seinen

Vater und seine Mutter verlassen, seiner Frau anhangen und die zwei werden

ein Fleisch sein,  'basar echad'. Es sind zwei Personen, aber sie sind  'echad'.

Und  also  Jahwe  ist  'Jahwe  Echad'.  Und  wir  können  unterscheiden  in  der

Gottheit:  Der  Vater,  der  die  Pläne  gefasst  hat,  der  Sohn,  der  die  Pläne

ausgeführt  hat  und  der  Heilige  Geist,  der  von  Ewigkeit  her  ist.  Ewig,

allgegenwärtig,  allmächtig – wie der  Vater  und der  Sohn.  In  der  Kraft  des

Heiligen  Geistes  wurde  das  Opfer  zustande  gebracht.  Das  Gleiche  kann

übrigens auch gesagt werden von der Schöpfung. In 1. Korinther 8 Vers 6 heißt

es, dass alle Dinge kommen von Gott, dem Vater, durch unseren Herrn Jesus

Christus. Also der Vater hat die Pläne in Bezug auf die Schöpfung gefasst, aber

der Ausführende in der Schöpfung war der Sohn. Das sagt uns auch Johannes

1 Vers 3: Alles ist durch dasselbe ins Dasein gekommen, und ohne dasselbe

kam auch nicht eines ins Dasein, das ins Dasein gekommen ist. Und auch das

hat der Herr Jesus, der Sohn Gottes, der ewige Sohn, in der Kraft des Heiligen

Geistes gemacht. Und darum konnte Elihu, der vierte Freund von Hiob, in Hiob

33 sagen: Der Geist Gottes hat mich gemacht. Das ist Hiob 33 Vers 4:

4 Der  Geist  Gottes  hat  mich  gemacht,  der  Odem des  Allmächtigen

belebt mich.

Weil der Sohn es in der Kraft des Heiligen Geistes ausgeführt hat. Ja also ein

sehr erhabener Ausdruck 'der ewige Geist'. Und das ist wichtig, weil es viele

Irrlehrer gibt, die behaupten, der Geist sei nur eine Kraft, eine unpersönliche

Kraft. Das ist vollkommen falsch. Eine Kraft kann nicht betrübt werden. Eine

Person hat Empfindungen. Und es heißt: Betrübet nicht den Heiligen Geist.

Epheser 4 Vers 30. Und eine Kraft, die kann nicht planen und zuteilen. Aber

von dem Heiligen Geist heißt es in 1. Korinther 12 Vers 13, dass er austeilt,

wie er will, einem jeden. Es geht im Zusammenhang um die geistlichen Gaben

und Wirkungsweisen. Also eine Person denkt, handelt und fühlt. Und alles wird

dem Heiligen Geist so zugeschrieben. Und in Apostelgeschichte 5 sagt Petrus

zu Ananias: Warum hast du den Heiligen Geist belogen? Und nachher sagt er

- 9 -



im gleichen Kapitel: Du hast nicht Menschen belogen, sondern Gott. Also: Der

Heilige Geist ist Gott, der ewige Geist.

Vers 15:

15 Und darum ist  er Mittler eines neuen Bundes, damit,  da der Tod

stattgefunden  hat  zur  Erlösung  von  den  Übertretungen  unter  dem

ersten  Bund,  die  Berufenen  die  Verheißung  des  ewigen  Erbes

empfingen.

Nun, der Herr Jesus ist also der Mittler des neuen Bundes. Und das geschah

durch seinen Tod. Aber dieser Tod hat rückwirkende Bedeutung 'da der Tod

stattgefunden  hat  zur  Erlösung  von  den  Übertretungen  unter  dem  ersten

Bund'. Das heißt: Sein Opfer am Kreuz hat Wirkung gehabt rückwirkend für die

Gläubigen  unter  dem  alten  Bund  im  AT.  Und  das  ist  ein  wichtiger  Punkt.

Können wir das nachlesen auch in Römer 3,25. Da geht es um das Werk des

Herrn Jesus. Schon Vers 24 da wird gesagt, nachdem erklärt worden ist alle

Menschen haben gesündigt, können sich nicht zur Herrlichkeit Gottes hinauf-

arbeiten, Vers 24:

24 und werden umsonst  gerechtfertigt  [also  gratis  gerecht  gesprochen]

durch seine Gnade, durch die Erlösung, die in Christus Jesus ist  [das

heißt  in  dem  Messias  Jesus  ist];  25 den  Gott  dargestellt  hat  als  ein

Sühnmittel  durch  den  Glauben  an  sein  Blut,  zur  Erweisung  seiner

Gerechtigkeit  wegen  des  Hingehenlassens  der  vorher  geschehenen

Sünden 26 unter der Nachsicht Gottes;

Das  sind  die  Sünden  im AT.  Die  hat  Gott  dahin  gehenlassen  im Blick  auf

Golgatha. Also im AT, immer wenn Gott vergeben hat, hat er bereits vergeben

im Blick auf das damals noch zukünftige Opfer des Herrn Jesus. Und da hätte

man  sagen  können  alttestamentlich:  Aber  wieso  vergibt  Gott?  Es  muss  ja

Gerechtigkeit  ausgeübt  werden.  Und  jetzt  vergibt  Gott  einfach.  Aber  Gott

erweist sich jetzt als gerecht. Er hat an dem Herrn Jesus das ganze Gericht

ausgeübt,  das  die  alttestamentlich  Gläubigen  verdient  haben.  Und  so  wird

deutlich: Gott ist gerecht. Er lässt nicht einfach das Böse so dahingehen und

vergibt und macht die Augen zu. Und darum steht in Habakuk 1: Du bist zu

rein von Augen,  um Ungerechtigkeit  zu sehen.  Gott  kann nicht einfach die

Augen schließen vor Ungerechtigkeit. Aber er hat es ausgeübt das Gericht an

- 10 -



dem Herrn Jesus und darum steht hier: zur Erweisung seiner Gerechtigkeit

wegen  des  Hingehenlassens  der  vorher  geschehenen  Sünden  unter  der

Nachsicht Gottes. Und dann:

26 … zur Erweisung seiner Gerechtigkeit in der jetzigen Zeit, dass er

gerecht sei und den rechtfertige, der des Glaubens an Jesus ist.

Also jetzt, wenn ein Mensch zum Glauben kommt, sich bekehrt, dann ist Gott

gerecht,  wenn  er  ihn  gerecht  spricht,  weil  der  Herr  Jesus  ja  das  Gericht

getragen hat auf Golgatha. Jetzt sehen wir: Sein Werk auf Golgatha hat rück-

wirkende Bedeutung und vorauswirkende Bedeutung. Und das wird also hier in

Hebräer 9 so vorgestellt.  Das wird genannt: Der Tod hat stattgefunden zur

Erlösung von den Übertretungen unter dem ersten Bund. Dann heißt es weiter:

15 … die Berufenen die Verheißung des ewigen Erbes empfingen.

Und darum kann also  Gott  auf  der  Grundlage des  Opfers  des  Messias  am

Kreuz, kann er einmal den alttestamentlich Gläubigen all das erfüllen, was er

ihnen versprochen hatte. Wenn wir denken an all die Verheißungen, die Gott an

Abraham,  Isaak  und  Jakob  gemacht  hat,  Verheißungen,  die  einmal  im

1000jährigen Reich voll entfaltet in Erfüllung gehen werden, alles auf Grund

dieses Opfers auf Golgatha, so dass die alttestamentlich Gläubigen eben diese

Verheißung empfangen sollten als Erfüllung. Und weiter wird erklärt, aber das

ist ein Zwischensatz, darum hat die Elberfelder dort eine Klammer gesetzt:

16 (Denn wo ein Testament ist,  da muss notwendig der Tod dessen

eintreten, der das Testament gemacht hat.  17 Denn ein Testament ist

gültig, wenn der Tod eingetreten ist, weil es niemals Kraft hat, solange

der lebt, der das Testament gemacht hat.)

Um das zu verstehen, muss man wissen: Es ist ein Wortspiel. Auf Griechisch ist

das Wort für 'Bund' das gleiche Wort wie für 'Testament', also letzte Willens-

erklärung.  Und  darum,  mit  welchem  Wort  soll  man  im  Deutschen  das

ausdrücken, dass das Wort 'Bund' 'Testament' gleichzeitig bedeutet. Also man

muss das einfach erklären auf Deutsch: Denn wo 'ein Bund ist' – auch da muss

man sagen 'ein Testament ist', da muss die Person, die das Testament macht,

die muss zuerst sterben und erst dann kann das vollstreckt werden. Das ist

uns klar. Es hat keine Kraft solange der noch lebt, der das Testament gemacht

hat. Und wirklich, so lang er lebt, kann er das Testament noch ändern. Das

- 11 -



haben manche ein bisschen schmerzlich schon erlebt, ja. Im letzten Moment

wird noch alles geändert und man geht vielleicht ganz leer aus und einer hat

Freude, dass er dann noch mehr bekommt. Aber das ist unter den Menschen.

Aber hier wird jetzt eben erklärt: Das ist ganz wichtig bei einem Testament,

der Tod muss eintreten. Und jetzt wo der Herr Jesus eben Mittler (Vers 15)

eines neuen Bundes ist, – und 'neuer Bund' heißt eben gleichzeitig auch 'neues

Testament' – da ist es wichtig, dass eben der Tod auf Golgatha eintrat. Und so

konnte das, was das Testament, was der neue Bund beinhaltet, dann Realität

werden. Und jetzt wird erklärt: Beim alten Bund am Sinai haben wir dieses

Prinzip auch, Vers 18:

18 Daher ist auch der erste Bund nicht ohne Blut eingeweiht worden. 

Übrigens, wenn hier steht 'der erste Bund', wir hatten doch einmal an einem

Bibelstudientag das Thema 'Die sieben Bündnisse und die sieben Heilszeitalter'.

Und dort haben wir gesehen, die ganze Heilsgeschichte von der Schöpfung an

bis zum neuen Himmel und der neuen Erde, kann exakt eingeteilt werden in

sieben Zeitalter, die konsequent immer beginnen mit einem Bund Gottes und

mit Segen und dann die Untreue des Menschen bewirkt,  dass alles kaputt-

gemacht  wird  und  abwärts  geht  und  schließlich  muss  Gott  mit  Gericht

eingreifen. Dann ist ein Zeitalter vorbei. Und gleich danach schließt Gott wieder

einen Bund mit Segen und es gibt wieder einen Niedergang und es endet mit

Gericht. Dann kommt wieder ein Bund. Konsequent die ganze Heilsgeschichte

bis inklusive das 1000jährige Reich ist so aufgebaut. Das ist ein phantastischer

Beweis gegen all die, die sagen, es gäbe keine Dispensationen. Dispensation

heißt  Zeitalter,  ja,  Heilsgeschichte/Zeitalter.  Es  gäbe  nur  Altes  und  Neues

Testament. Nein, es gibt diese sieben. Ich meine, wie erklärt sich das, dass die

ganze Heilsgeschichte so in der Bibel nach diesen Bündnissen eingeteilt ist?

Aber jetzt kommt ein gutes Argument: Aber hier steht, der Bund vom Sinai,

das ist der erste Bund. Aber in dieser Zählung der Sieben war ja zuerst der

Bund mit Adam, der Bund mit Noah, der Bund mit Abraham und dann kommt

der Bund mit Israel  am Sinai. Und dann geht es weiter mit dem Bund mit

David usw. Hm. Ganz einfach: Das ist der erste Bund mit Israel geschlossen,

der erste Bund mit Israel. Und der neue Bund, das haben wir doch letztes Mal

gesehen in Kapitel 8, wird in Hebräer 8 ausdrücklich gesagt, dass Gott einen

- 12 -



neuen Bund schließen wird mit dem Haus Israel und mit dem Haus Juda, das

heißt mit dem zwölfstämmigen Volk Israel. Der neue Bund wird in der Bibel

nicht geschlossen mit der Gemeinde, sondern mit Israel. Und er wird offiziell

geschlossen werden am Anfang des 1000jährigen Friedensreiches. So, wie es

in  Jeremia  31  beschrieben ist.  Aber  die  Grundlage  für  diesen  neuen  Bund

wurde gelegt mit dem Tod des Messias bei seinem ersten Kommen. Und beim

zweiten Kommen wird er dann offiziell mit Israel geschlossen. Und wir haben

letztes Mal gesehen: Die Gemeinde hat sehr wohl und sehr viel zu tun mit dem

neuen Bund. Auch wenn der Bund nicht mit der Gemeinde geschlossen ist, ist

die Gemeinde aber nichtsdestotrotz Nutznießer dieser Segnungen schon jetzt.

Und darum, beim Abendmahl denken wir daran: Der Kelch, das ist der Kelch

des Blutes des neuen Bundes, aber nicht geschlossen mit der Gemeinde, aber

die  Gemeinde  hat  alle  Segnungen  des  neuen  Bundes  bekommen,  die  in

Hebräer 8 beschrieben worden sind. Das haben wir letztes Mal oder vorletztes

Mal behandelt. Nun ist das der erste Bund mit Israel und der neue Bund ist der

zweite Bund mit Israel. Also in der Zählung von sieben Bündnissen ist der erste

Bund mit Israel genau in der Mittel, vom Sinnbildlichen genau die Zentrale. Das

ist der Bund vom Sinai. Und der letzte, der siebte, das ist der neue Bund, der

ewige Bedeutung hat, wie wir noch ausführlich sehen werden grad eben im

Hebräerbrief. Aber jetzt in Vers 18 wird gesagt:

18 Daher  ist  auch  der  erste  Bund  [eben  mit  Israel] nicht  ohne  Blut

eingeweiht  worden.  19 Denn als  jedes  Gebot  nach dem Gesetz  von

Mose zu dem ganzen Volk geredet worden war,

Da muss man lesen 2. Mose 19. Dort wird beschrieben, wie Gott diesen Bund

beginnt  zu  schließen  mit  Israel.  Und  dann  Kapitel  20:  Gott  verkündigt  die

Zusammenfassung des Gesetzes, die zehn Gebote. Dann Kapitel 21, 22, 23, 24

muss man alles lesen.

19 Denn als jedes Gebot nach dem Gesetz [also die zehn Gebote und dann

noch weitere Gebote ab Kapitel 21] von Mose zu dem ganzen Volk geredet

worden war, nahm er das Blut der Kälber und der Böcke mit Wasser

und scharlachroter Wolle und Ysop und besprengte sowohl das Buch

selbst [also die Thora, die Rolle] als auch das ganze Volk [mit Blut] 20 und

sprach: „Dies ist das Blut des Bundes, den Gott für euch geboten hat.“ 

- 13 -



Das ist ein Zitat aus 2. Mose 24,8. Und dann sagt Vers 21:

21 Aber auch die Hütte  [das heißt  die  Stiftshütte] und alle Geräte des

Dienstes besprengte er ebenso mit dem Blut; 

Ab 2. Mose 25 beschreibt Gott den Bauplan der Stiftshütte: 25, 26, 27 usw.

Und dann hat das Volk Israel das umgesetzt. In Kapitel 40, im letzten Kapitel

des 2. Buches, wird alles, als es vollendet war, eingeweiht und jetzt erfahren

wir,  das  wurde  alles  auch  besprengt  mit  Blut.  Und  dann  wird  noch  weiter

erklärt:

22 und fast alle Dinge werden mit Blut gereinigt nach dem Gesetz, 

Und jetzt kommt ein Satz:

22 … und ohne Blutvergießung gibt es keine Vergebung.

Also es wird hier erklärt: Nicht wahr, der alte Bund stand in Verbindung mit

Tod, eben beim Testament ist wichtig, dass der Tod eintritt. Aber das waren

Tieropfer. Und beim neuen Bund ist es das Opfer des Messias. Sieht man auch

wieder, welcher Kontrast. Und dann kommt eben dieser zentrale Satz:

22 … und ohne Blutvergießung gibt es keine Vergebung.

Hier wird also betont: Seht ihr, wie schon beim alten Bund das Blut, das Blut

von Tieren, eine so gewaltige, zentrale Bedeutung spielte. Und im Talmud, also

dem wichtigsten Theologischen Werk im Judentum, da steht in Joma 5 a ...

Joma  heißt  übrigens  'der  Tag'  auf  Aramäisch.  Das  ist  das  Traktat,  das

behandelt den Jom Kippur im Talmud. Und in Joma 5 a steht: Es gibt keine

Sühnung außer durch Blut. 

Diese Stelle lohnt sich, auswendig zu kennen. Wenn man mit Juden spricht, mit

orthodoxen, aber auch mit säkularen, die haben ja alle den gleichen Hinter-

grund,  dann  sagen  kann:  Seht  ihr,  die  Bedeutung  des  Blutes  wurde  im

Judentum ganz klar erkannt. Und im Talmud steht sogar in Joma 5 a: Es gibt

keine Sühnung außer durch Blut. Und jetzt, wo ist das Blut? Wie war das am

letzten Jom Kippur? Ja, wir waren in der Synagoge, wir haben gebetet und wir

haben Sünden bekannt. Ja, und wo ist das Blut? Ja, wir haben keine Opfer

mehr. Ja, seit wann habt ihr keine Opfer mehr? Seit dem Jahr 70. Die Römer

hatten den Tempel zerstört und seither konnten wir ihn nie mehr aufbauen. Ja,

und wolltet ihr ihn nie wieder aufbauen? Ja natürlich, die ganze Zeit. Jeden Tag

wird im Judentum gebetet:   Hebräisch '…' – 'Möge es dein guter Wille sein,

- 14 -



dass der Tempel wieder aufgebaut wird'.  Hebräisch '…' – 'In Eile in unseren

Tagen'.  Ja,  und das ist nie erhört worden? 2000 Jahre lang habt ihr schon

gebetet und das ist nicht erhört worden? Ja. Also ihr feiert 2000 Jahre Jom

Kippur ohne Blut. Ja. Wo ist das Blut? Warum hat Gott das Blut weggenom-

men? Dann können Antworten kommen wie: Ja, vor dem Jahr 70 gab es viel

Streit im jüdischen Volk. Wir waren sehr zerstritten. Es gab die Essener, es gab

die  Zeloten,  es  gab  die  Pharisäer,  es  gab  die  Sadduzäer.  Wir  waren  uns

überhaupt nicht einig. Und darum hat Gott uns den Tempel weggenommen. Ja,

Streit ist schon schlimm. Aber ich meine, habt ihr Götzen angebetet? Nein, das

war ganz anders. Das war bis zur Wegführung nach Babylon. Da wurden wir in

die Gefangenschaft gebracht, wegen des Götzendienstes, wie das beschrieben

ist in 1. und 2. Chronika und 1. und 2. Könige. Ja, ja, damals wurde auch der

Tempel  weggenommen,  nicht  wahr.  586  wurde  der  Tempel  zerstört  durch

Nebukadnezar als Folge des Götzendienstes. Aber ein paar Jahrzehnte später

kam  ein  Überrest  zurück  aus  Babylon  und  sie  haben  den  zweiten  Tempel

gebaut. Esra 1, 2, 3, 4, 5 da wird’s ja beschrieben. Ein paar Jahrzehnte Unter-

bruch wegen Götzendienst. Und jetzt 2000 Jahre kein Blut mehr nur wegen

Streit?  Streit  hat  es  ja  auch  damals  gegeben.  Aber  irgendetwas  muss

geschehen  sein,  das  viel  bedeutsamer  ist  als  das.  Ja,  der  Messias  ist

gekommen und die Masse hat ihn abgelehnt. Und sein Blut ist geflossen. Und

das Blut des Messias ist ja die Erfüllung und darum hat Gott das Blut des Jom

Kippurs weggenommen, um während 2000 Jahren klarzumachen: Wo ist das

Blut, das wirklich alles gut macht?

Ich  hab  diese  Geschichte  auch  schon  erzählt  von  einem kleinen  jüdischen

Jungen, der hat jeweils an der Passah-Feier zu Hause die Frage gehabt: Papa,

wo ist  das Blut? Ja gleich beim Passah-Fest im Frühjahr.  Man feiert  immer

Passah ohne Passah-Lamm, weil der Tempel wurde ja zerstört im Jahr 70, nie

mehr aufgebaut. Und ganz wichtig: Nach 5. Mose 12 Verse 13 – 14 darf man

Passah-Lämmer und überhaupt Opfer nur auf dem Tempelplatz schlachten in

Jerusalem, nirgendwo anders. Aber weil  ab dem Jahr 70 der Tempel wurde

zerstört und der Tempelplatz wurde dem jüdischen Volk weggenommen und

war in der Hand von heidnischen Völkern – bis heute. Heute ist immer noch

der Islam, der das verhindert, das Opfer eingeführt werden könnten auf dem

- 15 -



Tempelplatz. Ja und darum, seit dem Jahr 70 kann man auch kein Passah mehr

feiern mit einem Passah-Lamm. Man hat einen Knochen auf dem Teller, der

erinnert:  Damals  hatten  wir  ein  Passah-Lamm. Und am Passah-Fest  ist  es

erwünscht,  dass  Kinder  Fragen  stellen.  Es  gibt  sowieso  in  der  Liturgie

vorgeschrieben,  die  Fragen,  die  müssen die  Kinder  sowieso an dem Abend

stellen: Warum ist diese Nacht anders als alle Nächte? Usw. solche Fragen.

Aber dann dürfen sie auch freiwillig  Fragen stellen. Und da hat er  gefragt:

Papa, wo ist das Blut? Poh, der Vater kann immer alle Fragen beantworten.

Warum ist diese Nacht anders als alle anderen Nächte? Weil wir Sklaven waren

in  Ägypten  und  Gott  uns  befreit  hat  usw.  Da  hat  er  die  Frage  nicht

beantwortet. Und das hat ihn weiter ständig irgendwie verfolgt diese Frage: Wo

ist das Blut? Und als Erwachsener war er unterwegs in einer Straße. Er hört

Singen. Am Abend muss das gewesen sein. Und dann geht er zu diesem Haus,

öffnet die Tür und sieht einen Prediger, der gerade sagt: Das Blut Jesu Christi,

seines Sohnes, reinigt uns von aller Sünde 1. Johannes 1 Vers 7. Und er hat

zum Glauben an den Messias gefunden. Eben diese Frage 'wo ist das Blut' ist

so zentral. Aber der Anknüpfungspunkt ist ideal über Joma 5 a. Dort steht's ja:

Es gibt keine Sühnung außer durch Blut. Und wir haben die Antwort, wo das

Blut zu finden ist, das Blut des Messias nach Jesaja 53. Dort wird ja sein Opfer

beschrieben.

Vers 23:

23 Es  war  nun  nötig,  dass  die  Abbilder  der  Dinge  in  den  Himmeln

hierdurch gereinigt wurden, die himmlischen Dinge selbst aber durch

bessere Schlachtopfer als diese.

Also die Stiftshütte und dann der Tempel in Jerusalem mussten durch Blut von

Tieropfern gereinigt werden. Das waren nur Abbilder. Aber jetzt wird erklärt:

Aber die himmlischen Dinge, die kann man nicht reinigen mit Tieropfern, da

braucht es mehr.  Und darum wird hier  gesagt:  Die himmlischen Dinge, die

müssen durch bessere  Schlachtopfer  als  diese  gereinigt  werden.  Und diese

besseren Schlachtopfer, das wird gleich beschrieben Vers 24:

24 Denn Christus ist nicht eingegangen in das mit Händen gemachte

Heiligtum,

- 16 -



Er ist nicht ins Allerheiligste des zweiten Tempels in Jerusalem gegangen.

24 … ein Gegenbild des wahrhaftigen,

Also der wahrhaftige Tempel im Himmel, das Gegenbild in Jerusalem auf Erden.

24 … sondern in den Himmel selbst, um jetzt vor dem Angesicht Gottes

für uns zu erscheinen; 

Also der Herr Jesus ist in den himmlischen Tempel eingegangen mit seinem

Opfer, mit dem Blut, mit seinem eigenen Blut. Und interessant ist hier, dass es

doch heißt,  dass der  Himmel  durch bessere Schlachtopfer  gereinigt  werden

soll.  Aber wieso Mehrzahl? Der Herr Jesus hat ja ein einziges Opfer darge-

bracht. Ja. Aber das werden wir gleich noch sehen in Kapitel 10: In seinem

Opfer hat er alle Opfer des Alten Testaments erfüllt, und zwar nach 3. Mose 1

bis 7, der komplizierte Opferdienst mit ganz unterschiedlichen Opfern. Ich habe

erklärt, es gibt diese 15 Jom Kippur Opfer, aber es gibt dann das Sabbat Opfer,

es gibt das Neumond Opfer und und und und und und. Aber man kann das

runterziehen auf vier verschiedene blutige Opfer: 3. Mose 1 das Brandopfer,

das Opfer zur Verherrlichung Gottes. 3. Mose 3 das Friedensopfer, das ist das

Opfer der Gemeinschaft mit Gott. Ein Teil durfte der Opfernde essen, ein Teil

wurde  für  Gott  verbrannt.  Und  so  gab  es  Gemeinschaft  zwischen  dem

Menschen mit Gott und er durfte auch andere einladen und so mit Menschen

Gemeinschaft haben über das Opfer. Dann 3. Mose 4 das Sündopfer für böse

Taten. Und 3. Mose 5 das Schuldopfer für böse Taten, die Schaden angerichtet

haben. Z.B. bei Diebstahl, das ist eine böse Tat. Aber die bewirkt Schaden, weil

wenn man 100 Schekel stiehlt, das ist eine böse Tat an sich, aber bei anderen

fehlen dann 100 Schekel. Und darum beim Schuldopfer musste man nicht nur

ein Opfer bringen, die Sünde bekennen, sondern musste 100 Schekel zurück-

geben und 20 % dazu. Und der Herr Jesus hat in seinem einzigen Opfer alle

diese Opfer erfüllt. Er hat sich hingegeben als das vollkommene Brandopfer zur

Verherrlichung  Gottes.  Und  im  Johannesevangelium  wird  das  so  schön

dargestellt, er konnte sagen: Ich habe dich verherrlicht auf der Erde. Ich habe

das Werk vollbracht, das du mir gegeben hast, dass ich es tun sollte Johannes

17.  Da  stellt  er  sich  bereits  hinters  Kreuz  und  kann  sagen:  Ich  habe  es

vollbracht. Und dann im Lukasevangelium da sehen wir ihn als das Friedens-

opfer.  Nur  dort  sagt  er  dem  Mitgekreuzigten:  Heute  wirst  du  mit  mir  im

- 17 -



Paradiese sein. Er ist das Friedensopfer, das Menschen in Gemeinschaft bringt

mit Gott. Und der Herr Jesus war auch das vollkommene Sündopfer. Und zwar

im Markusevangelium wird  beschrieben,  wie  der  Herr  Jesus  als  Diener  nur

Gutes  tat  und  am  Schluss  wurde  er  gekreuzigt.  Da  wird  die  Bosheit  des

Menschen so eindrücklich beschrieben. Aber Markus sagt: Und der Herr Jesus

starb gerade für dieses Böse als Sündopfer. Und im Matthäusevangelium dort

geht es um die Frage der Schuld. Die Volksmenge vor Pilatus sagt: – und das

nur in Matthäus – Sein Blut  komme über uns und unsere Kinder.  Wir  sind

bereit, die Konsequenzen unserer Taten zu tragen. Das kann ja gar niemand.

Aber das Matthäusevangelium zeigt, dass der Herr Jesus gestorben ist, gerade

auch um diese Schuld, die damals Menschen auf sich geladen haben, wieder

gut zu machen. Er ist das vollkommene Schuldopfer. Die vier Evangelien zeigen

diese  vier  blutigen  Opfer  und  darum  ist  hier  eben  gesagt:  durch  bessere

Schlachtopfer  als  diese.  Und  dann  wird  von  dem  Opfer  des  Herrn  Jesus

gesprochen in Vers 24,  weil  er  alle Schlachtopfer in seinem einzigen Opfer

erfüllt hat. Vers 25:

25 und  auch  nicht,  damit  er  sich  selbst  oftmals  opferte,  wie  der

Hohepriester alljährlich in das Heiligtum hineingeht mit fremdem Blut;

Also hier wird betont und noch ein gewaltiger Gegensatz. Jom Kippur musste

jedes Jahr wiederholt werden. Aber der Herr Jesus hat ein so vollkommenes

Opfer  dargebracht,  dass  dieses  eine  Opfer  gilt:  rückwirkend  und  voraus-

wirkend. Und keine Wiederholung mehr braucht. Übrigens ist interessant, da

heißt es: wie der Hohepriester alljährlich in das Heiligtum 'hineingeht', nicht

'hinging'. Ja der Hebräerbrief, das haben wir doch ganz am Anfang besprochen,

wurde im Jahr 62 geschrieben. Und da ging es noch 8 Jahre bis zum Jahr 70.

Damals fand noch jedes Jahr Jom Kippur statt. Und hier wird im Hebräerbrief

über das eine Opfer, das alles erfüllt hat, gesprochen zu einer Zeit, als diese

Opfer noch in Gang waren, nach Jom Kippur immer noch in Gang war. Aber es

war schon speziell. Das steht nicht in der Bibel, aber im Talmud. Das ist auch

eine Stelle,  die man sich merken kann. Und man kann ja im Internet eine

deutsche Version finden und dann nachschauen Joma 5 a den Text, dann hat

man's eben wie vorhin 'es gibt keine Sühnung außer durch Blut'. Dann kann

man sich auch runterladen Joma 39 b. Und dort steht im Original Hebräisch '…'

- 18 -



– '40 Jahre lang vor der Zerstörung des Tempelhauses kam das Los nicht mehr

in die rechte Hand.' Was ist denn das? Ja so ist das im Talmud, es ist ständig

so kompliziert. Wenn man den Hintergrund nicht kennt, man kommt nicht raus.

Wenn  man den  Hintergrund  weiß,  ist  es  ganz  einfach.  Das  ist  wie  in  der

Mathematik, ja. Wenn man etwas ganz lange erklärt, dann versteht man's ganz

schnell. Und darum steht also 'das Los kam nicht mehr in die rechte Hand'.

Nach 3. Mose 16 musste ja der Hohenpriester von zwei Böcken, Ziegenböcken,

die beim Altar im innersten Vorhof des Tempels vor ihn gestellt wurden, durchs

Los  herausfinden,  welcher  Bock  ist  für  den  Herrn.  Er  musste  geschlachtet

werden, das Blut ins Allerheiligste gebracht werden. Und welcher Bock ist der

Asasel, der in die Wüste geht. Übrigens Asasel, das ist kein Fluch in der Bibel.

Auf Englisch wird ja das als Fluch gebraucht, um zu sagen 'zum Teufel'. Es ist

so verdreht: 'Asasel as/ez' heißt 'Ziege' auf Hebräisch. 'Asal' heißt 'weggehen'.

Der 'Asasel', das ist die Ziege, die weggeht in die Wüste. Und das ging so: Man

hat dem Hohenpriester eine Box gebracht mit Deckel. Das war ganz feierlich.

Und dann musste der Hohepriester mit beiden Händen gleichzeitig in die Box

hineingreifen und je ein Los in die Hand nehmen. Raus, auf die Köpfe der zwei

Böcke vor ihm. Und dann wurde das Los aufgeklappt. Auf einem Los stand

'la'Adonai' – 'für den Herrn'. Und auf dem anderen stand 'la'Asasel' – 'für die

Ziege, die weggeht'. Und eben 3. Mose 16 sagt: Durchs Los muss entschieden

werden,  aber  praktisch  hat  man  es  so  gemacht.  Und  jetzt  ist  es  so:  Im

Judentum hat man das so verstanden, wenn das Los für den Herrn 'la'Adonai'

in die rechte Hand des Hohenpriesters kam, dann war das ein Zeichen, dass

Gott das Opfer am Jom Kippur wohlgefällig annimmt. Jetzt muss man sich mal

vorstellen, in Joma 39 b steht: In den vierzig Jahren vor der Zerstörung des

Tempels kam das Los nicht mehr in die rechte Hand. Jetzt kann man zu Hause

mal das spielen 40 Jahre Jom Kippur. Nimmt ein 5 Franken Stück Kopf oder

Zahl. Da müsste man also 40 mal hintereinander Kopf haben. Ja, das geht

nicht.  Das  ist  ganz  einfach  zu  berechnen,  das  ist  mathematisch  die

Wahrscheinlichkeit 1 geteilt durch 2, ja, weil es gibt ja nur 2 Möglichkeiten,

Zahl oder Kopf. 1 : 2. Wenn man das einmal macht, die Wahrscheinlichkeit ist

genau 1 zu 2, das hießt 50 %: entweder es ist Zahl oder Kopf. Aber wenn man

das mehrmals macht, wird’s immer unwahrscheinlicher, dass man zweimal Zahl

- 19 -



hat, schon unwahrscheinlicher, als dass man einmal Zahl hat. Und jetzt 40 x

das rechnet man 1:2 hoch n. 'n' steht für wie viel Mal, also 2 hoch 40. So, jetzt

kann  man's  ausrechnen:  2  hoch  40,  was  ist  das?  Das  ist  eine  solche

Unwahrscheinlichkeit,  das  funktioniert  einfach  nicht.  Aber  genau  das  sei

geschehen. In den 40 Jahren vor der Zerstörung des Tempels kam das Los

nicht mehr in die rechte Hand. Man wusste: Gott nimmt das Jom Kippur Opfer

nicht an. Und dann ab dem Jahr 70 hatte man gar kein Jom Kippur mehr, ich

meine mit Opfern. Unglaublich. Und 40 Jahre vorher bis ins Jahr 30. Ja aber

gut, der Herr Jesus hatte ja seinen Dienst begonnen im Jahr 29. Lukas 3 Vers 1

sagt ja: Im 15. Jahr der Regierung des Kaisers Tiberius. Wikipedia: Augustus

starb 14, dann kam Tiberius im Jahr 14 n. Chr., 15. Jahr 29. Okay. Und was

geschah  genau  1  Jahr  später  am  zweitersten  Sabbat?  Das  ist  der  zweite

Sabbat in der Passah-Woche Lukas 6: Da ging der Herr mit seinen Jüngern

durch die Garben, ja. Und das war also genau 1 Jahr später im Jahr 30. Und in

der Parallelstelle Markus 3 wird erzählt, dass der Herr Jesus in der Synagoge

war, ein Wunder getan hat und dann haben die Führer beschlossen zum ersten

Mal,  ihn  umzubringen.  Das  heißt:  Im  Jahr  30  wurde  zum  ersten  Mal  der

Beschluss gefasst von der Führerschaft: Jesus von Nazareth muss sterben. In

diesem Jahr am Jom Kippur:  'Asasel' in der rechten Hand,  'la'Adonai' links.

Nächstes Jahr: Asasel, Asasel, Asasel, Asasel ständig in der rechten Hand. Man

wusste, Gott nimmt das Opfer nicht mehr an. Unglaublich. Und wenn einer

sagt 'das ist ein rabbinisches Märchen', das ist auch einer, dass man Märchen

erfindet, die das größte Eigentor wären aller Zeiten. Denn damit kann man ja

genau belegen: In diesem Jahr, als Jesus von Nazareth so abgelehnt wurde von

der Führerschaft, war es aus mit Jom Kippur und nachher gar kein Jom Kippur

– bis heute. Es ist unglaublich, aber es ist so. Und das sind so Elemente, wie

man Juden erreichen kann. Und um dem Ganzen noch eins drauf zu setzen, ich

habe genau zitiert: '40 Jahre lang vor der Zerstörung des Hauses, des Tempel-

hauses,  kam das  Los  nicht  mehr  in  die  rechte  Hand  und  die  rot  gefärbte

Schnur  wurde  nicht  mehr  weiß.'  Jetzt  kommt  dazu,  sobald  durchs  Los

entschieden  war,  das  ist  Asasel.  Man hat  dem Asasel  eine  Schnur  um die

Hörner gebunden, die war rot gefärbt mit Karmesin, dieses helle grelle Rot wie

das arterielle Blut des Menschen. Und dann wurde er hinausgeführt aus dem

- 20 -



Tempel, durch das Tor Miphkad - - hab ich alles schon beschrieben, ich sag das

nur nochmal, damit man's beim zweiten Mal sich merken kann, – über die

Brücke runter ins Kidrontal, hinauf zum Ölberg, da wo der Altar der roten Kuh

war, und dann, wenn man oben ist, sieht man dahinter bereits die Wüste. Der

Ölberg ist eine Klimascheide in Israel. Auf der Seite grün, dort Wüste. Und von

da wird er in die Wüste gejagt, gejagt, gejagt, gejagt – bis er über eine Klippe

abstürzte.  Und dann ging man hin  zum Asasel  und der  Talmud sagt,  dass

immer wieder die rot gefärbte Schnur weiß wurde, und zwar nach Jesaja 1

Vers 18:

18 Kommt denn und lasst uns miteinander rechten, spricht der HERR.

Wenn eure Sünden wie Scharlach sind, 

Das heißt, wenn ihr sogar Blutschuld auf euch geladen habt. Das ist etwas vom

Schlimmsten, wenn ein Mensch weiß: Ich bin am Blut eines anderen Menschen

schuldig geworden. Das belastet das ganze Leben.

18 … Wenn eure Sünden wie Scharlach sind, wie Schnee sollen sie weiß

werden; wenn sie rot sind wie Karmesin,  [Das ist die gleiche Farbe wie

Scharlach, ein anderes Wort.] wie Wolle  [also wie weiße Wolle] sollen sie

werden.

Eine  wunderbare  Verheißung:  weiß  wie  Schnee.  Gott  kann  Blutschuld  ver-

geben. Und das hat man eben nach dem Zeugnis von Joma 39 b immer wieder

erlebt,  aber die Stelle sagt dort: In den 40 Jahren vor der Zerstörung des

Tempels ist das nie mehr geschehen, es blieb blutrot. Wenn man denkt an den

Ruf dann im Jahr 32 vor Pilatus 'sein Blut komme über uns und unsere Kinder',

wird einem richtig schwül. Und dann ab dem Jahr 70 kein Jom Kippur Opfer

mehr. Also da wird so deutlich hingewiesen auf eben Jesus Christus als den

Messias. Aber das Wunderbare ist: In Joel der letzte Vers, puh, das ist ein

Entlastungsvers.  Wenn man sich als  Jude eins  macht  mit  den Vätern,  sich

überlegt,  das war  nicht das Blut  eines Kriminellen,  das war  kein Verführer,

sondern das war der Messias. Aber es ist wirklich so wie in Jesaja 53: Als wir

ihn sahen, da hatte er kein Ansehen, dass wir seiner begehrt hätten. Er war

verachtet  und  verlassen  von  den  Menschen  wie  einer,  vor  dem  man  das

Angesicht verbirgt. Doch um unserer Übertretungen willen war er verwundet.

- 21 -



Joel 4 Vers 21 da verspricht Gott, wenn der Messias wiederkommt als König

der Welt, im letzten Vers:

21 Und ich werde sie von ihrem Blut reinigen, von dem ich sie nicht

gereinigt hatte. Und der HERR wird in Zion wohnen.

Auf dem Tempelberg Zion, dort wo König David auf dem Südabhang seinen

Palast hatte, da wird der Herr Jesus regieren, wie das der Engel Gabriel zu

Maria gesagt hat damals in Nazareth: Er wird sitzen auf dem Thron seines

Vaters David. Ich werde sie von ihrem Blut reinigen, von dem ich sie nicht

gereinigt hatte. Aber jede Generation darf wissen: Wenn ich erkenne, dass er

der Messias war und nach Jesaja 53 er gerade für die Schuld meines Volkes

Israel, Gott sagt 'für die Sünde meines Volkes, die Übertretung meines Volkes

ist er geschlagen worden', wenn man dieses Opfer in Anspruch nimmt, ist das

grad  die  Erfüllung  von  Joel  4,21.  Und  das  ist  die  Tatsache,  er  war  das

Schuldopfer,  um auch diese  Verantwortung  wegzunehmen.  Also  schon  sehr

eindrücklich.  Und das  funktioniert.  Ich hatte einen Freund,  einen jüdischen

Freund, Zahnarzt und er ist in Zürich Enge aufgewachsen in einer jüdischen

Familie  und  als  Medizinstudent,  eben  Zahnarztstudent,  ist  er  zum Glauben

gekommen. Und zwar war er bei Paul Kiene in Winterthur auf Besuch. Er hatte

ein wunderbares Modell der Stiftshütte gemacht. Die Bilder kann man immer

noch kennen aus dem Buch 'Das Heiligtum Gottes in der Wüste Sinai',  das

schönste Buch über die Stiftshütte, und hat ihm erklärt: Schau, das Prinzip

'Erlösung  durch  Stellvertretung',  Blut  muss  fließen  und  der  Sünder  musste

seine Hand auf das Opfer auflegen, aufstützen und die Sünde bekennen. Und

er ist zum Glauben gekommen. Seine Eltern haben ihn ausgestoßen, das war

fertig.  Also  er  konnte  selber  schauen,  wie  er  als  Student  sein  Studium

finanziert, ja. Und das war schwierig, aber er hat dann geheiratet ein gläubige

Frau, Kinder bekommen. Und oft ist das ein ganz wichtiger Punkt: Wenn dann

die Eltern, ob das jetzt eben Juden sind oder ob das Katholiken sind oder ob

das Muslime sind, es ist immer das gleiche Prinzip, ja, wenn die dann sehen:

Oh, wie gehen diese Ehepaare, die Ehepartner, miteinander um, wie erziehen

sie die Kinder, dann plötzlich kommt wieder eine Beziehung in Gang und dann

kam auch der Moment, wo er seinem Vater gesagt hat: Schau mal in Joma 39

b '40 Jahre lang vor der Zerstörung des Tempels'. Er hat nichts mehr gesagt.

- 22 -



Aber das ist auch gar nicht nötig. Solche Dinge, die wirken dann eben in den

Herzen weiter.

Ja, jetzt gehen wir aber noch ein paar Minuten weiter. In Hebräer 9 Vers 24:

24 Denn Christus ist nicht eingegangen in das mit Händen gemachte

Heiligtum,  ein  Gegenbild  des wahrhaftigen,  sondern in  den Himmel

selbst, um jetzt vor dem Angesicht Gottes für uns zu erscheinen;

Also er ist in den Himmel hineingegangen, um als Hoherpriester uns vor Gott

zu  vertreten.  Und er  ist  unsere  Garantie,  dass  Gott  uns  annimmt.  Weil  er

hineingehen konnte ins Allerheiligste, nachdem er das Opfer vollbracht hat und

uns vertritt, ist er die Sicherheit, dass wir auch einmal vor Gottes Thron stehen

können und bestehen können. Aber wir haben ja schon gelesen 'er ist hinein-

gegangen mit seinem eigenen Blut' Vers 12. Da ist die Frage: Kann man das

wörtlich nehmen? Ist das nicht einfach so ein bisschen geistig zu verstehen?

Das  Blut  ist  damals  geflossen  auf  dem Golgatha-Felsen,  aber  das  Blut  ist

irgendwie weg jetzt. Hat er wirklich das Blut hineingetragen? Es gibt Ausleger,

die sagen: Das darf man ja nicht wörtlich verstehen, das ist nur so übertragen.

Aber in 1. Petrus 1 Vers 18 sagt Petrus:

18 indem ihr dieses wisst, dass ihr nicht mit verweslichen Dingen, mit

Silber oder Gold, erlöst worden seid von eurem eitlen, von den Vätern

überlieferten Wandel,  19 sondern mit dem kostbaren Blute Christi, als

eines Lammes ohne Fehl und ohne Flecken;

Also wir sind nicht erlöst mit verweslichen Dingen, wie Silber oder Gold. Wie,

Gold verweslich? Also wer zu Hause denkt, es sei sicherer als auf der Bank mit

Negativzinsen, einfach ein paar Goldbarren zu haben, der hat ja auch nicht

Angst, dass in so ein paar Jahren das dann plötzlich verwest ist und dann nur

ein Häufchen Staub da in der Ecke ist. Also Gold ist ja grad der Inbegriff von

etwas, das bleibt und nicht oxidiert und dann grün ist, wie wenn wir da Barren

aus Kupfer hätten, ja. Eklig dieser Grünspan, nicht wahr. Aber bei Gold doch

nicht. Und bei Silber, das ist ja auch ein Edelmetall. Aber es heißt 'nicht mit

verweslichen Dingen'. Warum verweslich? Ja weil alles einmal aufgelöst werden

wird. Nach 2. Petrus 3 wird Gott alles, das ganze Weltall, auflösen, auch die

Erde,  alle Elemente werden aufgelöst  werden im Brand, zerschmelzen.  Und

alles Gold auch, natürlich. Dann ist endgültig fertig mit Gold und der Goldkurs

- 23 -



am Boden, null. Aber mit dem Blut Christi, das heißt also: Das Blut Christi wird

diese Schöpfung überdauern. Und das macht klar: Er ist wirklich mit seinem

Blut  eingegangen  ins  Heiligtum.  Dieses  Blut  spricht  auf  der  himmlischen

Bundeslade für  uns.  Und darum ist  die  Bundeslade im Himmel,  das ist  die

Bundeslade  des  neuen  Bundes.  Und  jetzt  versteht  man  auch,  warum  die

Bundeslade nicht mehr gefunden werden wird. Die Bundeslade verschwindet

aus der  Bibel  in  der  Zeit,  in  der  Nebukadnezar  den Salomotempel  zerstört

hatte. Als die Juden zurückkehrten aus Babylon, sie hatten keine Bundeslade

mehr ins Allerheiligste hineingetan. Und im Judentum wird gehofft, dass man

die Bundeslade eines Tages noch findet im Tempelberg in einer verborgenen

Kammer. Da könnte man einiges finden, aber ganz sicher die Bundeslade nicht.

Warum? Im Tempelinstitut in Jerusalem stellt man alle möglichen Tempelgeräte

her:  der  siebenarmige  goldene  Leuchter,  der  Schaubrottisch  aus  Gold,  der

Räucheraltar usw. usf., alle diese Sprengschalen, auch die Lose sind bereit mit

'für den Herrn' und 'für Asasel', alles bereit für den dritten Tempel. Aber die

Bundeslade macht man nicht. Zwar vor einiger Zeit hat man gedacht: Doch,

wir  machen eine neue Bundeslade.  Hat's  wieder  abgeblasen.  Es wird keine

Bundeslade gemacht. Aber man hofft,  sie original zu finden im Tempelberg,

wenn es einmal möglich wird, offiziell im Tempelberg einzudringen. Heute gäb

es Krieg. Das könnt ihr euch alles sparen. Jeremia 3 Vers 16 und dann kommt

die Pause. Da ist doch die Antwort gegeben. Und es geht im Zusammenhang

um das künftige 1000jährige Friedensreich und dann heißt es … Das kann man

sich gut merken, also nicht Johannes 3 Vers 16 das Evangelium zusammen-

gefasst, sondern Jeremia 3 Vers 16 Bundeslade:

16 Und es wird geschehen, wenn ihr euch im Land mehrt und fruchtbar

seid in jenen Tagen, [Es geht um die Endzeit.] spricht der HERR, so wird

man nicht  mehr sagen:  „Die Bundeslade des HERRN“;  und sie  wird

nicht  mehr  in  den  Sinn  kommen,  und  man  wird  ihrer  nicht  mehr

gedenken noch sie suchen, und sie wird nicht wieder gemacht werden.

Das ist ja völlig klar. Es gibt aber eine rabbinische Auslegung, die dreht das

genau ins Gegenteil um. Die sagen, das steht nicht da, dass die Bundeslade

nicht  mehr  kommt.  So  blind kann man im Extrem mal  werden,  dass  man

meint, in der Bibel steht das Gegenteil von dem, was da steht. Ja. Aber es

- 24 -



steht da. Und warum kommt die nicht mehr? Weil Gott mit Israel nicht den

alten  Bund  erneuert,  sondern  einen  neuen  Bund  schließen  wird.  Und  die

Bundeslade  des  neuen  Bundes  die  ist  im  Himmel,  da  wo  der  Messias

erschienen ist mit seinem Blut. So das bis zur Pause und jetzt ½ Stunde Ruhe.

Wir fahren jetzt weiter in Hebräer 9, und zwar in Vers 25:

25 auch  nicht,  damit  er  sich  selbst  oftmals  opferte,  wie  der

Hohepriester alljährlich in das Heiligtum hineingeht mit fremdem Blut;

26 sonst hätte er oftmals leiden müssen von Grundlegung der Welt an.

Jetzt  aber  ist  er  einmal  in  der  Vollendung  der  Zeitalter  offenbart

worden zur Abschaffung der Sünde durch sein Opfer.

Das Jom Kippur Opfer sollte jährlich stattfinden. Aber das Opfer des Messias,

das eben rückwirkend und vorauswirkend Bedeutung hat, nur ein einziges Mal.

Und  jetzt  wird  argumentiert:  Wenn  das  nicht  genügen  würde  ein  einziges

Opfer, dann hätte im Prinzip der Messias auch jedes Jahr sich opfern müssen,

und zwar von Grundlegung der Welt an. Warum von Grundlegung der Welt an?

Ja, seit dem Sündenfall 1. Mose 3, da wurde das Opfer nötig für die Menschen.

Und wenn es eben ein wiederholtes Opfer gebraucht hätte,  dann hätte der

Messias jedes Jahr ab 1. Mose 3, ab dem Sündenfall, sterben müssen. Aber

das war ja eben nicht nötig. Darum konnte er kommen in der Fülle der Zeit

und durch ein Opfer rückwirkend die Vergebung bewirken und vorauswirken für

die,  die  später  zum  Glauben  kommen  würden.  Aber  das  ist  ja  schon

interessant,  wenn  die  Zeit  ab  dem  Sündenfall  hier  genannt  wird  'von

Grundlegung der Welt an'.  Das heißt also, die Zeit von 1. Mose 1,1 – dort

haben wir die Grundlegung der Welt 'im Anfang schuf Gott den Himmel und die

Erde'  –  bis  zum Sündenfall  das  war  eine  kurze  Zeit,  so  dass  die  Zeit  des

Sündenfalls immer noch die Zeit war der Grundlegung der Welt. Das würde

natürlich  nicht  funktionieren,  wenn es  Millionen von Jahren  gegeben hätte.

Wenn man die Schöpfungstage wie ein Gummi so auseinanderzieht zu riesigen

geologischen  Epochen,  ja,  da  könnte  man  nicht  sagen,  dass  dann  der

Sündenfall zur Zeit der Grundlegung der Welt geschehen sei. Aber wenn das

eben nur 6 Tage waren bis zur Erschaffung des Menschen und dann eben nicht

eine allzu lange Zeit bis der Sündenfall kam … Adam und Eva hatten nicht mal

ein Kind bekommen bis zum Sündenfall. Das erste Kind wird erst nach dem

- 25 -



Sündenfall geboren und das macht schon mal klar: Die zwei, die den Auftrag

hatten am sechsten Schöpfungstag 'seid fruchtbar und mehret euch' und die

eben im Paradies noch gehorsam waren, bis der Ungehorsam kam, die hatten

kein Kind bekommen. Das heißt also, das ist alles sehr nahe beieinander. Eine

ganz andere Stelle, aber wir werden gleich sehen, dass da ein Zusammenhang

ist, Lukas 11. Der Herr Jesus sagt zu der jüdischen Führerschaft damals vor

2000 Jahren, dass sie eigentlich auf dem gleichen Weg sind wie ihre Vorfahren,

die auch schon die Propheten getötet hatten, denn sie waren schließlich ja

auch dann bereit, den Messias sogar zu töten. Und da sagt der Herr Jesus in

Lukas 11 Vers 47:

47 ... eure Väter aber haben sie getötet. [die Propheten] 48 Also gebet ihr

Zeugnis und stimmt den Werken eurer Väter bei; denn sie haben sie

getötet, ihr aber bauet ihre Grabmäler. 49 Darum hat auch die Weisheit

Gottes gesagt: Ich werde Propheten und Apostel zu ihnen senden, und

etliche von ihnen werden sie töten und vertreiben, [und jetzt kommt's:] ,

50 auf  dass das Blut  aller  Propheten,  welches von Grundlegung der

Welt  an  vergossen  worden  ist,  von  diesem  Geschlecht  gefordert

werde:  51 von  dem Blut  Abels  bis  zu  dem  Blut  Zacharias,  welcher

umkam zwischen dem Altar und dem Tempelhaus; ja, sage ich euch, es

wird  von  dieser  Generation  [oder  von  diesem  Geschlecht] gefordert

werden! 52 Wehe euch Gesetzgelehrten! 

Jetzt wird also hier gesprochen, dass die Blutschuld, die zurückgeht bis auf

Abel, dieser Generation, die dann schließlich den Messias verwarf, wird ihnen

angerechnet,  weil  sie  gewissermaßen in  den gleichen Fußstapfen  gegangen

sind wie die früheren schon. Und da wird also gesagt 'von dem Blut Abels', das

in 1. Mose 4 beschrieben wird. Aber das wird genannt in Vers 50: Das Blut aller

Propheten, welches von Grundlegung der Welt an vergossen worden ist, von

dem Blut Abels. Das heißt also: Die Ermordung von Abel 1. Mose 4 einige Zeit

nach dem Sündenfall,  war immer noch so nahe bei  1.  Mose 1,1, dass das

immer  noch  die  Epoche  war  der  Grundlegung  der  Welt.  Und  jetzt  wird

nochmals  klar:  Also  das  geht  überhaupt  nicht,  die  Schöpfungstage

auseinanderziehen  zu  wollen.  Es  geht  auch  nicht,  dass  man  Millionen  von

Jahren unterbringen will in Vers 2, wo man mit Fug und Recht übersetzen kann

- 26 -



'und die Erde wurde wüst und leer' durch den Fall Satans. Ja, 1. Johannes 3

sagt ja, dass der Teufel sündigt von Anfang an. Sein Fall  fiel  in den ersten

Schöpfungstag hinein. Aber das war der erste Schöpfungstag und da kam nicht

noch eine längere Epoche rein.  Ab 1.  Mose 1,1 'im Anfang schuf Gott  den

Himmel und die Erde', da haben wir den ersten Schöpfungstag. Aber noch am

selben Tag kommt es zu diesem Fall in der Engelwelt. Dann kommt der zweite

Tag,  der  dritte  Tag  usw.,  sechs  normale  Tage.  Am  sechsten  Tag  wird  der

Mensch geschaffen, einige Zeit später der Sündenfall,  einige Zeit später die

Ermordung von Abel, aber das alles gehört gewissermaßen in die Epoche 'von

Grundlegung der Welt an'. Und das macht also völlig klar, auch vom NT her, es

geht  nicht,  die  Schöpfungstage  zu  größeren  Epochen  auseinanderzureißen.

Denn wenn Abels Tod erfolgt wäre ein paar Millionen Jahre nach 1. Mose 1,1,

dann erfolgte das nicht in der Epoche 'der Grundlegung der Welt'. Aber wenn

es eben nur eine Sache ist von einigen Jahren, dann ist es die Epoche 'von

Grundlegung der  Welt'.  Und heute können wir  auch sagen 'wir  sind in  der

Endzeit'. Die Endzeit ist gekennzeichnet durch die Rückkehr der Juden aus aller

Welt  und  das  hat  begonnen  1882.  Also  man  kann  diese  Epoche  dieser

vergangenen über 100 Jahre kann man bezeichnen biblisch gesehen als 'die

Epoche der Endzeit'. Aber das ist klar, übersichtlich. Wenn man denkt, vorher

fast 2000 Jahre Zerstreuung der Juden unter allen Völkern, das war noch nicht

'Endzeit'. Aber man klar diese Epoche der Rückkehr als 'Endzeit' bezeichnen

und so konnte man die ganze Epoche von 1. Mose 1,1 bis zur Ermordung von

Abel bezeichnen als die Epoche 'von Grundlegung der Welt an'. 

Also hier in Hebräer 9 geht es um 1. Mose 3, von da an war das Opfer nötig.

Aber  der  Herr  Jesus  musste  sein  Opfer  eben  nicht  jedes  Jahr  darbringen,

sondern wird dann erklärt:

26 … Jetzt aber ist er einmal in der Vollendung der Zeitalter offenbart

worden 

Also diese ganze Epoche des Alten Testaments bis zum Kreuz, das muss man

sehen als ein Ganzes und in der Vollendung dieser alttestamentlichen Epoche

des Wartens auf den Messias ist der Messias gekommen und ist am Kreuz

gestorben.  Also  Golgatha  markiert  die  Vollendung  der  alttestamentlichen

- 27 -



Zeitalter.  Und  da  hat  der  Herr  Jesus  sich  einmal  geopfert  und  jetzt  so

eindrücklich: Er ist gekommen 

26 … zur Abschaffung der Sünde durch sein Opfer.

An diesem Freitag, in diesen 3 Stunden der Finsternis, als Gott ihn beladen hat

mit fremder Schuld und der Zorn Gottes ihn getroffen hat und der Herr Jesus

musste schreien: 'Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen?' Gott

hat ihn verlassen und Jesaja 53 Vers 10 hat sich erfüllt:

53 Es gefiel dem HERRN, ihn zu zerschlagen, er hat ihn leiden lassen. 

Oder Sacharja 13 Vers 7:

7 Schwert, erwache wider meinen Hirten, wider den Mann, der mein

Genosse ist!, 

Er wurde geschlagen, aber dort hat er an einem Tag die Sünde abgeschafft,

und zwar rückwirkend für  die  Gläubigen des  Alten Testaments  und voraus-

wirkend für alle Gläubigen des Neuen Testaments bis ins 1000jährige Reich.

Dieser Ausdruck 'zur Abschaffung der Sünde durch sein Opfer' ist so gewaltig.

Und das ist dabei ein Rückverweis auf Sacharja 3. Dort sieht der Prophet den

Hohenpriester, der das Volk Israel vertritt  in schmutzigen Kleidern. Und der

Satan  widersteht  ihm,  klagt  ihn  vor  Gottes  Thron  an.  Satan  heißt  ja

'Widersacher'  und  zwar  speziell  der  Widersacher  vor  Gericht,  der  in  böser,

feindlicher Gesinnung vor Gericht jemanden anklagt. Das wird so in Sacharja 3

beschrieben. Und dann wird aber auf den Messias hingewiesen, der kommen

wird. In Sacharja 3 Vers 8:

8 Höre doch, Jeschua, du Hoherpriester, du und deine Gefährten, die

vor dir sitzen – denn Männer des Wunders sind sie; denn siehe, ich will

meinen Knecht, Spross genannt, kommen lassen.

Dem Hohenpriester und den Priestern, die mit ihm waren, wird hier die gute

Botschaft verkündigt: Einmal wird der Messias kommen und er wird Spross

heißen. Nazareth heißt ja auf gut Deutsch 'Sprosslingen'. Nazareth kommt von

'nezer' und  heißt  'Spross'.  Aber  ich  will  meinen  Knecht,  Spross  genannt,

kommen  lassen.  Und  in  jeder  rabbinischen  Bibel,  man  nennt  das  'Mikraot

Gedolot', hat man den hebräischen Text und die wichtigen Kommentare des

Judentums daneben, wird erklärt: Das ist der Messias hier in Vers 8. Und jetzt

heißt es dann weiter von ihm in Vers 9:

- 28 -



9 Denn siehe, der Stein, den ich vor Josua [oder Jeschua] gelegt habe –

auf  einem  Stein  sieben  Augen  –,  siehe,  ich  will  seine  Eingrabung

eingraben,  spricht  der  HERR  der  Heerscharen,  und  will  die

Ungerechtigkeit dieses Landes an einem Tag wegnehmen.

Was ist das für ein Stein? Der Stein vor dem Hohenpriester, das ist der Stein

im Allerheiligsten, dieser Fels, der heute im Felsendom ist. Dieser Fels wird

genannt im Talmud der  'Even Shedia' – 'der Stein der Grundlage/der Grund-

lagestein'. Und wenn der Hohepriester am Jom Kippur das Volk vertrat, das

sündige Volk, dann ging er hinein, stand auf diesem Stein und musste das Blut

des Opfers auf diesen Stein sprengen. Hier 'der Stein,  den ich vor Jeschua

gelegt  habe  –  auf  einem Stein  sieben  Augen'.  Das  sind  die  sieben  Augen

Gottes, die auch in Offenbarung 5 erwähnt werden. Gott schaut auf diesen

besonderen Stein hier auf der Erde, wo immer am Jom Kippur das Blut der Jom

Kippur Opfer gesprengt wurde.

9 ... siehe, ich will seine Eingrabung eingraben, spricht der HERR der

Heerscharen,

Auf diesem Stein gab es eine Inschrift  mit  dem Namen 'Jahwe'.  Und diese

Inschrift wird hier erwähnt. Und dann eine Verheißung dazu:

9 ... und [sagt Gott] ich will die Ungerechtigkeit dieses Landes an einem

Tag wegnehmen.

Und das ist der Tag, wenn dieser Mann, Spross genannt, kommen wird und

durch sein Opfer die Sünde abschaffen würde. An einem Tag alle Ungerechtig-

keit weg. Das ist ganz gewaltig. Und das gibt auch völlige Ruhe ins Herz. Wenn

man sich einmal bewusst ist, ich hab mich bei der Bekehrung mit dem Opfer

des Herrn Jesus eins gemacht. Das heißt, wenn ich wirklich geglaubt habe an

das Opfer des Herrn Jesus, meine Schuld vor Gott  bekannt habe,  dann ist

dieses Opfer von Gott her mir vollkommen zugerechnet worden und ich darf

wissen,  der  Herr  Jesus  hat  vor  2000  Jahren  jede  Sünde  meines  Lebens

getragen und sie abgeschafft und dieses Opfer wird mir zugerechnet. Nicht nur

bis zum Tag der Bekehrung, das Opfer wird mir zugerechnet bei der Bekehrung

für mein ganzes Leben. Das heißt also, ich darf wissen, es ist alles abgeschafft,

sogar das, was in der Zukunft liegt, ist abgeschafft. Wie kann man da noch

depressiv werden und denken: Vielleicht gehe ich doch wieder verloren. Es ist

- 29 -



alles  abgeschafft.  Die  Schuld  meines  ganzen  Lebens  ist  abgeschafft.  Und

dieses Opfer ist mit der Bekehrung – aber das ist der entscheidende Punkt –

erst  dann  wird  das  Opfer  des  Herrn  Jesus  einem  Menschen  zugerechnet,

vollständig zugerechnet und dann kann man zur Ruhe kommen. Es ist alles

gut. Natürlich, wenn ich in der Zukunft sündige, dann wird durch Sünde die

Gemeinschaft mit dem Vater und dem Sohn getrübt, so wie ein Kind, wenn es

nicht recht tut in der Familie. Es darf nicht erwarten, dass dann die Eltern mit

dem Kind irgendwelche lustigen Spiele machen, wenn da etwas Ungeordnetes

vorhanden ist. Aber es ist kein Thema, dass die Kindschaft rückgängig gemacht

wird. Das Kind ist  unser Kind,  das kann man nicht mehr ändern. Aber die

Gemeinschaft kann getrübt sein. Und so ist es auch: Wir müssen immer wieder

unsere Sünden bekennen 1. Johannes 1 Vers 9, aber nicht, dass wir nochmals

gerettet werden, sondern damit die Gemeinschaft mit dem Vater und mit dem

Sohn  wiederhergestellt  wird  und  alles,  was  trübt,  weggetan  wird  und  die

Freude auch wiederkehrt.  Aber wir  dürfen wissen: Es ist  alles  für  Zeit  und

Ewigkeit vollbracht. Das ist der Inhalt von 'es ist vollbracht' in Johannes 19 am

Schluss. 

Ach noch etwas: Beim Jom Kippur Opfer – ich habe jetzt viel gesprochen über

die beiden Böcke für das Volk. Aber die Priesterfamilie, die ist ja auch wichtig

für uns, denn im AT symbolisiert das Volk Israel heute das himmlische Volk, die

Gemeinde. Aber die priesterliche Familie, die symbolisiert auch die Gemeinde,

denn wir sind ein Volk von Priestern, sagt Offenbarung 1 Vers 5. Und genau für

die priesterliche Familie gemäß 3. Mose 16 musste ein Stier geopfert werden

an Jom Kippur. Und der Stier hat eine besondere Bedeutung. Das ist so schön

im Hebräischen: Die Wörter sind im allgemeinen extrem durchsichtig, was ihre

Herkunft anbetrifft. Nicht wahr, wenn man auf Deutsch sagt: Erklär mir mal,

warum heißt 'Tisch' 'Tisch'. Ja, wir sagen einfach 'Tisch'. Aber wir haben immer

'Tisch' gesagt, aber warum 'Tisch', vielleicht wegen dem Klang 'Tisch', ja. Nein,

der 'Tisch', das tönt jetzt nicht speziell nach 'Tisch' oder? Und es ist ja auch auf

Französisch nicht so 'la  table',  das tönt nicht speziell  nach 'Tisch',  ja.  Aber

warum heißt im Deutschen 'Stier' 'Stier'? Wir sagen einfach 'Stier'.  Aber im

Hebräischen ist das ganz einfach. Man muss einfach die Wurzel heraussuchen

und das  sind  meistens  3  Konsonanten.  Die  meisten  Wörter  kann  man auf

- 30 -



3 Konsonanten zurückführen und das sind normalerweise Verben. Und so kann

man also von den meisten Wörtern sofort sagen, warum man so sagt. Warum

sagt  man  'Rabe'  auf  Deutsch?  Da  muss  man  einen  Herkunftwörterduden

nehmen und da wird das ganz kompliziert erklärt mit Wortgeschichte. Aber im

Hebräischen  ist  das  ganz  einfach  'oreb' kommt  von  'arab' und  das  heißt

'schwarz sein'. Das ist ein schwarzes Vögelchen, aber ein großes Vögelchen.

Und warum sagt man 'Stier'? Ja Hebräisch 'par' kommt von der Wurzel 'para'

und das heißt 'niedertreten/abschaffen'. Ja ein Stier, wenn er freien Lauf hat,

der kann einiges, was im Weg ist,  niedertrampeln. Und wenn in Hebräer 9

insbesondere der Fokus gerichtet wird auf den Versöhnungstag und hier steht,

dass der Herr Jesus geoffenbart worden ist zur Abschaffung der Sünde durch

sein  Opfer,  können  wir  ganz  leicht  noch  die  Verknüpfung  machen  zum

Stieropfer für die Priester. Der Abschaffer, das ist der Stier. Das ist ein schönes

Beispiel,  um einfach zu zeigen den Reichtum der hebräischen Sprache. Und

wenn  man  das  ausnützt  für  alle  möglichen  Dinge,  das  wird  einfach  noch

farbiger. Auf Deutsch ist die Bibel schon genügend wunderbar, nicht wahr, und

ich sage nicht, jetzt müssen alle Hebräisch lernen. Aber wenn einer das sieht,

das bringt etwas, wenn man es geistlich braucht und anwendet.

Gut, gehen wir weiter. In Vers 27:

27 Und ebenso wie es den Menschen gesetzt ist, einmal zu sterben,

danach aber das Gericht,  28 so wird auch der Christus,  nachdem er

einmal geopfert worden ist, um vieler Sünden zu tragen, zum zweiten

Mal denen, die ihn erwarten, ohne Sünde erscheinen zur Errettung.

Also  es  wurde  ja  schon  betont  in  Vers  26,  der  Herr  Jesus  ist  nur  einmal

gestorben als Opfer. Und jetzt wird erklärt in Vers 27 und dazu gibt es auch

eine Parallele: Der Mensch stirbt einmal, nicht zwei-, drei-, viermal, auch nicht

Millionen von Malen, wie die Buddhisten glauben, ja. Sterben, wiedergeboren,

sterben, wiedergeboren. Nein einmal ist dem Menschen gesetzt – ein göttliches

Gesetz – einmal, das ist ein Zahlwort. Nicht einmal zu sterben, sondern einmal

zu  sterben,  danach  das  Gericht.  Also  hier  geht  es  um  den  natürlichen

Menschen, der stirbt einmal und nachher kommt das Gericht. Das heißt: Es

gibt  keine  zweite  Chance.  Und  könnte  man  nun  sagen:  Aber  ich  kenne

Menschen in der Bibel, die sind zweimal gestorben. Wer? Ja, die drei Beispiele

- 31 -



im AT in der  Geschichte von Elia  und Elisa,  nicht  wahr:  gestorben,  wieder

auferstanden. Und jetzt, wo sind sie? Die sind nicht mehr da. Und das ist wie …

Und das ist einmal ein Satz, der wahr ist in den Märchen am Schluss: Wenn sie

nicht gestorben sind, so leben sie heute noch, ja. Aber hier ist kein Märchen,

sondern  die  sind  wieder  zum Leben  erweckt  worden,  aber  wenn  sie  nicht

wieder gestorben wären, dann würden sie heute noch leben. Und genauso mit

den Auferstehungsbeispielen im NT: Jüngling zu Nain, die 12jährige Tochter

des  Synagogenvorstehers  Jairus  usw.  Lazarus,  der  Bruder  von  Martha  und

Maria, auferweckt worden, alle sind wieder gestorben. Das war eben nur eine

vorläufige  Auferstehung.  Und  darum wird  auch  in  Hebräer  11  am Schluss

gesagt von Menschen, die haben die Befreiung nicht angenommen, damit sie

eine bessere Auferstehung erlangten. Eine bessere Auferstehung, das ist die

Auferstehung,  bei  der  man nicht  mehr stirbt.  Der  Herr  Jesus ist  als  Erster

auferstanden, so, dass er nicht mehr stirbt, sagt Römer 6. Und wenn wir bei

der  Entrückung  erleben  werden,  wie  all  die  Gläubigen  der  Vergangenheit

auferweckt werden, dann werden sie wissen: Und jetzt werden wir nie mehr

sterben.  Das  ist  die  bessere  Auferstehung.  Aber  eben  Lazarus,  12jährige

Tochter des Jairus usw., die haben noch nicht die bessere Auferstehung erlebt,

aber eine Auferstehung, die war gewissermaßen wie ein Unterpfand Gottes, es

gibt eine wirkliche definitive Auferstehung. Ja, aber jetzt könnte man sagen,

hier steht: Es ist den Menschen gesetzt, einmal zu sterben. Die sind zweimal

gestorben. Ja aber, hier geht es um den verlorenen Menschen, drum heißt es:

Es ist den Menschen gesetzt, einmal zu sterben, danach das Gericht. Aber wer

mein Wort hört und glaubt dem, der mich gesandt hat, sagt der Herr Jesus in

Johannes 5, der kommt nicht ins Gericht, der hat ewiges Leben. Also hier ist

der Grundsatz aufgestellt für den verlorenen Menschen. Übrigens interessant

ist, auf Hebräisch gibt es mehr als ein Wort für 'Mensch': 'adam' ist ein Wort,

das  heißt  einfach  'Mensch'  oder  'ben  adam' –  'Sohn  Adams'  das  ist  ein

normales Wort für  'Mensch'.  Aber es gibt  auch noch das Wort  'enosch'.Das

heißt 'Mensch', aber mit dem Nebenbegriff  'enosch' kommt von 'anasch'. Das

heißt 'böse sein/sterblich sein'.  'adam' kommt von der Wurzel  'adom' – 'rot'.

'adam' bedeutet also 'der Rotling' oder ist verwandt mit dem Wort 'adama', das

heißt  'Ackererde',  und  zwar  die  rote  Ackererde  terra  rossa.  Das  was  so

- 32 -



ausgeprägt ist in den Tropen, diese rote Erde, terra rossa. Gott hat ihn aus

Erde gemacht, darum heißt er Adam.  'adam' heißt also der Mensch, so wie

Gott ihn gemacht hat. Aber 'enosch' meint den Menschen, so wie er geworden

ist  durch  den  Sündenfall.  Und  im  NT  'anthropos' für  'Mensch'.  Aber  der

Hebräerbrief  wurde  von  einem  Hebräer  geschrieben,  einem,  der  wirklich

Hebräisch konnte. Und wir haben am Anfang in der Einleitung gesehen, es ist

Paulus. Und wenn er sagt 'Mensch' auf Griechisch, dann kann er denken an den

Ausdruck 'ben adam' oder 'enosch'. Und er denkt hier an 'enosch'. Es ist dem

Menschen, dem gefallenen Menschen, gesetzt, einmal zu sterben, danach das

Gericht. Aber mit dieser Stelle können wir die Reinkarnationslehre biblisch klar

ablehnen. Weil es gibt ja Leute, die sagen: Ja, die Bibel, die ist gar nicht gegen

Reinkarnation und das kann man auch mit der Bibel verbinden usw. Nein, geht

nicht. Einmal sterben und dann kommt das Gericht. Und zweitens macht es

klar, dass es nach dem Tod keine zweite Chance gibt. Es gibt kein Fegefeuer

mit  einer  Chance,  dann  wieder  rauszuspringen,  wenn  das  Geld  im  Kasten

klingt.  Das ist  eine Irrlehre,  die in der Bibel  keinen Platz hat.  Es gibt  kein

Fegefeuer in der Bibel. Das ist ein Betrug. Aber es gibt das Gericht. Und darum

sagt der Herr  Jesus in Markus 2: Der Sohn des Menschen hat Gewalt,  auf

Erden Sünden zu vergeben. Warum auf Erden? Weil wir Menschen nur mit Gott

ins Reine kommen können, Vergebung unserer Schuld bekommen können auf

der  Erde.  Da müssten wir  während dieser  Gnadenzeit  auf  der  Erde unsere

Schuld  Gott  bekennen,  bereuen und das  Opfer  des  Herrn  Jesus  für  uns  in

Anspruch nehmen. Dann wird es uns zugerechnet. Aber diese Vergebung kann

nur auf der Erde gewährt werden. Im Jenseits gibt es keine Vergebung mehr.

Und darum sehen wir in der Geschichte in Lukas 16: Der reiche Mann, der nach

dem Tod in den Hades kommt, ins Totenreich, es ist definitiv. Und es wird auch

klar gesagt: Es gibt eine tiefe Kluft zwischen dem Ort der Verlorenen und dem

Paradies,  dem  Schoß  Abrahams,  und  niemand  kann  von  hier  dort

rüberwechseln und von da dort rüber. Es ist definitiv. Und das zeigt also den

Ernst des Todes und wir müssen den Menschen betonen: Wirklich, es gibt nur

die Möglichkeit, mit Gott in Ordnung zu kommen hier während unseres Lebens.

Mit dem Tod ist es definitiv aus. 

Und dann lesen wir aber weiter:

- 33 -



28 so  wird  auch  der  Christus  [also  der  Messias],  nachdem er  einmal

geopfert  worden ist,  um vieler Sünden zu tragen,  zum zweiten Mal

denen, die ihn erwarten, ohne [oder getrennt von] Sünde erscheinen zur

Errettung.

Das erste Kommen war, um die Frage der Sünde zu lösen. Aber der Herr Jesus

wird wiederkommen und seine Wiederkunft steht nicht mehr in Verbindung mit

der  Frage  'wie  kann  Sünde  beseitigt  werden?'.  Aber  das  ist  das,  was  die

Erlösten erwarten und nach vorne schauen: Jesus Christus kommt wieder. Aber

sein zweites Kommen hat nichts mehr zu tun mit der Lösung der Frage der

Sünde, das ist beim ersten Mal ein für allemal geschehen.

Und jetzt kommen wir gleich zu Kapitel 10:

1 Denn da das Gesetz einen Schatten der zukünftigen Güter, nicht der

Dinge  Ebenbild  selbst  hat,  so  kann  es  niemals  mit  denselben

Schlachtopfern,  die  sie  alljährlich  ununterbrochen  darbringen,  die

Hinzunahenden vollkommen machen. 

Hier wird erklärt das Gesetz, das ist die Thora, die 5 Bücher Mose, mit all den

Geboten darin ab 2. Mose 19, die zum Bund vom Sinai gehören. Und hier wird

erklärt:  Das  Gesetz  hat  einen  Schatten  der  zukünftigen  Güter.  Was  die

zukünftigen Güter sind, das wissen wir 9 Vers 11: Christus aber, gekommen als

Hoherpriester  der  zukünftigen  Güter.  Da  wird  gesehen,  das  sind  all  die

Segnungen,  die  der  Messias  einmal  bringen  sollte.  Aber  das  Gesetz  weist

bereits auf das hin, was einmal Christus, der Messias, vollenden würde, und

zwar durch Schattenbilder. Und das macht also klar, dass das Gesetz voll von

Hinweisen ist auf  den Herrn Jesus hin.  Übrigens Thora heißt  'Gesetz'.  Aber

warum  heißt  es  'Thora'?  Das  kommt  von  der  Wurzel  'jara  (?)  'jfh(?)'

geschrieben,  3  Konsonanten.  Und  'jara  (?)' heißt  'ausstrecken',  den  Finger

ausstrecken.  Und  darum  hat  Martin  Buber  'Thora'  korrekt  übersetzt  mit

'Weisung'. Die Thora weist mit ausgestrecktem Finger hin auf den kommenden

Erlöser.  All  die  Opfer  in  der  Thora:  Brandopfer,  Friedensopfer,  Sünd-  und

Schuldopfer, aber auch die Speisopfer, die unblutigen, alles weist auf den Herrn

Jesus hin und die völlige Vergebung, die er bringen würde, auch die Sabbat-

Opfer, die Neumond-Opfer, die täglichen Brandopfer, alles, alles, die rote Kuh,

die Jom Kippur Opfer, alles, alles weist auf ihn hin und auf die Segnungen, die

- 34 -



er  einmal  bringen  würde.  Die  Stiftshütte  im  Detail  beschrieben,  alles  hat

Hinweise auf Jesus Christus hin. Aber es sind Schatten der zukünftigen Güter,

nicht der Dinge Ebenbild selbst. Also es sind Andeutungen in Umrissen. Nicht

wahr,  das Brandopfer  eines Stiers  z.B.  das ist  nicht das Ebenbild von dem

Opfer des Herrn Jesus am Kreuz. Aber es ist eine schattenhafte Abbildung.

Nicht wahr, wenn man die Hand in der Sonne ausstreckt und den Schatten

anschaut, dann erkennt man, das ist meine Hand, aber natürlich der Schatten

ist nur 2D, nur 2 Dimensionen, ja: Breite, Länge. Aber die Hand ist 3D: Breite,

Länge, Höhe und schon interessanter als nur ein Schatten, ja. Das ist nicht nur

einfach so ein Gebilde mit 5 Strichen, sondern da sind noch Sehnen und da

sind Adern und da ist Blut drin und was man da alles damit machen kann, das

ist  ja  unglaublich.  Mit  dem Schatten  kann man  ja  nicht  viel  anfangen,  ist

einfach ein Hinweis auf etwas Höheres. Und so ist das, die ganze Thora ist voll

voll voll von Hinweisen, umrissartigen Hinweisen, auf Jesus Christus und sein

Opfer und auf die Segnungen, die er bringen sollte.  Wenn man das einmal

verstanden hat, dann ist die Thora so etwas Gewaltiges, auch all die Feste:

Passah, dann das Erstlingsfest, das Fest der ungesäuerten Brote und dann das

Pfingstfest, also Schawuot usw., all die Feste des Herrn, alles sind umrissartige

Hinweise auf den Messias und die Segnungen, die er einführen sollte und für

uns eingeführt hat. Und so muss man das AT studieren, man muss nicht ans

Laubhüttenfest  gehen  nach  Jerusalem,  um Laubhüttenfest  zu  feiern.  Wenn

jemand geht, um das Evangelium weiterzugeben, das ist was anderes, ja. Aber

diese Fest hat Gott Israel gegeben. Und die Thora sagt ausdrücklich, dass Gott

diese  Gebote  Israel  gegeben  hat,  um  sie  abzusondern  von  allen  anderen

Völkern. Und heute sehen wir eine riesige Bewegung unter Christen, totales

Chaos, die vermischen die Gemeinde mit Israel, die vermischen die Gnade mit

dem Gesetz usw., weil sie eben nicht die verschiedenen Zeitalter so, wie die

Bibel das lehrt, unterscheiden. Es gibt ein völliges Chaos. Und die wollen die

Gläubigen unter das Gesetz bringen und sie denken,  sie  sind sehr mit  der

Wurzel verbunden, mit den hebräischen Wurzeln, mit den Hebrew Roots, ja,

wenn sie da die Gemeinde ins Gesetz hineinbringen. Aber die sollten mal mit

ein  paar  Rabbinern,  sagen  wir  gerade  aus  der  Siedlerbewegung  in  dem

sogenannten besetzten Westjordanland, mal sprechen. Die sagen: Das finden

- 35 -



wir gar nicht toll, was ihr macht, ihr macht alles kaputt. Gott hat uns, Israel,

die Thora gegeben, um uns abzusondern von den Heidenvölkern, nicht um uns

zu vermischen mit den Heidenvölkern. Aber dadurch, dass ihr nun die Thora

überall in die Gemeinden bringt, macht ihr das genau kaputt. Dann ist unsere

Absonderung gar nicht mehr praktikabel. Solche Rabbiner finden das gar nicht

toll. Natürlich, man findet alles, man findet auch andere. Aber die haben das

richtig erkannt. Die Thora, der Bund vom Sinai wurde nur mit Israel geschlos-

sen und nicht mit den andern Völkern. Und wenn man das vermischt, dann

wird ja genau das, was Gott ursprünglich wollte, Israel abzusondern durch die

Gebote, sie zu heiligen weg von den anderen Völkern, das wird kaputtgemacht.

Alles an seinen Platz. Aber für die Gemeinde ist die Thora so wichtig, weil alles

voller Schattenbilder ist. Und natürlich, man muss den Körper kennen, um den

Schatten richtig zu interpretieren. Man kann ja die Phantasie frei laufen lassen

und da seh ich, da sind 5 Dinge da erwähnt, in dem Fall ist das parallel zu den

5 Büchern Mose und das sind die 5 Sinne usw. Nein nein, nicht so. Man muss

vom NT her die Erfüllung kennen und dann sieht man die Parallelen in diesen

Schattenbildern Was ist das? Sehr viel, weil gerade, wenn wir diese Symbole

der Stiftshütte und der Opfer verstehen, dann verstehen wir den Körper wieder

besser.  Also  das  NT führt  uns  zurück zum AT und diese  Bilder  führen uns

wieder zurück zum NT, so dass wir die Realität in Christus, in dem Messias

besser  verstehen.  Aber  eben,  es  ist  nicht  der  Dinge  Ebenbild,  es  sind

umrissartige  Abbilder.  Und  weil  es  eben  nur  ein  Schatten  ist,  nicht  das

Wirkliche. Das Wirkliche ist erst durch Jesus Christus gekommen. Es ist eben

nicht der Dinge Ebenbild selbst. Und darum können diese Schlachtopfer, die

jedes Jahr  an Jom Kippur  ununterbrochen dargebracht werden,  die  können

niemanden zur Ruhe bringen. Ja, Jom Kippur vorbei  und dann hat's wieder

einen Streit gegeben in der Familie. Es war gar nicht geplant, ja, einfach so.

Und jetzt? Ja, das war nicht inklusive im letzten Jom Kippur Opfer, das war nur

für  das  vergangene  Jahr.  Oh,  jetzt  beginnt's  wieder.  Wann  ist  wieder  Jom

Kippur? In einem Jahr und dann wieder. Also die Thora kann niemanden zur

Ruhe bringen, weil sie nicht der Dinge Ebenbild ist, nur das Opfer des Herrn

Jesus. Und darum steht in Vers 2:

- 36 -



2 Denn würde sonst nicht ihre Darbringung aufgehört haben, weil die

den Gottesdienst  Ausübenden,  einmal  gereinigt,  kein  Gewissen von

Sünden mehr gehabt hätten? 

Also wenn diese Opfer vollkommen gewesen wären,  dann hätte das einmal

aufhören müssen. Das geht immer weiter, jedes Jahr weiter, weil es eben nie

zu einem Abschluss kam und nicht das Gewissen eben so entlastet, wie wir es

heute haben. Ich kann zurückschauen auf Golgatha und ich weiß: Die Schuld

meines ganzen Lebens ist dort an einem Tag beseitigt worden. Es gibt keine

Sünde, die je in der Ewigkeit gegen mich vorgebracht werden könnte, um mich

in  die  Hölle  zu  bringen.  Ich  weiß,  es  ist  alles  abgeschafft,  an  einem  Tag

abgeschafft, bevor ich überhaupt eine einzige Sünde begangen hatte. Das ist

gewaltig.  Und  darum  'kein  Gewissen  von  Sünden'.  Das  heißt:  völlig  im

Gewissen entlastet. Vers 3:

3 Doch in jenen Opfern ist alljährlich ein Erinnern an die Sünden; 

Ja, natürlich kann man sich am Abend freuen von Jom Kippur. Ein Jubel bricht

aus: Jetzt ist wieder gut. Ja und dann nächsten Tag – wie gesagt – kommt

wieder ein Problem ins Leben. Man kommt nicht zur Ruhe. Eigentlich erinnert

einen das an die eigene Sündhaftigkeit, dass das Problem der Sünde im Leben

doch nicht gelöst ist. Darum ist es ein Erinnern an Sünden.

4 denn  unmöglich  kann  Blut  von  Stieren  und  Böcken  Sünden  weg-

nehmen.

Das ist ja klar, Tiere können nicht die Sünden von Menschen wegnehmen. Es

brauchte einen Menschen, der für Menschen sterben würde. Das ist der Punkt.

Das waren von Anfang an nur Symbole: denn unmöglich kann Blut von Stieren

und Böcken Sünden wegnehmen. Und jetzt kommt's Vers 5:

5 Darum, als er in die Welt kommt, spricht er: 

Er ist hier der Messias. Und jetzt kommt ein Zitat aus Psalm 40 von David

geschrieben. Aber da hört man die Stimme des Messias:

5 … „Schlachtopfer und Speisopfer hast du nicht gewollt, einen Leib

aber hast du mir bereitet; 6 an Brandopfern und Opfern für die Sünde

hast du kein Wohlgefallen gefunden. 7 Da sprach ich: Siehe, ich komme

(in der Rolle des Buches steht von mir geschrieben), um deinen Willen,

o Gott, zu tun.“

- 37 -



Das ist Psalm 40,7 – 9. Das ist nicht David. Wo war in der Rolle des Buches

geschrieben, dass David einmal auf die Welt kommen würde? Das war nicht so.

Es kam zwar dieser besondere Tag, als Samuel in die Familie von Isai kam und

den König suchte. Zuerst dachte er, da die Großen da, bis er schließlich fest-

stellen  musste,  Gott  hat  den  Jüngsten  gewählt.  Aber  hier  haben  wir  die

Stimme von einem, der sagt: Ich komme in diese Welt, von mir steht in der

Bibel  beschrieben.  Das  ist  der  Messias,  der  sagt,  von  mir  stehen  im  AT

hunderte von Prophezeiungen, dass ich kommen würde. Und jetzt erklärt uns

Paulus hier, wann der Messias das gesprochen hat, Vers 5:

5 Darum, als er in die Welt kommt, spricht er: 

Das hat der Messias gesprochen bei seiner Geburt in Betlehem. Aber er war ja

ein  Baby,  das  aufwachsen musste  und an  Weisheit  zunehmen musste,  wie

Lukas  2  sagt.  Ja,  natürlich.  Aber  dieses  wirkliche,  menschliche  Baby  war

zugleich der ewige Sohn Gottes und er hat nie aufgehört, der ewige Sohn zu

sein. Und als der ewige Sohn konnte er sprechen. Er kam in diese Welt und

sagt zu Gott:

5 … „Schlachtopfer und Speisopfer hast du nicht gewollt, einen Leib

aber hast du mir bereitet;

Im Mutterleib von Maria.

6 an Brandopfern und Opfern für die Sünde hast du kein Wohlgefallen

gefunden. 7 Da sprach ich: Siehe, ich komme (in der Rolle des Buches

steht von mir geschrieben), um deinen Willen, o Gott, zu tun.“

Das ist ein Weihnachtstext.  Also ich meine jetzt  nicht damit  25.  Dezember

usw., aber wenn es darum geht, daran zu denken an diese besondere Nacht, in

der der Messias in Lukas 2 geboren wurde und der Engel gesagt hat 'siehe, ich

verkündige euch große Freude', da hat der Sohn Gottes gesprochen: Siehe, ich

komme (in der Rolle des Buches steht von mir geschrieben).

Nun kommt die Auslegung Vers 8:

8 Während  er  vorher  sagt:  „Schlachtopfer  und  Speisopfer  und

Brandopfer  und  Opfer  für  die  Sünde  hast  du  nicht  gewollt  noch

Wohlgefallen  daran  gefunden“  (die  nach  dem  Gesetz  dargebracht

werden),

- 38 -



Jetzt sieht man, wie eine gute Predigt, Auslegungspredigt, geschieht. Zuerst

mal  den  Text  vorlesen:  Was  steht  eigentlich  in  der  Bibel?  Das  ist  das

Wichtigste.  Und dann gewisse  Dinge herausgreifen  und erklären.  Also  wird

nochmals zitiert: „Schlachtopfer, Speisopfer, Brandopfer, Opfer für die Sünde.

Und  da  wird  erklärt,  das  sind  also  diese  Opfer,  die  gemäß  dem  Gesetz

dargebracht werden. Da sind also alle Opfer zusammengefasst: die blutigen,

Brandopfer;  Schlachtopfer,  das  ist  oft  der  spezifische  Begriff  für  das

Friedensopfer,  weil  das  heißt  'sebach  schelamim';  'sebach' heißt

'Schlachtopfer'. Zu 'Brandopfer' sagt man nicht 'sebach'. Zu 'Brandopfer' sagt

man einfach '`olah' – das heißt 'die hinaufsteigende Opfergabe'. Aber 'sebach'

– 'Schlachtopfer', das ist drin. Und darum wird das oft im NT genannt einfach

Schlachtopfer. Das ist das Friedensopfer. Und dann Opfer für die Sünde, das ist

das  Sündopfer  und  das  damit  verwandte  Schuldopfer.  Und  jetzt  wird  also

erklärt:  Da in  diesem Text  steht  etwas zuerst  von den Opfern,  wie sie  im

Gesetz dargebracht werden. Und dann Vers 9:

9 sprach er dann: „Siehe, ich komme, um deinen Willen zu tun.“ (Er

nimmt das Erste weg, damit er das Zweite aufrichte.)

Das  Erste,  das  sind  die  Opfer  im  Gesetz.  Und  der  Kontrast  dazu  ist:  das

Kommen des Messias, um diese Opfer durch sein Opfer zu erfüllen. Und warum

sagt der Messias 'Schlachtopfer hast du nicht gewollt'? Gott hat ja diese Opfer

angewiesen. Natürlich. Aber das war nicht das, was er eigentlich wollte,  es

waren ja nur Schattenbilder. Das war nicht das Ziel. Das Ziel war das Opfer des

Messias. Drum kann der Messias sagen: Das hast du nicht gewollt, es geht

nicht darum, sondern was du wolltest ist das wahre Opfer. Und darum sagt er:

„Siehe, ich komme.“ Er wurde in Betlehem geboren, um dann auf Golgatha zu

sterben. Er nimmt das Erste weg, damit er das Zweite aufrichte. Und dann

Vers 10:

10 Durch diesen Willen sind wir geheiligt durch das ein für alle Mal

geschehene Opfer des Leibes Jesu Christi.

Welcher Wille? Ja, der Messias sagt: Siehe ich komme, um deinen Willen zu

tun. Der Wille Gottes, der eigentlich Wille, war, dass der Messias nach Jesaja

53 eines Tage käme, und als Mensch sterben würde als Opfer. Und dieser Wille

Gottes, dass es so geschehen soll durch das Opfer des Messias, durch diesen

- 39 -



Willen sind wir geheiligt, heilig gemacht durch das ein für allemal geschehene

Opfer des Leibes Jesu Christi. Und da ist eben interessant, dass der Messias

sagt in Psalm 40: Schlachtopfer und Speisopfer hast du nicht gewollt, einen

Leib aber hast du mir bereitet. Warum einen Leib? Damit wir dann eben durch

das Opfer seines Leibes gerettet werden konnten. Aber in Psalm 40, wenn man

das im hebräischen Text liest, dort steht gar nicht 'Leib'. Was steht denn dort?

Ja, man muss nur die alte Elberfelder aufschlagen, die hat das sogar noch in

der Fußnote genau erklärt, dort steht nämlich: 'Ohren hast du mir gegraben'.

Hm, das ist doch etwas ganz anderes, als 'einen Leib hast du mir bereitet'.

Nein,  es  ist  nicht  etwas anderes,  sondern  das  ist  nur  anders  ausgedrückt,

dasselbe: 'Ohren gegraben'. Ja, es ist so: Wie entsteht ein Mensch? Es braucht

eine Mutter mit einer Eizelle und einen Vater mit einer Samenzelle. Das sind

noch keine Menschen, das sind nur Chromosomensätze, genetisches Material.

Aber wenn der Moment geschieht, wo die männliche Samenzelle die Wand der

weiblichen Zelle  durchdringt,  dann werden alle  Türen geschlossen,  es kann

keine weitere Zelle mehr rein. Und das genetische Material wird gemischt und

jetzt ist ein Mensch da. Das nennt man in der Fachsprache eine Zygote, ein

befruchtetes Ei. Und dann nach ein paar Stunden teilt sich die Zygote in zwei

Zellen,  dann  geht  es  weiter:  vier  Zellen.  Das  ist  der  Mensch  im

Anfangsstadium. Und dann 8, 16, 32, 64. Es entsteht ein Zellklumpen, aber es

ist ein Mensch. Und in Psalm 139 sagt David von seiner Bildung im Mutterleibe:

Deine Augen sahen meinen ungeformten Knäuel. Und in dein Buch waren sie

eingeschrieben die  Lebenstage.  Im Buch des  Lebens waren  die  Lebenstage

schon  notiert.  Deine  Augen  sahen  meinen  ungeformten  Knäuel.  Hebräisch

'golem' bezeichnet wirklich einen Knäuel, also einen Knäuel von Zellen. Das ist

phantastisch,  vor  3000  Jahren  hat  David  das  geschrieben,  als  es  keine

Mikroskope gab. Ich meine, im 19. Jahrhundert haben Mediziner, so Leute im

weißen Kittel,  die  schon was da oben hatten,  die  haben im Mikroskop das

angeschaut, die haben gesehen: Ah, das ist so klein, aber am Anfang das ist so

ein kleines Männchen. Und viele Wissenschaftler haben geglaubt, am Anfang

ist der Mensch ein kleines Männchen. Ganz ganz ganz klein, das sieht man

nicht gut im Mikroskop, ja diesen schlechten Mikroskope von damals. Und die

haben geglaubt, das kleine Männchen wächst dann während 9 Monaten und

- 40 -



dann kommt am Schluss ein Junge, sagen wir 53 cm, 3,7 kg, auf die Welt.

Oder ein Mädchen, ja, vielleicht 51 cm und 3,2 oder was auch immer, auf die

Welt. Nein, die Bibel sagt 'ein ungeformter Knäuel am Anfang', ein  'golem'.

Also  die  Wissenschaft  hat  Verspätung.  Aber  weiter  in  der  Frühphase,  das

wissen wir jetzt natürlich heute, bilden sich da in diesem Knäuel Furchen. Und

… vor Jahren: Das sind Kieme, da sind wir im Fischstadium. Wow. Das ist ja

etwa so, wie das Märchen vom Froschkönig, ja. Ja, das man glaubt eben, aus

einem Frosch kann ein Prinz werden. Nein, das ist ein Mensch von Anfang an.

Und da gibt es keine Gene von Fischen, auch nicht von einem Frosch, der am

Schluss dann ein Prinz wird. Von Anfang an sind die Gene von einem Menschen

drin. Aber eben diese Furchen bilden sich und das sind keine Kiemen, sondern

daraus bilden sich später die Gehörgänge: Ohren hast du mir gegraben. Das

heißt also, in der Frühphase unserer Bildung im Mutterleib – die Mutter wusste

damals gar noch nicht, dass etwas da ist, – hat Gott uns bereits vorgezeichnet

diese Gehörgänge, weil er uns geschaffen hat, um Gott zu dienen und ihm zu

gehorchen. Das Hören auf Gottes Wort ist so wichtig, dass Gott so ganz am

Anfang diese Furchen gräbt. Aber der Herr Jesus, der hatte nicht die sündige

Natur in sich wie wir, die so störrisch ist, ja. In Psalm 40 heißt es: Dein Wille zu

tun, ist meine Lust. Und bei uns: Dein Wille zu tun, ist meine Last. Aber eben,

beim  Herrn  Jesus  war  das  so  vollkommen.  Er  kam  als  der  vollkommen

Gehorsame.  Und jetzt  verstehen wir  die  Übersetzung hier  im Griechischen:

'Einen Leib hast du mir bereitet' ist perfekt übersetzt sinngemäß, was es heißt

'Ohren hast du mir gegraben'. Aber der Apostel Paulus, der ja gegenüber den

Hebräern nicht als Apostel auftritt, sondern als Lehrer, erklärt gleich mit der

Übersetzung  'einen  Leib  hast  du  mir  bereitet',  damit  er  nicht  noch  lange

erklären muss: Übrigens – ich hab jetzt  lang gemacht,  das ist  ein Riesen-

umweg, ja. Übrigens 'Ohren hast du mir gegraben', das bedeutet eigentlich nur

'einen Leib hast du mir bereitet' und eben, es geht darum: Der Herr Jesus ist

gekommen,  um  das  Opfer  seines  Leibes  zu  bringen.  Und  mit  dieser

Übersetzung aus der Septuaginta konnte er gleich die Brücke herstellen und

für die Hörer war das klar: Ach so im Psalm 40 wird klar gezeigt, diese Opfer

waren nicht für immer, die sollten abgelöst werden die Opfer der Thora durch

das Opfer des Messias.

- 41 -



Jetzt fahren wir nächstes Mal dann weiter mit Kapitel 10 ab Vers 11.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 42 -


