Der Hebraerbrief - 05 - 7,1 - 28 - ID R190.05

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grundliche Vers-fur-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

04.05.2019

ID R190.05

Ich mdchte alle herzlich begriiBen. Es geht um die Fortsetzung im Hebraerbrief
mit Kapitel 7.

Wir haben gesehen in Kapitel 1: Jesus der Messias ist ewiger Gott. Er ist der
Schoépfer von Himmel und Erde. Er ist Jahwe der Herr von Ewigkeit her. Und in
Kapitel 2 wird gezeigt: Der Messias ist wirklicher Mensch geworden. Also
Kapitel 1 + 2: Gott und Mensch in einer Person. Und dann haben wir gesehen
in Kapitel 3: Er ist erhaben Uber Mose und auch Uber Aaron, denn sein
Priestertum ist ein hoheres Priestertum als das Priestertum Aarons. Es ist das
Priestertum nach der Ordnung Melchisedeks. Und genau an diesem Punkt setzt
jetzt Kapitel 7 ein. Vers 1:

1 Denn dieser Melchisedek, Koénig von Salem, Priester Gottes, des
Hochsten, der Abraham entgegenging, als er von der Schlacht der
Konige zuriickkehrte, und ihn segnete, 2 dem auch Abraham den
Zehnten von allem zuteilte; der erstens iibersetzt Konig der
Gerechtigkeit heiBt, dann aber auch Konig von Salem, das ist Kénig
des Friedens, 3 ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister,
weder Anfang der Tage noch Ende des Lebens habend, aber dem Sohn
Gottes verglichen, [oder ahnlich gemacht] bleibt Priester auf immerdar.
Zunachst mal bis hierhin. Ich lese aus 1. Mose 14 diese Geschichte im
Anschluss an diese Schlacht der Kdnige, die dann die Begegnung zwischen
Melchisedek und Abraham berichtet. 1. Mose 14 da wird die Schlacht beschrie-



ben ab Vers 1 zwischen 4 und 5 Kdénigen im Nahen Osten. Abraham musste
eingreifen in diesem Krieg, um seinen Neffen Lot zu befreien. Und dann
schlieBlich Kapitel 14 Vers 17:

17 Und als er [Abraham] zuriickgekehrt war, nachdem er Kedorlaomer
und die Kénige, die mit ihm gewesen, geschlagen hatte, zog der Konig
von Sodom aus, ihm entgegen, in das Tal Schawe, das ist das
Konigstal. 18 Und Melchisedek, Kénig von Salem, brachte Brot und
Wein heraus; und er war Priester Gottes, des Hochsten. 19 Und er
segnete ihn und sprach: Gesegnet sei Abram von Gott, dem Hochsten,
der Himmel und Erde besitzt! 20 Und gepriesen sei Gott, der Hochste,
der deine Feinde in deine Hand geliefert hat! — Und Abram gab ihm den
Zehnten von allem. 21 Und der Konig von Sodom sprach zu Abram: Gib
mir die Seelen, und die Habe nimm fiir dich. 22 Und Abram sprach zu
dem Konig von Sodom: Ich hebe meine Hand auf zu dem HERRN, zu
Gott, dem Héchsten, der Himmel und Erde besitzt: 23 Wenn vom Faden
bis zum Schuhriemen, ja, wenn ich irgendetwas nehme von dem, was
dein ist! — auf dass du nicht sagst: Ich habe Abram reich gemacht.
24 Nichts fiir mich! Nur was die Knaben verzehrt haben, und das Teil
der Médnner, die mit mir gezogen sind: Aner, Eskol und Mamre, die
mogen ihr Teil nehmen!

Nun sehen wir in Hebrder 7 gleich, wie man gut predigt. Also, nachdem man
den Bibeltext gelesen hat, ist es hilfreich, wenn man ganz kurz zusammenfasst
die Hauptpunkte, tber die man dann auch sprechen wird. Das hilft, um manch-
mal die komplexen Zusammenhange im Text schnell erfassen zu kénnen. Und
das haben wir hier schdén als Beispiel: Denn dieser Melchisedek, Kbnig von
Salem, Priester Gottes des Hoéchsten, der Abraham entgegenging, als er von
der Schlacht der Kénige zurlickkehrte und ihn segnete, dem auch Abraham den
Zehnten von allem zuteilte. Also ganz kurz die wichtigen Punkte zusammen-
gefasst und wichtige Ausdriicke nochmals erwahnt, wie Priester Gottes des
Hochsten. Genau die Worte, die wir da im Text gefunden haben. Und dann
kommt die Erklarung dazu, die Auslegung. Und zwar wird jetzt hier erlautert:

der erstens Ubersetzt 'Kénig der Gerechtigkeit' heiBt. Hier Ubersetzt also



Paulus, der ja der Autor ist des Hebraerbriefes, wie wir schon gesehen haben in
friheren Bibelstudientagen, er Ubersetzt Melchisedek - Hebraisch aus
gesprochen 'Malki-Zedeq', das heiBt: Kdnig der Gerechtigkeit. Das ist sein
Eigenname. Und dann erklart er — und der Bibeltext nennt ihn ja 'Kénig von
Salem' 1. Mose 14 Vers 18 - und da Ubersetzt er auch gleich das Wort 'Salem’
'Schalem' Hebraisch ausgesprochen, das ist Frieden, ist verwandt mit Shalom.
Es ist eigentlich die Kurzform von Jeruschalem' oder Jeruschalajim’, ja. Jeru'
heiBt 'Grindung' und 'Schalem' oder 'Schalajim’ heil3t 'Frieden': Grindung des
Friedens. Die Kurzform ist also Salem/Schalem, wird auch in Psalm ... ich kann
das kurz angeben, damit wirklich klar ist, dass Salem gleich Jerusalem ist. In
Psalm 76 da wird dieser Name verwendet als politische Kurzform flr
Jerusalem. Vers 3:

3 Und in Salem ist seine Hiitte, ja seine Wohnung in Zion.

Es geht um Jerusalem und um den Berg Zion in Jerusalem und da haben wir
die Kurzform von Jerusalem, namlich Salem. Also da werden die Namen
Ubersetzt und da lernen wir aus dem NT, wie der Heilige Geist das AT auslegt,
und zwar, dass er Namen Uubersetzt. Da lernen wir, hier haben wir eine
Fundgrube, wenn man Namen im AT aus dem Hebradischen Ubersetzt und
verstandlich macht, da finden wir Aussagen. Und hier geht es ja darum, zu
erklaren, wer ist Melchisedek im Zusammenhang damit, dass eben der Messias
- wie wir das gesehen haben in den vergangenen Malen - gemaB Psalm 110
Priester sein soll nach der Ordnung Melchisedeks. Da wird also klargemacht,
Melchisedek hat einen Zusammenhang mit dem Messias und er ist eigentlich
alttestamentlich ein Hinweis auf den Messias, der eben einmal in Jerusalem
Kdénig sein wird nach Gottes Plan im 1000jahrigen Friedensreich in der Endzeit.
Und so ist dieser Melchisedek eben Kdnig von Salem gewesen, von Jerusalem.
Und sein Name 'Salem’ Ubersetzt heit 'Frieden'. Und so wird dieser Kénig des
Friedens ein klares Bild auf Jesus Christus, der einmal in Frieden regieren wird
Uber die ganze Welt. Und nicht nur in Frieden, sondern auch in Gerechtigkeit.
Und darum der Name Melchisedek, Kénig der Gerechtigkeit, ist ein Hinweis auf
dieses Reich des Messias Uber die ganze Welt, regiert von Jerusalem aus in

Gerechtigkeit Uber die ganze Welt. Und so kdnnen wir also sehr viel lernen,



dass Namen, Ubersetzte Namen, sind eine Fundgrube. Hier fehlt an dieser
Stelle ganz besonders das Buch von Abraham Meister 'Biblische Namen' und da
Ubersetzt er die Namen im AT, auch fur solche, die nicht Hebraisch kénnen.
Und mit diesem Buch zu arbeiten - es ist leider vergriffen, aber man findet's
im Internet - das ist wirklich eine Fundgrube und Bereicherung des Glaubens.
Und die biblische Grundlage wird hier also klar gelegt.

Aber noch mehr. Hier wird eben ganz kurz zusammengefasst, was die
Umstdnde waren. Er sagt, das war damals, nachdem Abraham von der
Schlacht der Konige zurlckkehrte und dann wurde er von Melchisedek
gesegnet. Er hat ihm den Zehnten gegeben. Und so soll man auch in der
Predigt - es ist hilfreich - jedenfalls wichtige Hauptpunkte kurz zusammen-
fassen.

Und dann beobachtet er noch Weiteres im Text: ohne Vater, ohne Mutter Vers 3
in Hebraer 7. Und wirklich, wenn man in 1. Mose liest, plétzlich taucht dieser
Melchisedek auf. Es wird nicht gesagt, von wem er abstammt. Ja, bei so vielen
Menschen im AT wird genau gesagt, die waren die Nachkommen von dem und
dem und dem und dem, manchmal ganz viele Generationen werden
angegeben. Aber hier bei Melchisedek wird nichts gesagt. Kein Vater wird
erwahnt, keine Mutter wird erwahnt, auch kein Geschlechtsregister. Wenn wir
denken in 1. Mose 5 dieses ausfiuihrliche Geschlechtsregister der Generationen
von Adam bis Noah. Dann 1. Mose 11 ausfihrlich nach Noah von Sem bis
Abraham, in beiden Fallen zehn Generationen. Aber bei Melchisedek wird nichts
gesagt, kein Geschlechtsregister. Und weiter: weder Anfang der Tage noch
Ende des Lebens habend. Es wird nichts gesagt Uber die Geburt von
Melchisedek und auch sein Lebensende wird nirgends in der Bibel beschrieben.
Ja und? Auch das hat etwas zu bedeuten, erklart der Hebraerbrief. Nicht nur
das, was in der Bibel steht, sondern auch das, was eben nicht steht, hat eine
Bedeutung. Warum wird das eben nicht erwahnt? Um Melchisedek einfach
darzustellen als einer, der existiert. Und darum wird weiter erklart: aber dem
Sohn Gottes verglichen oder ahnlich gemacht, ahnlich gemacht durch die
Beschreibung. Indem diese Dinge weggelassen werden, wird Melchisedek als

einer hingestellt, der einfach existiert. Natlrlich hatte er eine Mutter, hatte er



einen Vater. Natdlrlich ist er geboren worden und wir kbnnen sogar sagen, das
war ein Kanaaniter. Denn damals waren die Kanaaniter im Land und in
Jerusalem. Er war ein Kanaaniter, aber das wird auch nicht gesagt. Er wird
einfach als Konig von Salem hingestellt, um damit in der Beschreibung ein
Vorgeschmack zu sein von dem kommenden Messias. Und eben dadurch, dass
nichts gesagt wird Uber seinen Anfang und lber sein Ende, wird er so dem
Sohn Gottes ahnlich gemacht. Also wichtig: Melchisedek ist nicht irgendwie
eine Gotteserscheinung im AT. Ja, diese Lehren gibt es. Und auch die
Mormonen verklndigen solche Dinge. Aber die sind ja sowieso bekannt flr
ganz absurde Dinge. Ich habe kaum je eine Sekte gesehen, die so extrem
quere Gedanken hat wie dort. Das ist wirklich sehr sehr speziell. Aber eben das
hat nichts damit zu tun. Dieser Melchisedek war ein wirklicher Mensch. Aber
so, wie der Heilige Geist ihn darstellt, ist er eben dargestellt, um ein Bild des
Sohnes Gottes zu sein. Und der Beweis: aber dem Sohn Gottes &hnlich
gemacht. Das heiBt, er ist nicht der Sohn Gottes. Aber es gibt durch die
Beschreibung Ahnlichkeiten mit dem Sohn Gottes. Ja inwiefern? Der Sohn
Gottes, er hat keinen Anfang und kein Ende in seiner Gottheit. Natirlich als
Mensch wurde er schon geboren und hatte eine Mutter, keinen menschlichen
Vater. Aber hier geht es um seine ewige Existenz. Er hat keinen Anfang, er ist
ewiger Gott, und er hat kein Ende. Und interessant ist hier, dass es heiBt: aber
dem Sohn Gottes ahnlich gemacht. Es kénnte ja auch heiBen: aber dem Wort
Gottes - so wird ja der Herr Jesus genannt in Johannes 1 'im Anfang war das

Wort, der Logos', nicht 'im Anfang wurde das Wort' sondern 'im Anfang war das

Wort', um zu betonen, damals in 1. Mose 1, als alles begann mit dem
Universum, da war der Logos. Der hat nie einen Anfang gehabt. Im Anfang war
das Wort und das Wort war bei Gott. Der Logos Jesus Christus war bei dem
Vater, also ist vom Vater unterschieden. Das Wort war bei Gott und das Wort
war Gott. Also das Wort ist wirklich Gott. Aber nicht die gleiche Person wie der
Vater. Darum hat es dort im Griechischen Uberhaupt keinen Artikel. Es hei3t
nicht 'und das Wort war der Gott', sondern 'und das Wort war Gott'. Daraus
wollten die Zeugen Jehovas machen 'ein Gott'. Die Aussage, das ware ja eben

falsch, wenn stehen wirde 'der Gott', dann wirde es bedeuten, der Sohn und



der Vater seien identisch. Nein, der Logos war bei Gott, aber der Logos ist in
seinem Wesen Gott, darum darf's keinen Artikel haben, sonst ware es eine
Irrlehre. Ja, dann wirde es bedeuten, der Vater und der Sohn sei die gleiche
Person. Aber es gibt einen Gott, aber in der Gottheit diese Unterscheidung
zwischen Vater und Sohn. Aber nun der lange Rede kurzer Sinn: Der Herr
Jesus wird dort in seiner ewigen Existenz genannt 'das Wort' - 'der Logos'. Und
hier kédnnte stehen: Weder Anfang der Tage noch Ende des Lebens habend,
aber dem Logos verglichen, bleibt Priester auf immerdar. Aber hier steht 'aber
dem Sohn Gottes verglichen' und das ist wichtig. Das bedeutet, dass der Herr
Jesus eben auch von Ewigkeit her Sohn Gottes ist und nicht erst Sohn Gottes
geworden ist bei seiner Menschwerdung. Naturlich steht in Psalm 2 - und das
hatten wir ja schon friher behandelt, im Hebraerbrief wird das zitiert, - dass
Gott der Vater in Psalm 2 sagt: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich
gezeugt. Das bezieht sich auf die Menschwerdung des Herrn Jesus. Er kam in
diese Welt und als Mensch wurde er von Gott gezeugt in der Jungfrau Maria.
Aber das ist der Beginn seines Seins als Sohn Gottes als Mensch. Aber der Herr
Jesus ist in seiner Gottheit auch Sohn Gottes von Ewigkeit her. Und das ist
ganz wichtig, weil es gibt diese Irrlehre, die leugnet, dass Jesus Christus von
Ewigkeit her Gottes Sohn ist. Aber glicklicherweise, selbst in den Bekenntnis-
sen der alten Kirchen, ist dieser Punkt korrekt. Also selbst diese Kirchen, die
eine Reformation ganz grundsatzlich nétig hatten, um wieder zum Wort Gottes
zurickzukommen, die hatten schon vor der Reformation wenigstens diesen
Punkt festgehalten, dass der Herr Jesus ewiger Sohn ist. Aber eben es gibt
diese Irrlehre, die das bestreitet, und die sagen, der Herr Jesus sei erst Sohn
Gottes geworden durch seine Menschwerdung. Aber schlagen wir auf Johannes
16. Da sagt der Herr Jesus in Vers 28:

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;
wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Also das macht klar, dass der Herr Jesus, bevor er in die Welt kam, war er
beim Vater. Das heiBBt: Der Vater war sein Vater schon vor seiner Menschwer-
dung, nicht erst seit dem Moment, wo er sagt: Du bist mein Sohn, heute habe

ich dich gezeugt. Sondern der Herr Jesus war bei dem Vater und ist in die Welt



gekommen und hat die Welt wieder verlassen und ist zurickgegangen zum
Vater. Das bezeugt seine ewige Sohnschaft. Und das meint eben dieses
Verhaltnis in Johannes 17 in diesem Gebet zum ewigen Vater. Das beginnt ja
auch in dem Kapitel in Johannes 17,1:

1 ... Vater, [das ist das erste Wort] Vater, die Stunde ist gekommen;
verherrliche deinen Sohn, damit dein Sohn dich verherrliche -

Und dann lesen wir dazu in Vers 5:

5 Und nun verherrliche du, Vater, mich bei dir selbst mit der
Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, ehe die Welt war.

Und da spricht er, der Sohn, der ewige Sohn, zum ewigen Vater und spricht
Uber diese Herrlichkeit als ewiger Sohn bei dem ewigen Vater - auch vor
Erschaffung der Welt, des Kosmos.

Und dazu aus Spriche 30. Agur Ben Jake hat dieses Kapitel verfasst und
gehort in die Reihe der Weisen in Gottes Wort. Und er sagt, indem er 7 Fragen
stellt, Spriche 30 Vers 4:

4 Wer ist hinaufgestiegen zum Himmel und herabgekommen? Wer hat
den Wind in seine Fauste gesammelt, wer die Wasser in ein Tuch
gebunden? Wer hat alle Enden der Erde aufgerichtet? Was ist sein
Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es weiBt?

Die sechste Frage ist einfach zu beantworten, man muss ein bisschen
weiterlesen und da sagt Agur, er mdchte nicht arm sein und er mdéchte nicht
reich sein, weil beides Gefahren birgt. Wenn man arm ist, ist man in Gefahr,
zum Dieb zu werden, weil man eifersichtig ist auf die Reichen oder weil einem
wirklich eben mangelt, man hat zu wenig Essen. Und wenn man reich ist, ist
man in Gefahr, dass man Gott vergisst. Und darum sagt er in Vers 9:

9 damit ich nicht satt werde und dich verleugne und spreche: Wer ist
Jahwe?,

Herr mit GroBbuchstaben im Deutschen, das ist der Name Gottes. Was ist sein
Name? Wir lesen ein bisschen weiter und der Name ist gegeben. Diese vier
Buchstaben im Hebraischen JHWH - aus gesprochen Jahwe, der ewig Seiende.
Das ist Gottes Eigenname. Und dann kommt aber die Frage: und was der

Name seines Sohnes? Alttestamentlich wird hier gefragt, wie der Sohn Gottes



heiBt. Nicht der Sohn Gottes, der einmal kommen wird, sondern es wird klar:
Es gibt den Sohn. Aber wie heiBt er? Und das wird nie im AT verraten. Der
Name 'Jesus' wird nirgends verraten als Name des Messias. Ganz viele Namen
des Messias findet man: wunderbarer Berater, starker Gott, Vater der Ewigkeit,
Flrst des Friedens — 4 Doppelnamen in Jesaja 9 z.B. — und viele viele andere
Namen, aber 'Jesus' sollte erst verraten werden im Zusammenhang mit seiner
Menschwerdung. In Jesaja 49 sagt der Messias, dass der Herr seinen Namen
kundgetan hat von MutterschoB8 an. Und darum im NT erst im Zusammenhang
mit dem Kommen des Herrn Jesus als Mensch in die Welt wird gegeniber Maria
und unabhdangig gegenlber Josef dieser Name 'Jesus' mitgeteilt. Aber die
siebte Frage von Agur hat es schon in sich: was ist der Name seines Sohnes,
wenn du es weiBt. 'Jesus', Hebraisch Jeschua'. Ganz versteckt findet man den
Namen schon, und zwar kommt das Wort 'Heil/Rettung' - "Jeschuah' im AT an
vielen Stellen vor. Das schreibt man genau gleich wie Jeschua’, nur hangt man
noch ein 'He' ein 'h' hinten an. Drum sagt man nicht Jeschua', sondern
Jeschuah'. Das verandert ein bisschen die Aussprache, aber es ist nur diese 'h'
dazu. Ich méchte ein Beispiel geben Jesaja 12 Vers 1:

1 Und an jenem Tag wirst du sagen: Ich preise dich, HERR, [Jahwe]
denn du warst gegen mich erziirnt; dein Zorn hat sich gewendet, und
du hast mich getrostet. 2 Siehe, Gott ist meine Rettung, ich vertraue,
und fiirchte mich nicht; denn Jah [die Kurzform von Jahwe], der HERR
[Jahwe], ist meine Stidrke und mein Gesang, und er ist mir zur Rettung
geworden.

Zweimal haben wir hier 'Rettung'. Und das ist Jeschuah'. Jetzt kann man,
wenn man eine hebraische Bibel hat, kann man die Buchstaben einrahmen,
auBer dem 'He' am Schluss, hat man jetzt alttestamentlich den Namen
Jeschua, und zwar: Siehe, Gott ist mein Jeschua, meine Rettung: ich vertraue,
und flrchte mich nicht; denn Jah, Jahwe, ist meine Starke und mein Gesang,
und er ist mir zum Jeschua geworden. Er ist Mensch geworden, um als Mensch
dann eben dieser Retter zu sein, mit dem Namen Jesus, der ihm am Tag der
Beschneidung gegeben wurde, am 8. Tag nach der Geburt. Ja, das nur ganz

kurz als kleiner Exkurs, einfach um zu zeigen, dass dieses wunderbare Thema



des ewigen Sohnes, und das schon im AT. Und wichtig: Wenn Agur sagt 'was
ist der Name seines Sohnes', dann hei3t das, dass Gott nur einen Sohn hat.
Nicht wahr, wenn ich sagen wirde 'mein Sohn hat gesagt', das ist vdllig
verkehrt. So kann ich nicht sprechen, weil ich habe 3 bekommen. Aber ich
kann nicht sagen 'mein Sohn hat gesagt', sondern 'einer meiner Séhne hat
gesagt'. Aber hier wird gesprochen 'beno’ das ist 'sein Sohn'. Und das hat also
nichts damit zu tun mit den Engeln, die ja genannt werden ‘bene elohim' -
'S6hne Gottes, Hebraer 1. Weil Engel ganz besondere Wesen sind in dem Sinn,
dass sie alle direkt vom Schoépfer - Ubrigens Jesus Christus nach Kolosser 1
Vers 16 - erschaffen worden sind. Jeder direkt, nicht durch
Generationenabfolge wie bei den Menschen. Alle sind direkt vom Schdpfer
erschaffen worden, so wie Adam direkt vom Schépfer erschaffen worden ist.
Und darum werden die eben mit diesem Ehrennamen 'Séhne Gottes'
bezeichnet. Aber eben beim Herrn Jesus geht es nicht darum, dass er einer
von diesen Engelwesen ware, sondern er ist sein Sohn. Und das ist, was
Johannes 3 Vers 16 meint mit dem 'eingeborenen Sohn' - 'monogenes’ heift:
der einzige in seiner Art, ja. Das kann bedeuten wie in einer Familie, der
'monogenes’ das ist der einzige, der geboren worden ist. Aber 'monogenes’
bedeutet auch: der einzige in seiner Art. Und dort geht es eben um den ewigen
Sohn, den Gott gegeben hat: Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen
einzigen Sohn gab. 'Eingeborenen Sohn', das heil3t: den einzigen in seiner Art.
Das ist der ewige Sohn. Und das ist ein wunderbares Thema, weil das eben
zum Ausdruck bringt, dass in der Gottheit von Ewigkeit her eine Gemeinschaft
war zwischen dem ewigen Vater und dem ewigen Sohn. Und diese
Gemeinschaft war so erflllend, dass Gott, der dreieine Gott, genannt wird 'der
glickselige Gott'. Kénnen wir kurz aufschlagen 1. Timotheus 1. Und da merkt
man: Die Ubersetzer sind herausgefordert gewesen bei diesem Ausdruck. In
1. Timotheus 1 Vers 11 heiBt es:

11 gemaB dem Evangelium der Herrlichkeit des seligen Gottes, das mir
anvertraut worden ist.

Der selige Gott weiB das. Was bedeutet das? Hier steht das Wort 'makarios’.

Das ist das normale Wort in den Seligpreisungen in Matthaus 5: Selig sind,



selig sind, selig sind. Oder die Elberfelder hat das noch schéner Ubersetzt:
Gliickselig. Den Schweizern muss man sagen: Ubersetz das mal zuriick auf
Schweizer Deutsch 'glickselig'. Und da merkt man, dass ist nicht einfach so
'gltcklich’, sondern 'Gberglicklich', ja. Selig ist irgendwie zu schwach, es ist
noch mehr; 'makarios’ ist wirklich ein inneres, tiefes Gllick im Tiefsten der
Person drin. Das muss nicht duBerlich so sichtbar sein, aber ganz ein tiefes,
inneres, gesegnetes Sein, Gllcklichsein, in Gott. Aber jetzt wird dieses Wort fir
Gott gebraucht. Und darum haben eben viele verschiedene Ubersetzungen nur
Ubersetzt 'des seligen Gottes' und nicht 'des gllickseligen Gottes'. Aber das war
genau die Meinung, dass Gott zutiefst gllcklich ist in sich selbst - und das von
Ewigkeit her. Gott hatte nicht nétig, die Welt zu erschaffen, die Engel, die
Menschheit, die Tiere, die Pflanzen in all ihrer Vielfalt. Gott hatte das nicht
nétig, um Erflllung zu haben. Gott war in sich von Ewigkeit her erflllt und
glicklich. Aber er hat trotzdem die Welt erschaffen und er hat trotzdem auch
uns Menschen erschaffen und wollte eine Beziehung haben zu uns und wollte
sich uns mitteilen. Aber eben dieses Glick das hatte er in sich selbst und diese
Gemeinschaft zwischen dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, das
ist eine ewige Gemeinschaft von ewiger Glicklichkeit und darum wird dieser
Gott, der uns die frohe Botschaft, das Evangelium, hat senden lassen, wird hier
genannt 'der glickselige Gott'. Und dann nochmals in 1. Timotheus 6 Vers 15
+ 16 da heiBt es:

15 die zu seiner Zeit zeigen wird der selige und alleinige Machthaber,
der Konig der Konige und Herr der Herren, 16 der allein Unsterblichkeit
hat, der ein unzugédngliches Licht bewohnt, den keiner der Menschen
gesehen hat noch sehen kann, dem Ehre sei und ewige Macht! Amen.
Hier wird Ubersetzt in der Elberfelder 'der selige und alleine Machthaber'. Aber
dieses 'selig' ist auch wieder das Gleiche 'gllickselig'. Gott, dieser alleinige
Machthaber, Kénig der Koénige, Herr der Herren, der allein Unsterblichkeit hat
und der ein unzugangliches Licht bewohnt und kein Mensch hat Gott jemals
gesehen. Und es wird auch nie mdglich sein, dass man Gott sehen kann als
Geschopf. Dieser Gott wird her genannt 'der glickliche', eben weil der Vater im

Sohn und der Sohn im Vater in Gemeinschaft mit dem Heiligen Geist ein

- 10 -



volliges Gliuck gehabt hat. Aber das Gewaltige ist, dass Gott das offenbaren
wollte. Und dazu kam der ewige Sohn in diese Welt. Und darum ist das Thema
von dem ewigen Sohn so wichtig, weil das zeigt, wie Gott jetzt wirklich
gekannt wird in der Gemeinde. Und das Ubersteigt die Kenntnis Gottes, wie das
maoglich war flar Israel im AT. Denn erst im NT sehen wir, dass Glaubige Gott
nun 'Abba’ - 'Vater' nennen dirfen - Galater 4 und Rémer 8. Im Judentum hat
man behutsam darauf hingewiesen, man darf Gott in den Gebeten nicht 'Abba’
nennen. Und darum, man kann nachschauen in den Gebetsbichern. Man nennt
die Siddur. Die sind voll von den Gebeten, die man zu allen mdglichen Gelegen-
heiten in der Synagoge usw. an den verschiedenen Festtagen beten soll.
Schéne Gebete mit schénen Namen Gottes, aber nie wird man finden 'Abba’.
Aber der Herr Jesus hat im Garten Gethsemane gebetet: Abba, Vater, wenn es
maoglich ist, so gehe dieser Kelch an mir voriber. Und da hat der ewige Sohn
ihn so angesprochen, wie niemand sonst Gott ansprechen durfte. Aber jetzt
wird in Bezug auf die Gemeinde, die den Heiligen Geist an Pfingsten
bekommen hat, Galater 4 sagt: Der Geist seines Sohnes ist in unsere Herzen
gesandt worden, der da ruft: Abba, Vater! Das heiBt: Menschen sind jetzt
hineingenommen worden in diese Gemeinschaft, die von Ewigkeit her zwischen
dem ewigen Vater und dem ewigen Sohn bestanden hat, und dlrfen jetzt als
Menschen diese Beziehung haben zu dem Vater, wie der Herr Jesus sie hatte.
Das ist unfasslich. Aber das ist alles enthalten in dieser Wahrheit, dass der
Herr Jesus eben der ewige Sohn ist und gekommen ist, um uns zu zeigen, wer
Gott ist. Und dazu mochte ich noch Johannes 1 Vers 18 lesen:

18 Niemand hat Gott jemals gesehen; der eingeborene Sohn, der im
SchoB des Vaters ist, der hat ihn kundgemacht.

Auch da wird betont: Kein Mensch hat je Gott gesehen. Ja aber, im AT
erscheint doch Gott. Und Jesaja sagt doch in Jesaja 6: Ich sah den Herrn auf
hohem und erhabenem Thron sitzen und Engel um ihn her, die sagen: Heilig,
heilig, heilig ist der Herr, der Heerscharen, Jahwe der Heerscharen. Und er hat
gesagt 'Wehe mir!", weil er Gott gesehen hat. Ja, Gott hat im AT eine Form
annehmen kdénnen, die ertraglich war flir den Menschen. Aber Gott hat sich

nicht geoffenbart in seiner absoluten Gottheit. Und das war schon eine Vorweg-

-11 -



nahme, dass schlieBlich Gott sich offenbaren wirde im Fleisch. Darum sagt
Johannes 1 Vers 14: Und das Wort wurde Fleisch und wohnte unter uns und
wir haben seine Herrlichkeit angeschaut. Und dann Johannes 1 Vers 18:
Niemand hat Gott jemals gesehen. Also Gott hat sich dann vdllig geoffenbart in
dieser hochsten Offenbarung, dass der ewige Sohn Mensch geworden ist, und
zwar, um uns da hineinzufihren. Ich lese Johannes 1 Vers 12: Nachdem gesagt
wird, er kam in das Seinige und die Seinen nahmen ihn nicht an; [Die Masse in
Israel damals hat ihn verworfen.] so viele ihn aber aufnahmen, denen gab er
das Recht, das Recht, Kinder Gottes zu werden, denen, die an seinen Namen
glauben, die nicht aus Geblit noch aus dem Willen des Fleisches, noch aus
dem Willen des Mannes, sondern aus Gott geboren sind. Hier werden die
Kinder Gottes erwahnt, die nun in diese Beziehung hineingenommen worden
sind und Gott kennenlernen durften als Abba, Vater. Aber eben, unsere
Kindschaft darf man nicht verwechseln mit der ewigen Sohnschaft des Herrn
Jesus. Unsere Kindschaft hat einen Anfang, aber die Sohnschaft des Herrn
Jesus ist von Ewigkeit her. Und darum wird der Herr Jesus auch nie genannt
'Kind Gottes', immer 'Sohn Gottes'. Und noch etwas: Gerade im
Johannesevangelium, wo dieses Thema des ewigen Sohnes eine so wichtige
Rolle spielt, da werden die Kinder Gottes nie 'S6hne Gottes' genannt. Paulus
benutzt das in Romer 8, um zu zeigen eben als Kinder Gottes eine reife
Beziehung zum Vater, da sind wir Séhne, 'Séhne Gottes', die Einsicht haben in
diese Beziehung. Nicht wahr, wer Kinder hat, sobald die Kinder einmal
beginnen zu fragen 'Vater, wie geht es dir?' oder 'Wie siehst du das ganz
genau?', dann kann man ihnen sagen: 'Jetzt bist du nicht mehr mein Kind,
jetzt bist du mein Sohn geworden.' Und bei der Tochter genau gleich: 'Jetzt
bist du nicht mehr mein Kind, sondern jetzt bist du meine Tochter.' Ja, aber im
Johannesevangelium, da wird eben streng darauf geachtet, die Glaubigen sind
die Kinder Gottes und der Herr Jesus ist der Sohn, der eben auch davon spricht
von der Herrlichkeit, die er bei dem Vater hatte, ehe die Welt war. Und noch ein
Detail Johannes 1,18: Niemand hat Gott jemals gesehen, der eingeborene
Sohn [oder der einzige in seiner Art] der im SchoB des Vaters ist. Da steht im

Griechischen nicht 'ist', sondern ‘on’ - 'der Seiende', 'ho on'. Und da muss man

-12 -



wissen 'ho on' - 'der Seiende', ein Partizip, das wird in der Septuaginta, in der
altesten BibelUbersetzung, die ja im NT oft zitiert wird, benutzt in 2. Mose 3,
wo Gott sich vorstellt und erklart, was der Name Gottes Jahwe bedeutet. Er
sagt 'Ich bin'. 'Ich bin hat mich gesandt’, so soll Mose sprechen Uber Gott. Und
die Septuaginta Ubersetzt dieses 'Ich bin' mit 'ho on' - 'der Seiende'.Und jetzt
wird hier dieser Ausdruck benutzt von Johannes. Sehr Uberraschend sagt er
nicht ‘estin’ - 'ist im SchoB des Vaters', sondern 'ho on' in dem SchoB des
Vaters. Das heiBt: Der Seiende, der 'Ich bin im SchoB des Vaters'. Aber
'Schof3', das ist doch eben, wenn man so kleine Kinder auf dem Schof3 hat als
Vater. Nein, 'im SchoB des Vaters' bedeutet etwas anderes. Im
Johannesevangelium sehen wir, an diesem letzten Abend vor der Kreuzigung
Johannes 13, da lag Johannes im SchoBe Jesu, an seiner Brust. Und das war
eben an diesem Triclinium. Das war ein dreiteiliger Tisch. An Passah ist man
nicht auf Stihlen gesessen wie sonst, sondern man lag auf Matten an diesem
dreiteiligen Tisch. Und die Ordnung war diese: Petrus und Johannes, die
mussten ja alles vorbereiten. Johannes hatte den ersten Platz und Petrus den
letzten Platz, damit sie von da aus gut bedienen konnten. Und dann auf dem
zweiten Platz war der Ehrenplatz des Gastgebers, der Herr Jesus. Und
Johannes, wenn er da war nach rémischer Sitte liegend und ein bisschen
zuriickging mit dem Kopf, kam er an die Brust des Herrn. Und so lag er im
SchoBe Jesu. Das war dieser Jinger, der sich selbst nennt 'der Jinger, den
Jesus liebte'. Natlrlich liebte der Herr die anderen Jinger auch, aber Johannes
war sich am meisten bewusst, was das bedeutet. Und darum wurde er von
Gott auserwahlt, das Johannesevangelium zu schreiben. Er wusste, was es
heiBt, im SchoB Jesu zu liegen und diese Gemeinschaft mit dem ewigen Sohn
zu genieBen. Und er konnte schreiben Uber den ewigen Sohn, 'der Seiende im
SchoB des Vaters'. Das spricht von dieser ewigen Gemeinschaft zwischen dem
Vater und dem Sohn. Nebenbei gesagt: Und der nachste Platz war der Platz
von Judas, denn er war an diesem Abend VIP, der Ehrengast. Und darum
bekam er auch diesen speziellen Bissen, namlich, kurz bevor die Hauptmahlzeit
begann, musste man Matze mit Bitterkraut essen und das dann eintauchen in

Charosset, das Frichtemus. Und der Herr Jesus gibt das Judas. Alle durften

- 13 -



nachher Bitterkraut, mussten, Bitterkraut und Matze nehmen und eintauchen,
aber der Herr sagt: Der, dem ich das Brot gebe [als Ehrengast], der ist es, der
mich Uberliefert. Das war dann das Zeichen. Aber das war das VIP-Zeichen.
Und muss man sich lberlegen, wenn der Herr mit dem Kopf ein bisschen
zurlickging, dann kam er an die Brust von Judas und dessen Herz klopfte nicht
ganz normal an diesem Abend. Das kdnnen wir sicher sein. Das war furchtbar,
diese Beziehung mit dem Herrn zu haben, wenn gar keine Beziehung da ist.
Aber Johannes, das war fur ihn einfach wunderbar, weil er diese Beziehung auf
eine ganz besondere Art zu dem ewigen Sohn hatte und so eben schreiben
konnte Uber 'der einzige Sohn, der Seiende im SchoB des Vaters, der hat ihn
kundgemacht'.

Das war ein bisschen Exkurs zu Hebraer 7. Und warum? Weil mir das eben so
wichtig war zu zeigen, warum es so wichtig ist, die ewige Sohnschaft des Herrn
Jesus nicht nur einfach im Bekenntnis festzuhalten, sondern das sind Dinge,
die gehen wirklich ans Tiefste, was unser christlicher Glaube beinhaltet. Also
darum: Wehe, wenn jemand diese Dinge antastet, angreift. Aber das ist so
klar: ohne Vater, ohne Mutter, ohne Geschlechtsregister, weder Anfang der
Tage noch Ende des Lebens habend, aber dem Sohn Gottes verglichen, bleibt
Priester auf immerdar. Und jetzt lernen wir daraus auch, dass es also so ist:
Der Heilige Geist beschreibt in der Bibel die Dinge extra in einer ganz
bestimmten Art und Weise, damit dadurch etwas Spezielles vermittelt wird.
Und wenn das einem klargeworden ist, dann liest man das AT ganz anders.
Z.B. 1. Mose 22: Abraham soll seinen Sohn opfern. Es sind 19 Verse. Es ist
eine kurze Geschichte. Man kann sagen, wie eine Federzeichnung. Aber man
muss achten, wie der Heilige Geist die Woérter benutzt. Ich mdchte das als
zweiten kurzen Exkurs kurz vorstellen. Nicht wahr, in 1. Mose 22 Vers 2 sagt
Gott:

2 ... Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du lieb hast, den Isaak,
Warum steht hier nicht 'nimm Isaak und ziehe ins Land Morija', sondern es
wird hier gesagt 'deinen Sohn'? Und nun fallt auf: 12 Mal in diesen 19 Versen
wird das ausgedriickt, dass dieser Isaak Abraham gehorte, also das Possessiv-

pronomen wird 12 Mal verwendet 'dein’, 'dein', 'dein', um zu zeigen, wie

- 14 -



wichtig dieser Sohn fur das Herz von Abraham war. Und er sagt 'deinen Sohn'.
Er hatte einfach sagen kénnen 'Isaak’, 'deinen Isaak’, aber 'deinen Sohn'. Hier
wird das Vater-Sohn-Verhaltnis hervorgehoben, und zwar 10 Mal wird in diesen
Versen gesagt, dass Isaak sein Sohn war. Warum? Um eben klarzumachen,
dass das eine Vorabbildung ist davon, dass der ewige Vater einmal den ewigen
Sohn in diese Welt schicken wird, um hier zu sterben. Schauen wir mal in
Vers 2: 'dein Sohn' und dann Vers 3: 'Isaak, seinen Sohn' und dann Vers 7:
'Hier bin ich, mein Sohn'; Vers 8: 'Gott wird sich ersehen das Schaf zum
Brandopfer, mein Sohn'; Vers 9: 'Und er band seinen Sohn Isaak und legte ihn
auf den Altar oben auf das Holz'; Vers 10: 'um seinen Sohn zu schlachten' und
dann Vers 12: 'Denn nun weiB ich, dass du Gott flrchtest und deinen Sohn,
deinen einzigen, mir nicht vorenthalten hast' und dann wieder Vers 13 am
Schluss: 'ihn als Brandopfer an seines Sohnes statt' und in Vers 16: 'weil du
dieses getan und deinen Sohn, deinen einzigen, mir nicht vorenthalten hast'.
Also diese Betonung, das hat eben seine Bedeutung. Der Heilige Geist hat die
Geschichte bewusst so inspiriert, Mose musste es so aufschreiben, damit es ein
Hinweis werden sollte auf den Vater, der seinen Sohn geben wirde. Und in
dieser ganzen Geschichte haben wir so wunderbare Parallelen zwischen eben
Abraham und Isaak und dem Geschehen auf Golgatha. Ubrigens habe ich nicht
erwahnt, in Vers 2 wird 'dein Sohn' genannt 'dein einziger'. Da wird betont 'der
einzige Sohn'. Aber es gab ja noch Ismael. Ja, aber der einzige in Seiner Art,
der wirklich der Sohn der VerheiBung war, und zwar von Abraham und Sarah.
Das war eben nur Isaak. Und damit ist Isaak ein Bild auf den einzigen Sohn,
einzig in seiner Art. Und das wird zweimal gesagt 'einzigen'. Und dann eben
haben wir so viele weitere Details, z.B. Isaak, haben wir gesehen, wurde
gebunden, Vers 9. Wenn wir in der Passionsgeschichte lesen, wie sie kamen
nach Gethsemane und dann banden sie den Herrn, um ihn nach Golgatha zu
fuhren. Und Abraham, haben wir gelesen, legte ihn auf den Altar oben auf das
Holz. Und so war der Herr Jesus eben oben auf dem Holz. Und so kann man
selber weiterfahren und all diese Parallelen ... in diesen paar wenigen Versen,
wird man etwa 20 Parallelen finden. Das ist grandios. Und auch, was den Ort

angeht 'geh in das Land Morija'. Ja, wo ist das? Ja da, wo der Berg Morija

_15_



steht. Der bekannte Berg, auf dessen Siudabhang war die Stadt, diese
Festungsstadt Salem. Darum war Morija der bekannte Berg. Dort war die
Kdnigsstadt von Melchisedek. Und darum sagt Gott: Geh in das Land dieser
Kdnigsstadt auf den Berg Morija. Aber er sollte ihn nicht am Morija opfern.
Morija wurde ja spater der Tempelberg in Jerusalem (2. Korinther 3 Vers 1).
Aber hier sagt Gott: Und opfere ihn daselbst als Brandopfer auf einem der
Berge, den ich dir sagen werde. Es gibt eben dort eine ganze Reihe von
Bergen, wie wir aus den Psalmen wissen: Jerusalem, Berge sind um sie her, so
ist Gott um sein Volk her. Da gibt es den Olberg &stlich. Da gibt es den
Sudwesthugel, wo spater Pfingsten stattfinden sollte, wo der Herr das Abend-
mahl eingesetzt hatte. Der hei3t heute Zion. Morija wird in der Bibel auch Zion
genannt. Aber das ist ein Nachbarhugel. Zion 2 kénnen wir sagen. Und dann
gibt es noch einen Higel, das ist der Nordwesthtigel der Altstadt heute. Dort
war Golgatha. Und Gott hat gesagt: Geh ins Land Morija und auf einem der
Berge dort sollst du ihn opfern. Und wir wissen: Als schlieBlich Isaak verschont
worden war, gibt Abraham diesem unbekannten Berg - darum musste Gott
sagen, geh ins Land Morija, dieser Berg war bekannt, und auf einem der
unbekannten dort wirst du ihn opfern — und dann gibt Abraham ihm einen
Namen, und zwar in Vers 14: Und Abraham gab diesem Ort den Namen Adonai
Jireh, der Herr wird ausersehen. Jetzt hei3t dieser Berg Adonai Jireh und Mose
erklart: Daher heutigen Tages gesagt wird: Auf dem Berg des Herrn wird
ersehen werden. Was wird da ersehen werden? Nun, in den Versen vorher
fragte Isaak: Mein Vater, sagt er Vers 7. Und er sprach: Hier bin ich mein
Sohn. Und er sprach: Siehe das Feuer und das Holz, wo aber ist das Schaf zum
Brandopfer? Und Abraham sprach: Gott wird sich ersehen das Schaf zum
Brandopfer, mein Sohn. Und dann heiBt es: Und sie gingen miteinander. Und
dieses Schaf zum Brandopfer wurde tatsachlich ersehen. Das war dann ein
Widder. Der wurde geopfert an seiner Stelle. Aber nachher sagt Abraham: Von
jetzt an soll dieser Berg heiBen 'Adonai Jireh' - 'der Herr wird ausersehen'.
Nicht 'Adonai Jarah'. Das ware 'der Herr hat ausersehen'. Dann ware das ein
Rickblick auf den Widder. Aber er sagt: Der Herr wird auf diesem Berg das

wahre Brandopfer ersehen, auf das eben diese Geschichte hinweisen sollte.

-16 -



Und so ist das eine Prophetie: Der Messias sollte auf einem Hugel im Land
Morija — aber nicht Morija selber — sterben als Opfer, und zwar sollte es dann
der gleiche sein, auf dem Isaak dargebracht werden sollte. Und der Herr Jesus
ist wirklich auf dem Nordwesthliigel von Jerusalem, Nachbarhiigel vom
Tempelberg, gekreuzigt worden. Und damit ist auch klar: Isaak wurde dort
geopfert. Aber wenn man das beweisen mulsste, eben was wir sagen kdnnen:
Da ist die Prophetie, auf einem der Hligel dort muss der Messias geopfert
werden und das ist geschehen. Und jetzt konnen wir den Rlckschluss machen:
Und das macht klar, das war eben auch der Hlgel, auf dem Isaak dargebracht
wurde. Also so gewaltig diese Zusammenhange und die Wortwahl ist eben so
gewahlt und eben, wenn man weiB3, der Heilige Geist hat alles genauso
inspiriert mit den und den Formulierungen und meistens so knapp formuliert,
um eben auf Jesus Christus hinzuweisen. Da sieht man das AT ganz anders
und dann versteht man Hebrder: Ohne Vater, ohne Mutter, ohne
Geschlechtsregister und das bedeutet: dem Sohn Gottes ahnlich gemacht.

Wir gehen weiter Vers 4, Hebraer 7 Vers 4:

4 Schaut aber, wie groB dieser war, dem selbst Abraham, der
Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Jetzt wird hingewiesen, in 1. Mose 14 steht ja, dass Abraham nach dieser
Schlacht 10 % von der Kriegsbeute Melchisedek gab, der Ubrigens Abraham
entgegenkam ins Tal Schawe, haben wir gelesen. Das ist das Kdnigstal. Das ist
ein anderer Name fiir das Kidrontal. Das Kidrontal, das trennt ja Olberg vom
Tempelberg, geht dann weiter und, nicht wahr, der Tempelberg erstreckt sich
nach Sitden sehr weit. Da ist die Davidstadt auf dem Stdabhang. Das war das
Salem zur Zeit von Melchisedek. Und dann geht dieses Tal weiter und weiter
und weiter und am Schluss ins Tote Meer. Es lohnt sich mal, wenn man das
nachste Mal diese Reise machen darf: von Qumran am Toten Meer Richtung En
Gedi, muss man gut schauen auf die Tafeln und da steht plétzlich 'Kidron', wird
angezeigt, dass da ein Wadi von den Bergen her runterkommt und dann ins
Tote Meer flieBt. Das ist das Kidrontal. Das erstreckt sich von Jerusalem, dann
durch die Wiste herunter bis zum Toten Meer. Das ist das Kidrontal. Und eben

dort oben zwischen Tempelberg und Olberg, das ist also grad entlang von

_17_



Salem, und darum ist dieses Tal da unten, das Kidrontal bei Salem, ist das Tal
der Konige. Das Tal Schawe das ist das Kénigstal, haben wir gelesen in 1. Mose
14. Und noch heute ist lbrigens dort eine Tafel, wer schon gut hingeschaut
hat, als er dort war, steht 'Kénigstal' — im Kidrontal. Das ist eben aus 1. Mose
14. Also gibt es verschiedene Namen: Tal Schawe/Konigstal/Kidrontal (wortlich
ubrigens heiBt das 'Schwarzental! wegen dem Bach, das st der
Schwarzenbach). Ja. Also es gibt Leute, die wohnen in Schwarzenbach, aber
das ist eben nicht im Kidrontal, in der Schweiz. Und ein vierter Name: das Tal
Josaphat. In Joel 3 Vers 1 ff wird erklart: Der Herr Jesus, wenn er
wiederkommt, wird er im Tal Josaphat die Vélker versammeln und sie richten
vor dem 1000jahrigen Reich. Und das wird stattfinden in diesem Tal. Josaphat
heiBt: der Herr richtet. Und das ist noch ein vierter Name dieses eindricklichen
Tales. Und nun eben, Abraham begegnet dort im Tal Koénig Melchisedek, der
rauskommt mit Brot und Wein, um Abraham zu starken. Und Abraham gibt ihm
10 %. Und jetzt sagt der Hebraerbrief:

4 Schaut aber, wie groB dieser war [dieser Melchisedek], dem selbst
Abraham, der Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Ja und? Ja, jetzt wird gleich erklart, warum das etwas Besonderes ist:

5 Und zwar haben die von den So6hnen Levis, die das Priestertum
empfangen, ein Gebot, den Zehnten von dem Volk zu nehmen nach
dem Gesetz [nach der Thora], das ist von ihren Briidern, obwohl sie aus
den Lenden Abrahams gekommen sind.

Jetzt wird erklart: Seht ihr, der Stamm Levi, der von Abraham abstammt, wie
alle anderen elf Stamme Israels, der Stamm Levi ist ein ganz besonderer
Stamm, denn dieser Stamm durfte die anderen Stdémme zehnten. Das heiBt,
nach 4. Mose 18: Alle Stamme mussten 10 % von ihren Einklnften abgeben,
um den Stamm Levi, der das Priestertum bekam, zu unterstitzen. Und damit
wird klargemacht, dass der Stamme Levi eben eine ganz erhabene Stellung
hatte innerhalb von Israel. Also Levi hat die anderen gezehntet. Aber dann
wird weiter gesagt:

6 Er aber, der sein Geschlecht nicht von ihnen ableitete, hat den

Zehnten von Abraham genommen

- 18 -



Das ist unglaublich. Melchisedek nimmt von Abraham den Zehnten und damit
ist er also in einer erhabeneren Stellung als Abraham. Denn Abraham musste
ihm 10 % geben, nicht umgekehrt. Und von Abraham stammt dann der Stamm
Levi ab. Der hat von den anderen Stammen 10 % genommen, darum war er
geistlich gesehen Uber den anderen Stammen. Aber Melchisedek ist gréBer als
Abraham, der Stammvater Israels. Und Melchisedek stammt eben nicht aus
dieser Linie von Abraham. Dann wird klar: Der hat ja eine Stellung hdéher als
der Stammvater Israels. Und jetzt geht die Argumentation weiter. Also er hat
den Zehnten von Abraham genommen

6 ... und den gesegnet, der die VerheiBungen hatte.

Jetzt kommt noch etwas dazu: Er hat nicht nur 10 % bekommen, sondern wir
haben gelesen, dass er Abraham gesegnet hat im Namen von Gott, dem
Hochsten. Ich lese nochmals 1. Mose 14 Vers 19:

19 Und er segnete ihn [Abraham] und sprach: Gesegnet sei Abram von
Gott, dem Hoéchsten, der Himmel und Erde besitzt!

Gott, der Hochste ‘El Eljon' nennt er ihn. Und jetzt erklart der Hebraerbrief
Vers 7:

7 Ohne allen Widerspruch aber wird das Geringere von dem Besseren
gesegnet.

Also hier wird erklart: Es ist ein geistlicher Grundsatz, dass der, der in seiner
Stellung vor Gott hoher ist, der erteilt den Segen dem, der niedriger ist.
Ubrigens, darum mussten die Leviten, die Séhne Levis, die Priester, mussten
das Volk segnen. Wir kennen den Aaron-Segen aus 4. Mose 6 am Schluss:

24 Der HERR segne dich und behiite dich! 25 Der HERR lasse sein
Angesicht leuchten iiber dir und sei dir gnadig! 2é Der HERR erhebe
sein Angesicht auf dich und gebe dir Frieden!

Und dann wird gesagt, so sollen die S6hne Aarons Israel segnen und Gott wird
dann diesen Segen auf sie legen. Und darum, dieser Priestersegen, der wurde
jeden Tag im Tempel erteilt im Zusammenhang mit dem Morgenbrandopfer.
Priester standen auf den Treppen vor dem Tempelhaus und die mussten die
Hande in diesem Fall GUber den Kopf halten und diesen Segen sprechen.

Hebréisch '..." Dieser warmkehlige Segen durfte Levi den anderen Stammen

-19 -



geben, nicht die anderen Stdmme Levi. Und noch etwas Lukas 2: Die Eltern
bringen das erstgeborene Kind in den Tempel, so, wie es das Gesetz
vorgeschrieben hatte, denn die Erstgeborenen mussten Silber geben flr den
Stamm Levi. Urspringlich hatte namlich Gott bestimmt, dass die Erstgebore-
nen in Israel aus allen Stémmen Priester sein sollten. Aber wegen der Sinde
des goldenen Kalbes hat Gott dieses Vorrecht von den Erstgeborenen wegge-
nommen und dem treuen Stamm Levi, der damals in der Sache des goldenen
Kalbes auf der Seite Gottes stand, gegeben. Und von dort an hat Gott
verordnet, dass alle Erstgeborenen nach ihrer Geburt eine Abgabe flr den
Stamm Levi geben mussten. Und darum, Maria und Joseph gehen mit dem
Kind Jesus in den Tempel, um diese Abgabe zu machen. Das ist die Darbrin-
gung des Erstgeborenen. Lukas 2 Vers 25:

25 Und siehe, es war in Jerusalem ein Mensch, mit Namen Simeon; und
dieser Mensch war gerecht und gottesfiirchtig und wartete auf den
Trost Israels; und der Heilige Geist war auf ihm. 26 Und es war ihm von
dem Heiligen Geist ein géttlicher Ausspruch geworden, dass er den
Tod nicht sehen solle, ehe er den Christus des Herrn gesehen habe.
27 Und er kam durch den Geist in den Tempel. Und als die Eltern das
Kindlein Jesus hereinbrachten, um Dbetreffs seiner nach der
Gewohnheit des Gesetzes zu tun, 2s da nahm er es auf seine Arme und
lobte Gott und sprach:

Man ging nach Jerusalem mit dem frisch geborenen Kind. Das war gerade zur
Zeit, als Maria eben etwas mehr als einen Monat nach der Entbindung die
Reinigungsopfer fir sich selber darbringen musste nach 3. Mose 12, da haben
sie gleich auch noch den Sohn dargebracht. Und da musste man auf der Sud-
seite durch das Tor gegen den innersten Vorhof in dem Tempelhaus
hineingehen. Und ein Tor war das Tor der Erstgeborenen. Da musste man
hineingehen. Und ein Priester musste das Kind auf die Arme nehmen und das
Kind segnen und die Eltern bezahlten flir das Kind. Das war dieses Pidjon ha-
Ben- Ritual, wie man das heute noch im Judentum nennt, Freikauf des
Erstgeborenen. Und das macht man bis heute. In Amerika benutzt man noch

die alten Dollar, die noch aus Silber waren mit Kennedy drauf, weil das Gesetz

-20 -



eben sagt, dass man in Silber bezahlen muss. Und das wird heute noch so
durchgefuhrt und natdrlich von Leuten, die z.B. Kohen heiBen, die wissen eben,
wir sind aus priesterlichem Geschlecht, stammen von Aaron ab und darum
Familienname Priester/Kohen oder Kahn, Kahane. Es gibt alle Variationen oder
Levi, Livi usw. Aber jetzt wichtig: Der Priester segnet das Kind. Und hier lesen
wir: Simeon, das war so ein Priester, nimmt das Kind, nachdem sie es
hereingebracht hatten. Ubrigens in den Versen vorher sehen wir, die waren ja
schon langst im Tempel und Maria hat ihr Opfer dargebracht. Warum hei3t es
hier 'und als die Eltern das Kindlein Jesus hereinbrachten'? Da gingen sie eben
durch das Tor der Erstgeborenen. Wir kénnen also heute in Jerusalem ganz
genau sagen, welche Quadratmeter, das war das Tor der Erstgeborenen. Da
gingen sie hinein. Er nimmt ihn in die Arme. Das ist genau korrekt, wie man
das heute auch noch macht. Aber was spricht er:

29 Nun, Herr, entlassest du deinen Knecht, nach deinem Wort, in
Frieden; 30 denn meine Augen haben dein Heil gesehen, 31 welches du
bereitet hast vor dem Angesicht aller Vélker: 32 ein Licht zur
Offenbarung der Nationen und zur Herrlichkeit deines Volkes Israel.
Der Mann weil3, das ist der Messias. Und jetzt wei8 er natlrlich auch, jetzt
hatte ich ein Problem, wenn ich das mache, so wie man das macht. Ich kann
das Kind gar nicht segnen. Und darum muss man genau lesen:

33 Und sein Vater und seine Mutter verwunderten sich iiber das, was
tiber ihn geredet wurde. 34 Und Simeon segnete sie und sprach zu
Maria, seiner Mutter: Siehe, dieser ist gesetzt zum Fall und Aufstehen
vieler in Israel und zu einem Zeichen, dem widersprochen werden wird
- usw.

Er segnet sie, die Eltern, aber nicht das Kind. Weil ohne allen Widerspruch -
jetzt gehen wir zuriick zu Hebraer 7 -

7 Ohne allen Widerspruch aber wird das Geringere von dem Besseren
gesegnet.

Und darum konnte Simeon nur die Eltern segnen, aber nicht das Kind. Aber by
the way, so nebenbei noch: Er war also in der Position héher als Maria und

Joseph. Interessant, muss man einen Katholiken fragen, aber als ernsthafte

-21 -



Frage: Warum setzt ihr Maria hdher als Simeon? Er ist eigentlich in der
Stellung vor Gott klar deklariert als héher, denn er konnte Maria und auch
Joseph segnen, aber eben nicht den Herrn Jesus. Und da ist der ganz klare
Unterschied: Er, der Sohn Gottes, kann mit niemand anderem verglichen
werden. Gehen wir zurlick zu Hebraer 7 jetzt Vers 8:

8 Und hier zwar empfangen Menschen, die sterben, die Zehnten, dort
aber einer, von dem bezeugt wird, dass er lebe;

Also jetzt ist schon mal klargeworden: Melchisedek ist héher als Abraham,
denn Abraham bekommt den Zehnten von ihm. Nun, die Leviten bekommen
auch den Zehnten, aber das AT berichtet, wie die Leviten immer wieder
gestorben sind, ja. Die Bibel spricht Uber den Tod des Hohenpriesters. Und hier
wird aber Melchisedek beschrieben als einer, der einfach lebt und der Tod wird
nicht berichtet. Also auch dieser Gegensatz: Schau mal, Melchisedek wird
dargestellt als lebend, aber die Leviten, die werden dargestellt als solche, die
von Generation zu Generation standig gestorben sind. Ausdricklich spricht die
Bibel dartber. Vers 9:

9 und sozusagen ist durch Abraham auch Levi, der die Zehnten
empfangt, gezehntet worden, io denn er war noch in den Lenden des
Vaters, als Melchisedek ihm entgegenging.

Heute wirden wir sagen: Die Gene von Levi, die waren schon in Abraham ent-
halten, ja. Und indem Melchisedek Abraham gezehntet hat, hat er gleich auch
den Stamm Levi gezehntet. Und damit ist klar: Das levitische Priestertum ist
klar unter dem Priestertum von Melchisedek. Und jetzt geht’s weiter Vers 11:
11 Wenn nun die Vollkommenheit durch das levitische Priestertum
wdre (denn in Verbindung damit hat das Volk das Gesetz [die Thora]
empfangen), welches Bediirfnis wdédre noch vorhanden, dass ein
anderer Priester nach der Ordnung Melchisedeks aufsteht und nicht
nach der Ordnung Aarons genannt wird?

Wir haben gesehen, in den friheren Kapiteln zitiert Paulus wiederholt aus
Psalm 110, wo gesagt wird von dem Messias, er wird Priester nach der
Ordnung Melchisedek sein. Und jetzt argumentiert Paulus: Wenn das levitische

Priestertum - und das hat ja Gott eingesetzt damals, als er Israel die Thora am

-22 -



Sinai gab, - wenn das eigentlich das Endgiiltige gewesen ware, das auch eben
die letzte Antwort auf die Frage von Sinde und Vergebung gegeben hatte,
warum wird im AT dann gesprochen, dass der Messias nach der Ordnung eines
anderen Priestertums aufstehen soll, namlich nach der Ordnung von
Melchisedek. Das deutet doch alttestamentlich schon an, dass das levitische
Priestertum nicht das endgiltige sein kann, dass etwas anderes noch kommen
muss. Das ist die Argumentation. Und die ist véllig entwaffnend, verblliffend.
Flr jeden Orthodoxen, der das AT kennt: Oh, das haben wir gar noch nie uns
Uberlegt. Aber das ist nicht das einzige. Im NT haben wir das standig solche
Argumentationen aus dem AT, die sind eigentlich eine totale Uberraschung fiir
das orthodoxe Judentum. Wow, stimmt, das kann gar nicht endglltig sein. Da
muss ja etwas anderes kommen. Ja, und wir gehen weiter Vers 12:

12 Denn wenn das Priestertum geadndert wird, so findet notwendiger-
weise auch eine Anderung des Gesetzes statt.

Das ist unglaublich, diese Aussage. Ja, dann ware die Thora, in der Art, wie sie
am Sinai Israel gegeben wurde als Wort Gottes, nicht das Definitive. Nein,
wenn ja alttestamentlich angekindigt wird, da gibt es eine Anderung im
Priestertum, dann ist eben auch die Thora mit den Geboten, die Gott Israel -
dbrigens nur Israel und nicht den anderen Vdlkern — so gegeben hat, ist damit
auch quasi zeitlich beschrankt. Ja. Dann muss also auch, was die Thora
anbetrifft, eine Anderung kommen. Totale Uberraschung. Aber es ist zwingend.
Ja natdrlich. Es ist nicht das Definitive. Und dann Vers 13:

13 Denn der, von dem dies gesagt wird, gehért zu einem anderen
Stamm, aus dem niemand am Altar gedient hat.

Ja, es wird ja von dem Messias gesagt, er werde Priester sein nach der
Ordnung Melchisedeks. Und von dem Messias wurde im AT klar gesagt, er wird
kommen aus dem Stamm Levi. 1. Mose 49 Vers 10 Jakobs Segen an Juda
sagt: bis das Shilo kommt, d.h. der Ruhebringer, der Friedebringer. Bis das
Shilo kommt und ihm werden die Nationen gehorchen. Aus den Vdlkern werden
sie kommen und werden den Messias finden. Aber das wird gesagt zu Juda.
Und darum wird auch in 1. Chronika, kénnen wir das kurz aufschlagen, wo in

den Geschlechtsregistern der Stamm Juda beschrieben wird, da wird gesagt,

-23 -



dass der Furst aus Juda kommen wird. 1. Chronika. Ich geb die Stelle nachher
an, dann muss ich nicht da suchen. Da heiBt es: und der Flrst ist aus ihm, der
'nagid’, das ist das gleiche Wort wie in Daniel 9, wo gesagt wird, nach den
Jahrwochen wird der Flrst kommen und dann getdtet werden, der Flrst, der
Messias. Da wird er auch ‘nagid’' genannt. Also ganz klar, aus dem Stamm Juda
kommt der Messias. Aber der Stamm Juda nach dem Gesetz durfte nie etwas
zu tun haben mit dem Priesterdienst am Altar. Also darum macht hier der
Hebraerbrief klar, also da muss ja etwas ganz grundsatzlich an dem Gesetz
geandert werden, weil da einer Priester wird, und zwar ein héherer Priester als
das aaronitische levitische Priestertum, der nichts mit dem Stamm Levi zu tun
hat. Aber das Gesetz sagt: nur Levi. Aber die Prophetie sagt: Der Messias
kommt aus Juda. Da muss also das Gesetz eine Anderung erfahren. Und jetzt
geht es weiter Vers 14:

14 Denn es ist offenbar, dass unser Herr aus Juda entsprossen ist,
einem Stamm, iiber den Mose in Bezug auf Priester nichts geredet hat.
Also es ist vollig klar, er muss nicht mal eine Bibelstelle angeben wie 1. Mose
49 Vers 10, um zu zeigen, der Messias kommt aus dem Stamm Juda. Es ist
vollig klar: Der Herr Jesus, unser Herr, kommt aus Juda. Aber nach der Thora
ware er unmoglich Priester. Vers 15:

15 Und es ist noch weit augenscheinlicher, wenn, nach der Gleichheit
Melchisedeks, ein anderer Priester aufsteht, 16 der es nicht nach dem
Gesetz eines fleischlichen Gebots geworden ist, sondern nach der Kraft
eines unaufloslichen Lebens. 17 Denn ihm wird bezeugt: ,, Du bist
Priester in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks."

Also es wird noch klarer, dass dieses Priestertum des Messias hoher ist, weil
das ein Priestertum ist in Ewigkeit, das nie aufhért. Aber die Leviten hatten ein
Gesetz mit einem fleischlichen Gebot. Hier heiBt 'fleischlich’ nicht 'stndig’,
sondern ‘fleischlich' heiBt hier: eines, das entspricht dem natlrlichen
Menschsein seit dem Sundenfall, wo man eben stirbt. Das war also ein Gesetz
in Bezug auf Menschen, die eben immer wieder durch den Tod abgeldst wurden

von einer nachsten Generation. Aber bei diesem Priestertum heiBBt es, dass

- 24 -



wird in alle Ewigkeit weitergehen. Das ist doch viel héher. Und dann kommt -
kdnnte man sagen - die Bombe mit Vers 18, aber das nach der Pause.

Wir fahren weiter in Hebrder 7. Jetzt kommt Vers 18:

18 Denn da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebots seiner
Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen 19 (denn das Gesetz [die Thora]
hat nichts zur Vollendung gebracht) und die Einfiihrung einer besseren
Hoffnung, durch die wir Gott nahen.

Das ist natlrlich jetzt ein Hammer fir die Hebraer. Aber das mussten sie hier
lernen. Das AT macht das selber klar, dass eben so eine Anderung kommen
wird, dass das System der Thora, wie das Gott am Sinai Israel Ubergeben hat
(2. Mose 19) in Verbindung mit all diesen Hunderten von Geboten,
zusammengefasst in den zehn Geboten, aber sind insgesamt Hunderte von
Geboten, und die sind unzertrennlich verwoben mit dem Priester- und
Tempeldienst der Leviten. Aber — macht hier Paulus klar — das AT hat klarge-
macht, dass das nicht die letzte Antwort Gottes ist, sondern dass da etwas
anderes kommen wird, und zwar in Verbindung mit dem Kommen des Messias.
Und hier wird gesagt: Da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebots
seiner Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen. Und das ist nicht eine Kritik an
der Thora an sich. Das Gesetz Gottes, die Thora wie Gott sie gegeben hat am
Sinai, das ist Gottes Wort und das ist in sich vollkommen. Aber man muss eben
Folgendes sehen, in Romer 7 wird gesagt in Vers 12:

12 So ist also das Gesetz [und gemeint ist hier die Thora] heilig und das
Gebot [das sind die einzelnen Befehle innerhalb der Thora] heilig und
gerecht und gut.

Und noch etwas Vers 14:

14 Denn wir wissen, dass das Gesetz geistlich ist,

Also die Thora ist nicht nur heilig, gerecht, gut, sondern auch noch geistlich.
D.h. in ihr sind geistlich tiefe Schatze verborgen. Aber jetzt lesen wir in Rdmer
8 Vers 2:

2 Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich

frei gemacht von dem Gesetz der Siinde und des Todes.

_25_



Hier haben wir zweimal das Wort 'Gesetz', aber beide Male ist nicht die Thora
gemeint. Man muss sehr aufpassen im Romerbrief, das Wort 'Gesetz' wird ganz
unterschiedlich gebraucht. Das erste 'das Gesetz des Geistes des Lebens' das
ist all das GesetzmaBige in Verbindung mit dem Heiligen Geist, der hier
genannt wird 'der Geist des Lebens'. Also so, wie der Geist Gottes handelt,
wirkt, das ist alles nicht irgendwie mutwillig, sondern das entspricht genau
dem Wesen Gottes, denn der Heilige Geist ist Gott. Und darum wird gesagt:
das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von
dem Gesetz der Sinde. Nicht wahr, die Sinde in uns, die verdorbene Natur
nach Romer 5 Vers 12 und Folgende hat auch eine GesetzmaBigkeit, und zwar
die GesetzmaBigkeit ist: Diese Natur kann nichts anderes als Sinden
produzieren. Aber jetzt wird hier erklart: Der Geist des Lebens hat mich durch
die Bekehrung - sagt Paulus - frei gemacht von diesem Gesetz der Sinde in
mir. Und dann wird gesagt: Gesetz der Sinde und des Todes. Der Tod
funktioniert auch nach einer ganz bestimmten GesetzmaBigkeit. Rémer 6 Vers
23 sagt: Der Lohn der Sinde ist der Tod. Absolute GesetzmaBigkeiten. Siinde
hat als Folge das Gericht Gottes und den Tod zur Folge. Aber hier sagt also
Paulus von 3 Gesetzen: Gesetz des Geistes des Lebens, das Gesetz der Sinde,
das Gesetz des Todes. Aber eben, das Gesetz des Geistes des Lebens in
Christus Jesus, d.h. also, der Heilige Geist in Verbindung mit dem, was der
Herr Jesus gemacht hat am Kreuz, hat mich befreit von dieser GesetzmaBigkeit
der Sunde in mir und auch von der GesetzmaBigkeit des Todes. Und jetzt
kommt der Satz, auf den ich hinaus wollte:

3 Denn das dem Gesetz Unmégliche, weil es durch das Fleisch kraftlos
war, tat Gott, indem er, seinen eigenen Sohn in Gleichheit des
Fleisches der Siinde und fiir die Siinde sendend, die Siinde im Fleisch
verurteilte,

Hier bedeutet Gesetz jetzt die Thora. Also es gibt etwas, das flr das Gesetz
unmdglich war, namlich Menschen zu retten. Aber das Gesetz selber ist heilig,
gerecht und gut. Das Gesetz ist geistlich und trotzdem konnte es uns nicht
retten. Warum? Weil das Gesetz gar nicht daflir gegeben war von Gott. Das

Gesetz war gegeben, um den Menschen zu zeigen: Wenn ihr alles erfillt, alle

-26 -



Gebote, dann werdet ihr leben. So steht das in 3. Mose 18 Vers 5. Also wer die
Thora eingehalten hatte, der hatte nie sterben mussen. Aber wir wissen: Alle
Generationen sind gestorben seit Mose. Warum? Weil sie's eben nicht einhalten
konnten. Aber die Thora sagt: Und wer es nicht einhalt, und zwar einmal nicht
einhalt, das ist der zwolfte Fluch der Leviten zwischen Ebal und Garizim
5. Mose 27, der letzte Vers:

26 Verflucht ist, wer nicht bleibt in allem, was in dem Buche des
Gesetzes geschrieben steht, um es zu tun.

Wer einmal fallt, kommt unter den Fluch. So streng ist das Gesetz. Und darum
wird klar: Das Gesetz konnte uns nur zeigen, dass wir Stnder sind und Gnade
brauchen. Aber das konnte uns nicht retten. Darum steht hier: Denn das dem
Gesetz Unmoégliche tat Gott. Aber hier wird erklart: Das Gesetz ist nicht
irgendwie schlecht und darum konnte es etwas nicht. Sondern es heiBBt hier:
denn das dem Gesetz Unmdgliche, weil es durch das Fleisch kraftlos war. Das
Material ist schlecht. Nicht wahr, wir Menschen haben das Fleisch in uns, die
verdorbene sindige Natur, geerbt von dem gefallenen Adam. Und das taugt
nichts. Das Gesetz ist so perfekt, ja. Und wer das eingehalten hatte, der hatte
dadurch Leben gehabt. Aber die Testpersonen, die taugten nichts. Ein
Vergleich: Michelangelo. Man wirde ihm einen Haufen Sand geben und sagen:
Mach daraus ein wunderbares Standbild, sagen wir mal von Mose. Er hatte
gesagt: Gebt mir Granit, dann mach ich was. Aber mit diesem Material, das
taugt nichts. Nun, der Sand stellt nicht Michelangelos Fahigkeit in Frage,
sondern einfach das Material taugt nichts. Aber ein wirklich guter Granit, das
war's. Und so ist es auch, eben das Gesetz wird nicht in Frage gestellt dadurch,
dass es dem Gesetz nicht mdéglich war zu retten. Das Material taugte nichts.
Und darum, weil es dem Gesetz unméglich war, uns zu retten, hat Gott einge-
griffen. Das ist die Aussage: Denn das dem Gesetz Unmégliche, weil es durch
das Fleisch kraftlos war, tat Gott. Und wie hat er es gemacht?: indem er seinen
eigenen Sohn in Gleichheit des Fleisches der Sinde und flr die Sinde
sendend... Der Sohn Gottes wurde ein wirklicher Mensch, stindlos, perfekt. Das
bezeugt uns das Wort Gottes klar. Aber auBerlich sah er aus wie alle anderen

Menschen, die Sinder waren. Darum heiBt es hier 'in Ahnlichkeit'. Das ist

_27_



besser Ubersetzt als 'Gleichheit'. Sondern 'in Ahnlichkeit des Fleisches der
Siunde'. Er sah ahnlich aus wie die gefallenen Menschen. Darum am Jordan,
das war eine ganz kritische Situation. Die Menschen kamen in Massen und sie
haben ihre Siinden bekannt bei Johannes dem Taufer. Die Pharisaer nicht. Die
dachten 'wir sind schon recht'. Aber Massen von Menschen kamen. Die haben
ihre Sinden bekannt und dann wurden sie getauft im Jordan. Und dann kam
plotzlich einer, ein Mann aus Nazareth. Und er kommt zu Johannes und will sich
taufen lassen. Und Johannes realisiert, das geht ja nicht, das ist der Messias.
Ich musste von ihm getauft werden. Und er sagt: Lass es so, dass alle Gerech-
tigkeit erflllt wird, und lasst sich von ihm taufen. Muss man sich vorstellen:
Die Menschen haben zugeschaut. Von Weitem haben die ja nicht gehort, ob er
was bekannt hat wie die anderen, die haben ja alle Sinde bekannt und dann
untertauchen im Jordan und dann kam wieder der nachste, hat sich unter-
tauchen lassen. Da hatten die Menschen denken kdnnen: Der Mann von
Nazareth, der ist ein Mensch so wie andere, ja, auch mit Handen, mit einem
Kopf, mit Haaren, ja, genau gleich. Er war ein wirklicher Mensch, nicht ein
Scheinmensch. Das ist auch ein Sidnder, bestimmt hat er Sinden bekannt.
Aber er hatte keine Sinden bekannt. Und darum kam aus dem Himmel eine
Stimme: Dieser ist mein geliebter Sohn, an welchem ich Wohlgefallen
gefunden habe. Damit dieser Moment nicht eben einen Anlass geben konnte,
dass die Menschen denken, dass ist auch ein Sinder, dass klar wird: dass ist
der geliebte Sohn. Und das ist der einzige, der nach all diesen Zeiten seit Mose
gekommen ist und die Thora wirklich 100 % eingehalten hat. Alles an ihm war
nur wohlgefallig, wie er gelebt hat. Und das hat die Stimme Gottes so
akustisch hérbar fur die Volksmengen mitgeteilt. Eben Gott hat ihn gesandt in
Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde und fir die Siinde sendend, hat er die
Sinde im Fleisch verurteilt. 'Fir die Stnde sendend' muss ich auch erklaren.
Der Ausdruck 'fur die Sunde' das ist im Griechischen genau der Ausdruck, der
in der Septuaginta-Ubersetzung, hab ich ja schon erklart, die &lteste griechi-
schen Ubersetzung, die oft im NT zitiert wird, wurde gebraucht fiir die
Sitndopfer in 3. Mose. Sindopfer wird genannt 'Opfer fir die Sinde'. Oder

einfach 'flir die Stnde', das reicht schon als Ausdruck flir 'Stindopfer'. Also Gott

- 28 -



hat den Herrn Jesus gesandt. Er sah aus wie slindige Menschen, obwohl er
vollkommen war. Aber er wurde das Sundopfer auf Golgatha. Und das
bedeutet, dass Gott den Herrn Jesus identifiziert hat mit uns, juristisch. Das ist
2. Korinther 5,21:

21 Den, der Siinde nicht kannte, hat er fiir uns zur Siinde gemacht [Gott
fir uns zur Sunde gemacht], damit wir Gottes Gerechtigkeit wiirden in
ihm.

Also der Herr Jesus wurde am Kreuz von Gott identifiziert mit unserem ganzen
Wesen, als ware er die Ursache gewesen der Slinde in unserem Leben. Und
dazu kommt, wie 1. Petrus 2 sagt, dass er unsere Siinden - in der Mehrzahl -
getragen hat an seinem Leib. Und so ist der Herr Jesus der SiUndentrager
geworden und er wurde eins gemacht mit uns und darum hat Gott ihn am
Kreuz verlassen und er musste schreien: Mein Gott, mein Gott, warum hast du
mich verlassen? Und so hat Gott ihn gesandt als Siindopfer und hat das Gericht
Uber unsere stindige Natur vollzogen. Das bedeutet: tat Gott, indem er, seinen
eigenen Sohn in Ahnlichkeit des Fleisches der Siinde und fiir die Siinde
sendend, die Stnde im Fleisch verurteilte. An ihm als Menschen hat Gott das
Gericht gebracht nicht nur Uber das, was ich getan habe, all die einzelnen
Sinden in meinem Leben, sondern auch fur das, was ich von Natur als
gefallener Mensch bin. Auch daflr ist der Herr Jesus gestorben. Jetzt hat man
vielleicht noch einen zweiten Grund zum Danken: nicht nur flar all die Sinden,
die vergeben sind, sondern dass Gott uns auch eben alles gut gemacht hat im
Blick auf unsere slindige Natur, dass der Herr Jesus auch das Gericht, fur das,
was ich bin, getragen hat. Und dann hei3t es:

4 auf dass das Recht des Gesetzes erfiillt wiirde in uns, die nicht nach
dem Fleisch, sondern nach dem Geist wandeln.

'Das Recht des Gesetzes', das ist die gerechte Forderung der Thora. Die wird
jetzt erfillt, in denen, die bekehrt sind. D.h., all die Gebote im NT, die sind ja
nicht einfach im Gegensatz zur Thora. Das, was Gott im AT als Slnde
bezeichnet, wird nicht plétzlich im NT etwas Gutes. Das, was Gott als

Gerechtigkeit bezeichnet in der Thora, das wird nicht plétzlich im NT zur

- 20 -



Ungerechtigkeit. Aber es ist so, dass hier eine Abschaffung geschieht. Jetzt
kommen wir zurlck zu Hebraer 7 Vers 18:

18 Denn da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebotes seiner
Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen

Das heil3t also: Gott hat das ganze System gewissermaBen zur Seite gestellt
und durch den Messias ist ein neues System gekommen. Und diese Gebote, die
der Herr Jesus gebracht hat, diese Gebote werden genannt 'das Gesetz des
Messias'. Dieser Ausdruck kommt vor im Galaterbrief. Kénnen wir das kurz
aufschlagen. Galater 6 da steht in Vers 2 und man beachte in einem Brief, der
ganz scharf geschrieben ist flr nichtjidische Christen, die gemeint haben, es
ware korrekt, wenn sie sich als Christen jetzt auch unter die Thora vom Sinai
stellen wirden. Und jetzt sollten sie beginnen, Passah zu feiern und Schawuot
und Laubhitten, Sukkot. Sie sollten die Gebote des Sinais auch erflllen. Und
der Brief ist so scharf. Paulus sagt in Galater 4: Ihr beobachtet Tage und
Monate und Jahre. Ich flirchte, ob ich etwa vergeblich um euch gearbeitet
habe. Also er macht klar: Im Christentum, wenn es um die Gemeinde geht, da
sind wir nicht wieder unter das alte System gestellt worden. Denn es war ja
klar, es sollte eine Abschaffung dieses Systems geben und der Messias sollte
etwas ganz Neues bringen. Und das sind die Gebote des Messias. Und das
steht in Galater 6 Vers 2:

2 Einer trage des anderen Lasten, und so erfiillt das Gesetz des
Christus.

Christus ist Griechisch flir Messias. Das Gesetz des Messias. Und sehen wir: Im
Gesetz des Messias, da darf man nicht plétzlich stehlen. Natirlich in der Thora
heiBt es 'du sollst nicht stehlen'. Und im NT im Epheserbrief Kapitel 4 heiBt es:
Wer gestohlen hat, stehle nicht mehr, sondern arbeite vielmehr das Gute mit
seinen Handen, damit er den Bedlirftigen mitzuteilen habe. Da darf man nicht
plotzlich stehlen. Aber das Gesetz des Christus stellt uns nicht unter die Thora
vom Sinai, sondern sagt einfach das Gleiche mit anderen Worten nochmals
'nicht stehlen'. Es war verboten unter der Thora, die Ehe zu brechen. Und das
gilt im NT genau gleich, aber noch viel mehr. In Epheser 5,25 sagt Paulus, dass

Méanner ihre Frauen so lieben sollen, wie Christus die Gemeinde geliebt und

-30 -



sich selbst flir sie hingegeben hatte. Das ist noch viel mehr, als nur einfach 'du
sollst nicht ehebrechen'. Die Frau wirklich lieben, sich hingeben, merken wir,
das Gesetz des Christus ist auf einer viel héheren Ebene. Und so gibt es ganz
ganz viele Parallelen, dass ist eben, dass die rechte Forderung des Gesetzes,
der Thora, die wird in uns erfullt. Aber das bedeutet nicht, dass in der
Gemeinde plétzlich das Sabbathgebot auch gelten wirde, das Gott ausdrick-
lich Israel gegeben hat 2. Mose 31 letzter Abschnitt. Das ist das Zeichen des
Bundes Gottes mit den Kindern Israel und nicht mit den anderen Vdlkern und
auch nicht mit der Gemeinde. Und darum, das ist ein Schock, was wir hier
haben im Hebraerbrief fir all die, die meinen, man musste die Gemeinde
wieder unter das Gesetz stellen vom Sinai. Nein, sondern wir stehen unter dem
Gesetz des Messias und da sind Dinge ganz grundsatzlich anders. Und da
haben wir es eben nicht zu tun mit dem levitischen Priestertum, sondern mit
dem Priestertum des Herrn Jesus nach der Ordnung von Melchisedek. Das ist
eine ganz andere Ordnung und das muss man ganz klar trennen. Und darum
ist es so schlimm, wenn man heute in der Gemeinde wieder Passahfeier
einfUhren will. Es ist natlrlich natzlich, wenn man ganz genau wei3, wie war
eine Passahfeier und wie war das genau mit der letzten Passahfeier des Herrn
mit den Jingern? Und man kann viele Dinge dadurch besser verstehen. Man
muss die jludischen Feste genau kennen, um die geistliche tiefe Bedeutung der
Thora zu kennen. Und das ist ein unglaublicher Reichtum. Aber das heil3t nicht,
dass man die Gemeinde unter die Thora stellen soll und gewissermaBen das
alte System mit dem neuen System mischen soll. Das geht absolut nicht. Alles
an seinen Platz. Und darum war es mir wichtig zu zeigen: Die Thora ist nicht
irgendwie etwas Minderwertiges. Nein, sie ist heilig, gerecht und gut, geistlich.
Aber es war ihr nicht moéglich, eben Menschen zu retten. Aber das war nicht,
weil die Thora nicht gut war, sondern das Material taugte nichts, wie gesagt.
Und Gott hat das levitische Priestertum eingesetzt in Verbindung mit der
Thora. Und dieses levitische Priestertum konnte nicht die Rettung bringen
durch diese bildlichen Opfer von Tieren. Aber das hat eine tiefe Bedeutung
gehabt. Aber das AT hat schon klargemacht, das ist nicht das Definitive. Darum

spricht das AT selber von einem anderen Priestertum, das dann in Ewigkeit

-31 -



sein soll. Das wird dann nicht mehr abgelést. Das ist der Punkt, ja. Da
kommen vielleicht wieder Schulstunden in den Sinn, Deutschunterricht friher,
Lessing 'Die Erziehung des Menschengeschlechts', ja. Das ist der Mann mit
Nathan der Weise, der hat so die Zweifel gestreut. Ich mag mich erinnern
damals auf dem Gymnasium, Schulkollegen, die mit Glauben gar nichts am Hut
hatten und Ideen wie: Ja, jetzt ist der neue Bund, damals war der alte Bund,
aber mal kénnte noch etwas anderes kommen. Nein, die Bibel sagt ganz klar:
Der neue Bund, den der Messias bringen sollte, da kommen wir erst spater im
Hebraerbrief, das ist die nachste Bombe, drauf zu sprechen, der macht klar,
der neue Bund sollte ein ewiger Bund werden. Der wird nicht spater nochmals
von etwas anderem abgeldst. Und dieses Priestertum des Herrn Jesus nach der
Ordnung von Melchisedek, das soll in alle Ewigkeit gelten, das wird nicht
ploétzlich wieder von etwas anderem abgeldst werden. Aber das vom Sinai, das
war nicht das Definitive und darum musste da eine Anderung kommen. Und
wir werden dann sehen ab Kapitel 8, da flhrt Paulus Jeremia 31,31 an - ich
nehme das jetzt ein bisschen vorweg - und da wird in Jeremia gesprochen:
Tage kommen, da Gott einen neuen Bund machen wird, der nicht mehr so sein
wird wie der Bund, den Gott geschlossen hat, als er Israel aus Agypten gefiihrt
hat zum Sinai. Im AT selber wird gesagt, da kommt ein neuer Bund. Und wir
werden sehen, Argumentation: Ja, allein mit dieser Nennung 'neuer Bund' wird
der Bund von vorher alt gemacht. Ja, was ist der Kontrast zu 'neu’, 'alt'. Und
was alt ist, veraltet und verschwindet. Das ist dann die Schlussfolgerung von
Hebraer 8, da haben wir den groBen Bogen schon mal gezogen. Hebrder 8
Vers 13:

13 Indem er sagt: ,,einen neuen" [wohlverstanden im AT in Jeremia 31,31],
hat er den ersten [der erste Bund mit Israel, das ist der Bund vom Sinai] alt
gemacht; was aber alt wird und veraltet, ist dem Verschwinden nahe.
Das ist ... Man ist einfach platt. Da kann man nicht mehr dagegen argumentie-
ren. Das ist so logisch und glasklar, kristallklar argumentiert: Es gibt eine
Anderung. Die Thora vom Sinai ist nicht gedacht fiir die Ewigkeit. Und das
neue System das ist das System, das der Messias bringt. Und dieses System

wird ... Ich sage 'System', das klingt - ich weiB - sehr kalt und trocken, aber

-32 -



irgendein Wort muss ich ja bringen, um einfach zu zeigen: Das Gesamte, das,
was der Herr Jesus bringen sollte, all die Segnungen, die aus seinem Werk
entstanden sind, all die Gebote, die eben die Gebote des Christus sind, das
nenn ich jetzt mal 'System'. Aber das bleibt fir die Ewigkeit. Und jetzt noch
was, es gibt ja manche Leute, die sagen: Also das finde ich gar nicht gerecht,
dass man vom Alten Testament spricht, das ist eigentlich beleidigend. Und
tatsachlich, also wenn ich mit orthodoxen Juden spreche, benutze ich nicht den
Ausdruck 'Altes Testament', sondern sage ich 'Tanach'. Das ist die Ubliche
Bezeichnung flr den ersten Teil unserer Bibel. Das ist die Abkilrzung fir T -
Thora (Gesetz), N — Nevi'im (Propheten) und CH - Chetuvim (Schriften), also
TNKCH und dann setzt man einfach zwei A rein. So macht man im Hebraischen
neue Worter, ja. Wir machen das im Deutschen einfach so: U-N-O, das gibt
dann die UNO. Ja, aber das sind auch ein paar Wérter zusammengesetzt. Und
Tanach, das ist eben TNCH Thora/Nevi'im/Chetuvim. Und dann versteht man
und weiBB genau, wovon man spricht. Oft sage ich dann aber auch, wenn ich
Hebraisch spreche Mikra. Das ist einfach das Wort fliir Bibel. Und dann weiB3
man auch nicht, ob ich jetzt vom Alten Testament spreche oder vom Neuen,
weil man sagt flr beides Mikra, ja. 'Hebréisch ... Mikra' — 'es ist geschrieben in
der Bibel'. Das ist dann so ganz neutral. Aber man muss natlrlich schlieBlich
an den Punkt kommen und zeigen: Aber der Tanach steht eben in Verbindung
mit dem alten Bund und im Tanach selber wird gesprochen von einem neuen
Bund. Und damit ist der Begriff 'alter Bund' 'Altes Testament', Testament heifl3t
ja Bund, Altes Testament nicht eine Beleidigung, sondern das ist die Sprache
der Bibel und macht klar, dass dieses System - das heiBt jetzt eben das Gesetz
vom Sinai - nicht gedacht war als etwas, das fur die Ewigkeit gilt, sondern
dass es da eine Ablésung geben sollte. Und da sind wir angekommen, ich
komme nochmals auf Hebrder 7,18:

18 Denn da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebotes seiner
Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen

Und das war der Ausgangspunkt fur den langen Exkurs. Das ist keine Belei-
digung der Thora, die vollkommen Gottes Wort ist und auch in alle Ewigkeit als

Wort Gottes steht. Nicht wahr, der Herr Jesus sagt in Matthaus 5 Vers 17, dass

-33 -



eben kein Tuttel und kein Strichlein von dem Gesetz vergehen wird. Das Wort
Gottes besteht weiter und die Thora die brauchen wir unbedingt, um eben mit
ihr auch alles das, was in Verbindung mit dem Herrn Jesus steht, verstehen zu
kénnen. Denn all diese geistlichen Belehrungen der Thora in Verbindung mit
den Opfern und dem Priestertum usw., das weist alles hin auf den Herrn Jesus.
Das ist voll von Belehrung und das dirfen wir nie aufgeben. Das ist ein
gewaltiger Reichtum unseres Glaubens. Aber die Gemeinde steht nicht unter
dem Bund und darum miussen wir auch keine Tieropfer bringen. Also niemand
man muss denken, sobald der dritte Tempel steht, da muss ich dann ein
Brandopfer bringen in Jerusalem. Nein, alles an seinem Ort lassen und eben
die Gemeinde nicht mit Israel vermischen. Also jetzt haben wir hier diese
Abschaffung wegen seiner Schwachheit und Nutzlosigkeit, aber ich habe
gesagt: Die Schwachheit und Nutzlosigkeit liegt an dem unbrauchbaren
Material sindiger Menschen und nicht daran, dass die Thora in sich irgendwie
nicht gut oder nicht etwas Vollkommenes ware. Aber Gott hat es eben nicht zur
Rettung gegeben, sondern um vorzubereiten auf die Rettung, dass man
versteht: Wir brauchen einen Erléser, der das erflllt, was in der Thora
vorgebildet ist. Und darum wird gesagt:

19 ... und die Einfiihrung einer besseren Hoffnung, durch die wir Gott
nahen.

Der Messias hat eine ganz neue Art eingefuhrt, wie wir zu Gott kommen
kédnnen, und zwar viel naher, als man das nach der Thora konnte. Nur eine
Abstammungslinie aus dem Stamm Levi durfte in das Heiligtum hineingehen,
namlich die Nachkommen von Aaron. Nicht mal alle aus dem Stamm Levi,
sondern nur die aus dieser Familie Aaron. Und ins Allerheiligste durfte niemand
rein, auBer einmal im Jahr der Hohepriester, aber nicht ohne Blut. Und wir
werden sehen, in Hebrdaer 10 zeigt dann der Apostel Paulus: und wir haben
jetzt im Himmel ein Heiligtum, das offen steht, weil durch den Tod des Herrn
Jesus der Scheidevorhang gedéffnet ist und wir haben einen freien, direkten
Zugang zu Gott in einer Art und Weise, wie man das im AT nicht kennen
konnte. Und wir haben eine viel tiefere Beziehung zu Gott als wie das unter

dem Gesetz Gberhaupt mdglich gewesen ist. Und das ist diese Einfihrung einer

-34 -



besseren Hoffnung, durch die wir Gott nahen, zu ihm kommen als Priester. Und
jetzt Vers 20:

20 Und inwiefern dies nicht ohne Eidschwur geschah (denn jene sind
ohne Eidschwur Priester geworden, 21 dieser aber mit Eidschwur durch
den, der zu ihm sprach: [jetzt kommt das Zitat aus Psalm 110 Vers 4] ,, Der
Herr hat geschworen, und es wird ihn nicht gereuen: Du bist Priester
in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks"),

Nun mussen wir das gut verstehen: Im Judentum ist von Alters her klar, Psalm
110 ist ein messianischer Psalm, d.h. ein Psalm, der auf Jesus Christus als
Messias hinweist, also der auf den Messias hinweist. Und wir wissen, dieser
Messias ist Jesus Christus. Und jetzt wird hier gesagt 'der Herr hat
geschworen: Du bist Priester in Ewigkeit!'. Also der Messias sollte durch einen
Schwur Gottes in seinen Dienst eingesetzt werden. Und jetzt argumentiert
Paulus: Bei den Priestern aus dem Stamm Levi, aus der Familie von Aaron, da
gab es keinen Schwur von Seiten Gottes. Gott hat einfach angeordnet, dass
Aaron und seine Séhne, dass die Priester sein sollen. Und das reicht ja, weil wir
haben schon letztes Mal in Hebraer 6 gesehen, dass Gottes Wort ist
unveranderlich in dem Sinn: das gilt und das ist die Wahrheit. Wenn Gott etwas
verspricht, wenn Gott etwas sagt, dann kann man sich darauf verlassen, das
ist schon klar. Aber warum heiBt es dann in gewissen Ausnahmefallen, dass
Gott geschworen hat? Das haben wir in Hebrder 6 letztes Mal gesehen,
gegenuber Abraham hat Gott geschworen, um quasi mit einem Schwur noch
eine zusatzliche Bestatigung einer bestimmten VerheiBung zu geben, so dass
wir durch zwei unveranderliche Dinge, wobei es unmdglich war, dass Gott
ligen sollte (Hebraer 6 Vers 18) einen starken Trost hatten. Also zwei Dinge:
Das Wort Gottes an sich ist unverbrilichlich, zweitens ein Schwur. Nun, beim
levitischen Priestertum hat Gott einfach gesagt, das soll so sein, das reicht.
Aber beim Messias heiBt es nicht nur 'du bist Priester nach der Ordnung
Melchisedeks', sondern Gott hat geschworen. Und das macht klar, dass das
noch wichtiger ist, weil das mit einem Schwur noch unterstrichen wird. Und das
ist nochmals ein Argument, um zu zeigen, dieses Priestertum nach Melchisedek

das ist hoher als das levitische. Versteht man das? Vers 22:

_35_



22 insofern ist Jesus auch Biirge eines besseren Bundes geworden.

Jetzt kommt eben das Thema 'Bund' plétzlich mit hinein, bisher hatten wir das
da im Text noch nicht gefunden, aber ich habe es schon ein bisschen vorweg-
genommen, ja, das Thema ist in Kapitel 8. Aber hier wird das jetzt schon mal
angesprochen, dass also Jesus, der Messias, steht flir einen besseren Bund.
Und das ist, wie wir sehen werden, der neue Bund. Und damit wird nochmals
ein Kontrast gemacht zu dem Bund vom Sinai. Der konnte nicht der definitive
Bund sein, es gibt einen besseren Bund. Und Jesus Christus ist Blrge eines
besseren Bundes. Und dann ein weiteres Argument Vers 23:

23 Und von jenen [also von denen aus dem Stamm Levi] sind mehrere
Priester geworden, weil sie durch den Tod verhindert waren zu
bleiben;

Ja, so war's. Zuerst war Aaron. Aber der lebte ja nur eine bestimmte Zeit, am
Ende der Wistenwanderung starb Aaron. Und dann kam Eleasar, sein Sohn.
Aber Eleasar schlieBlich starb auch. Und dann kam der nachste Hohenpriester,
der war Pinehas. Und so geht die hohepriesterliche Reihe weiter. Sie waren
durch den Tod abgeldst, wie es hier heiBt: von jenen sind mehrere Priester
geworden, weil sie durch den Tod verhindert waren zu bleiben.

24 dieser aber, weil er in Ewigkeit bleibt, hat ein unveradnderliches
Priestertum.

Von dem Messias heiBt es: Du bist Priester in Ewigkeit. Das hei3t, er wird nie
mehr sterben. Ganz wichtig: Romer 6 sagt, dass der Herr Jesus, er ist einmal
fir uns gestorben als Opfer, aber jetzt wird er nie mehr sterben. Golgatha wird
sich in alle Ewigkeit nie mehr wiederholen. Was da geschehen ist als Hohe-
punkt des ganzen geschichtlichen Dramas hier auf Erden, das wird stehen in
alle Ewigkeit vor uns. Und es wird nie mehr ein zweites Golgatha irgendwann in
der Ewigkeit geben. Dieses Golgatha wird vor uns stehen, er selber wird aber
als dieser hdchste Priester in Ewigkeit bleiben. Und damit ist sein Priestertum
unveranderlich. Wie ich schon angetdnt habe, es wird also nicht plétzlich
wieder mal einen Systemwechsel geben, das bleibt fir alle Ewigkeit. Und dann

kommt Vers 25:

- 36 -



25 Daher vermag er diejenigen auch véllig zu erretten, die durch ihn
Gott nahen, indem er allezeit lebt, um sich fiir sie zu verwenden.

Flr sie zu verwenden heil3t: fur sie zu beten, flr sie zu bitten, sie zu vertreten
vor Gott. Also das bedeutet: Der Herr Jesus als Hoherpriester jetzt im Himmel
betet flir Menschen. Jetzt Frage: Geht es hier in Vers 25 um Errettete oder um
solche, die noch errettet werden sollen? Daher vermag er diejenigen auch
vollig zu erretten, die durch ihn Gott nahen. Das sind definitiv Erléste, denn die
werden genannt 'die durch ihn Gott nahen'. Nur Erléste kédnnen durch Jesus
Christus zu Gott kommen, gewohnheitsmaBig zu ihm Zugang haben. Wieso
heiBt es hier 'vollig zu erretten'? Nun ganz wichtig: 'erretten' in der Bibel heiBt
nicht immer 'erretten'. Oder genauer gesagt: Das Wort 'erretten' wird in der
Bibel ganz verschieden verwendet, z.B. fir 'Errettung vor dem ewigen Tod'.
Das ist das, was wir gemeinhin mit 'erretten' meinen. Ist jemand errettet, das
heiBt, er ist errettet worden von allen Sinden und gerettet flr Zeit und
Ewigkeit in der himmlischen Herrlichkeit. Aber das Wort 'erretten' wird auch
gebraucht 'aus Versuchungen herausretten', 'aus gefahrlichen Situationen
retten', so, wie wir das Wort auch im Alltag brauchen. Ein Rettungswagen, das
ist nicht einer der das Heil vermittelt, das ist ja kein Evangelisationswagen, ja.
Der Rettungswagen der kommt, um jemanden, der vielleicht in einem sehr
schlimmen Fall einen Herzstillstand hat, dann eine Herzmassage verpassen und
das Leben retten. Also aus einer gefahrlichen Situation, und zwar ein Unfall,
herausretten. Und in diesem Sinn wird das Wort 'retten' in der Bibel auch
gebraucht. Und das Wort 'retten' wird z.B. auch gebraucht fir die Entriickung,
wenn der Herr Jesus kommen wird, um die Glaubigen von dieser Erde wegzu-
nehmen, um sie zu retten vor dem Gericht, beschrieben in der Offenbarung,
das Uber diese Welt kommen wird. Und darum heiBBt es in 1. Thessalonicher 1
Vers 9, die Thessalonicher haben sich bekehrt von den Gétzenbildern zu Gott,
zu dem lebendigen Gott, und dann heiBt es: und um seinen Sohn zu erwarten,
Jesus, der uns rettet vor dem kommenden Zorn. Diese Rettung kommt erst in
der Zukunft. Also der Herr Jesus wird kommen und wird uns retten vor dem
kommenden Zorn, der die Welt treffen wird. Und so lohnt es sich mal, eine

Konkordanz zu nehmen, man kann auch eine elektronische Konkordanz

_37_



nehmen, aber alle Wérter mit 'retten' suchen und dann merkt man: Ach so, da
haben wir das Wort 'retten' in diesem Sinn verwendet und da geht es um die
ewige Errettung, da geht es um diese zukinftige Errettung. Das ist wirklich so
erhellend, wenn man das macht. Und jetzt wird klar: Er vermag véllig zu
erretten, d.h., wir sind auf dem Weg als Erléste durch eine sehr gefahrliche
Welt und wer weil3, womit wir morgen konfrontiert werden und in welche
Situationen wir hereinkommen. Und es gibt ja solche Dinge, die kommen
plétzlich an einen heran und man hat das gar nicht erwartet und fihlt sich
auch irgendwie nicht vorbereitet auf die Situation: Wie muss ich jetzt da
reagieren? Ja, so sind wir auf dem Weg durch die Wuste wie damals Israel.
Und natirlich damals hat der Hohepriester auch flr die Israeliten gebetet. Und
wir haben den Herrn Jesus im Himmel und er betet, dass wir durch unsere
Wistenreise hindurchkommen in das himmlische Kanaan, unbeschadet:

25 Und er vermag auch diejenigen véllig zu erretten, die durch ihn Gott
nahen, indem er allezeit lebt,

Wir mussen nicht denken, vielleicht plétzlich der himmlische Hohepriester stirbt
und wer betet flr uns? Das ist kein Thema mehr. Er ist da flr uns - jeden Tag.
Und er betet im Himmel, dass wir an diesen Klippen im Leben unbeschadet
vorbeikommen und so das Ziel erreichen werden. Eben, das ist ein ganz
anderes Priestertum als da, wo man standig durch den Tod wieder abgel6st
wurde. Vers 26:

26 Denn ein solcher Hoherpriester geziemte uns auch: heilig,
unschuldig, unbefleckt,

Wenn man vergleicht mit dem Hohenpriester im AT, Aaron. Und was hat dieser
Mann gemacht damals mit dem goldenen Kalb? Der hat sich mitreiBen lassen
und war schlieBlich bereit, da das zu organisieren, diesen abscheulichen, was
sie bezeichneten als Gottesdienst. Dabei war das eine richtige Party, wo es
richtig abging, ja. Die Musik hat sich so verandert, dass Josua sagt, das ist
Krieg da unten. Mose sagt, das ist kein Krieg, aber die Musik hat sich
verandert, nicht mehr so wie nach dem Roten Meer, als dieses glickliche Lied
der Erlésung gesungen worden war. Die haben da unten Larm gemacht,

Larmmusik als Gottesdienst. Aber Aaron hat gesagt: Morgen ist ein Fest dem

- 38 -



Herrn, Jahwe. Und da war noch ein goldenes Kalb dabei. Unglaublich. Aber das
war richtig lustig und die sind hingesessen, die haben gegessen und dann sind
sie aufgestanden, haben getanzt. Richtig, Tanz als Gottesdienst. So ging das
ab und da hat Aaron mitgemacht. Und hier lesen wir: ein solcher Hoherpriester
geziemte uns auch: heilig, unschuldig, unbefleckt. Und spater, als Mirjam so
ein Problem hatte mit ihrem Bruder, da hat sie auch Aaron angestachelt, um
gegen Mose zu sprechen (4. Mose 12) und es heif3t im Hebraischen wdrtlich,
dass Mirjam sprach gegen Mose und Aaron. Aber das Verb 'sprach’ ist weiblich
und bezieht sich klar auf Mirjam und dann ist Aaron auch noch im Satz
angehangt. Das war ganz klar: Sie war die treibende Figur, aber die hat diesen
Aaron mitgezogen. Und da haben sie gegen Mose gesprochen, aber Gott hat
sich dann auf die Seite von Mose gestellt. Und sie haben gesagt: Bist du quasi
der Einzige, meinst du eigentlich, du du allein. Nein, das hat er nie gemeint,
hat doch die anderen anerkannt und stehenlassen. Er hat einfach das gemacht,
was der Herr ihm gegeben hatte. Aber das war der Hohepriester Aaron. Oder
wenn wir spater denken, Eli 1. Samuel, der Hohepriester in Shilo, der wirklich
versagt hatte im Blick auf seine kriminellen Séhne, die im Zusammenhang mit
Gottesdienst und Stiftshitte in Shilo haben die Unzucht getrieben ganz
versteckt im Hintergrund. Furchtbar war das. Und er wusste diese Dinge, aber
er hat nicht durchgegriffen als oberster Richter von Israel. Eine traurige
Geschichte: Ein Mann, der eigentlich den Herrn schon liebte, aber es ist
wirklich so geworden wie mit seinen natlrlichen Augen. Es heiB3t, er konnte
nicht mehr klar sehen und schlieBlich heiBt es sogar, die Augen war starr. Der
hatte keinen geistlichen Durchblick gehabt. Und so etwas anderes, ja.
SchlieBlich starb er mit Genickbruch. Aber hier steht: heilig, unschuldig,
unbefleckt. Denken wir an Kajaphas, Hoherpriester in Jerusalem. Und dieser
uble Mensch verurteilt den Messias zum Tod in einer so heuchlerischen Art und
Weise. Oder denken wir an diesen Hohenpriester in Apostelgeschichte 23. Das
war der Hohepriester Ananias, bekannt auch auBerbiblisch als Ananias Ben
Nedebaios. Also auch in der judischen Literatur wird gesagt, das war ein ganz
Ubler Mann, korrupt, verdreht. Und Paulus stand vor ihm vor dem Sanhedrin
und hat gesagt: Gott schlage dich du getiinchte Wand! Also in Wirklichkeit bist

-39 -



du eine Wand voll schrecklicher Lécher, ja. Und daflr gibt's im Italienischen
einen Ausdruck: I/ galci natura. Das sind die Stellen an der Mauer, wo der
Verputz abgebrdckelt ist. Aber eben, wenn man das dann so verpicht, dann
kann man Dinge, die gar nicht in Ordnung sind im Hintergrund, die kann man
so fromm Ubertiinchen. Und Paulus sagt diesem Hohenpriester: Du getlinchte
Wand, Gott wird dich schlagen! Und der Mann war wirklich korrupt. Und hier
steht: heilig, unschuldig, unbefleckt. Und dann:

26 ... abgesondert von den Siindern [Jetzt ist der Herr Jesus nicht mehr in
dieser Welt sondern ist weit weg, namlich:] hoher als die Himmel
geworden,

Er hat den allerhdchsten Platz als Mensch im Himmel eingenommen.

27 der nicht Tag fiir Tag notig hat, wie die Hohenpriester, zuerst fiir die
eigenen Siinden Schlachtopfer darzubringen, dann fiir die des Volkes;
Ja, die Hohenpriester im alten System die mussten flir sich selber auch opfern,
weil sie eben ein Leben hatten, wo Sinde vorkam. Aber der Herr Jesus muss
nicht so etwas tun. Und dann heiB3t es:

27 ... denn dies hat er ein fiir alle Mal getan, als er sich selbst geopfert
hat.

Der muss also nie Opfer fur sich darbringen, aber im Blick auf unsere Sinden
hat er das einmal gemacht und das hat dann gentgt. Aber die Hohenpriester
die mussten standig Opfer bringen fir sich und fir das Volk und am Jom
Kippur flur das ganze Volk. Aber das hat der Herr Jesus nicht nétig: Einmal sein
Opfer und das reicht fur alle Ewigkeit. Er hat sich selber geopfert und nicht wie
die irgendwelche Tiere. Und dann Vers 28:

28 Denn das Gesetz bestellt Menschen zu Hohenpriestern, die
Schwachheit haben; das Wort des Eidschwurs aber, der nach dem
Gesetz gekommen ist, einen Sohn, vollendet in Ewigkeit.

Also das alte System hat zu tun mit Priestern, die selber Probleme hatten. Aber
das Neue, das der Messias bringen sollte, das hat zu tun mit dem ewigen
Sohn, der Gott ist und vollkommener Mensch, ein Sohn vollendet in Ewigkeit.

Und das ist eben gekommen nach dem Gesetz, nach der Thora. Zuerst dieses

- 40 -



Zeitalter mit der Thora und dann sollte das Zeitalter kommen mit dem Messias
und seinem vollkommenen System.

Und das fuhrt dann zu Teil 2 im Hebraerbrief. Das alles war jetzt Teil 1, wo die
Erhabenheit der Person des Herrn Jesus vorgestellt wird. Und der Teil 2 beginnt
in Kapitel 8. Da geht es um die Erhabenheit des messianischen Bundes, des
neuen Bundes. Und das beginnt gleich mit einer Zusammenfassung von Kapitel
1 bis 7:

1 Die Summe dessen aber, was wir sagen, ist: Wir haben einen solchen
Hohenpriester, der sich gesetzt hat zur Rechten des Thrones der
Majestiat in den Himmeln, 2 ein Diener des Heiligtums und der
wahrhaftigen Hiitte, die der Herr errichtet hat, nicht der Mensch.

Das ist die Zusammenfassung: Dieser erhabene Hohepriester, der jetzt im
Himmel auf der rechten Seite Gottes auf dem Thron sitzt, nicht wahr, das kann
man nicht vergleichen mit einem Hohenpriester, der einmal im Jahr ins
Allerheiligste ging, aber wehe, nicht ohne Blut eines Opfers unter Angst. Man
muss immer Angst haben, vielleicht stirbt der Hohepriester, wenn das Opfer
nicht genau nach den Vorschriften dargebracht wird. Wir haben das ja letztes
Mal behandelt, dass man sogar begann, dem Hohenpriester ein Seil um das
Bein zu binden, um im Todesfall ihn aus dem Allerheiligsten zu evakuieren. Das
war immer eine ganz angespannte Sache der Jom Kippur zu Tempelzeiten.
Aber jetzt: Wir haben einen Hohenpriester, der ist standig im Allerheiligsten auf
dem Thron Gottes, da, wo die Bundeslade im Himmel ist, ein Diener des
Heiligtums und der wahrhaftigen Hltte. Das heiBt: Er steht in Verbindung mit
dem himmlischen Tempel, dem Original, von dem die Stiftshlitte und der
Tempel in Jerusalem nur ein Abbild war. Das wird dann in den weiteren Versen
erklart. Und diesen Tempel hat Gott aufgebaut, nicht Menschen. Menschen
haben den zweiten Tempel gebaut zur Zeit des Herrn Jesus, den
Salomotempel, die Stiftshiitte. Aber da ein Tempel im Himmel. Und jetzt etwas
ganz Wichtiges, hier steht nicht nur 'da ist ein Hoherpriester, der sich gesetzt
hat zur Rechten des Thrones', sondern es heiBt 'wir haben einen solchen
Hohenpriester'. Da wird unsere Beziehung gezeigt und der gehért uns. Wir

haben. Dieser Erhabene gehért uns. Das erinnert an das Hohelied. Nicht wahr,

- 41 -



die Braut sagt: Mein Geliebter ist mein und ich bin sein. Und spater wachst
dann die Liebe immer mehr. Das ist normal in einer richtigen Ehe, das Hohelied
beschreibt ja die jung Vermahlten. Sie werden noch Braut und Brdautigam
genannt, aber sie sind schon verheiratet. Und da sagt sie in Kapitel 2: Mein
Geliebter ist mein und ich bin sein. Wir haben einen solchen Hohenpriester.
Mein Geliebter ist mein. Aber sieht man, die Braut die denkt zuerst an sich, er
gehoért mir und ich natdrlich auch ihm. Ja, aber es ist so, wie ich das heute
erklart habe bei den kleinen Kindern. Die kdmen nie auf die Frage zu sagen:
Papa, wie geht es dir? Dann waren sie ja schon Séhne und Tochter, aber sie
sind eben Kinder. Aber spater kann das kommen, sollte auch kommen. Aber im
Hohenlied lesen wir dann spater, da sagt die Braut: Ich bin meines Geliebten
und mein Geliebter ist mein. Da denkt sie zuerst an ihn und dann an sich. Das
ist schon eine Entwicklung, ja. Da wachst man schon ein bisschen Uber sich
hinaus. Aber es wird noch schoner. Man muss das Hohelied weiterlesen und
dann kommt diese Feststellung: Ich bin meines Geliebten und nach mir ist sein
Verlangen. Da denkt sie eigentlich nur noch an ihn, was es fir ihn bedeutet. Da
wachst sie noch mehr Uber sich hinaus. Es ist nicht, dass man das 'Ich' aufgibt,
das ware Nihilismus, ja. Es geht nicht, dass unser 'Ich' nichts ist. aber eben,
dass er im Vordergrund steht. Und so sieht man dieses Wachstum und hier
haben wir eben diesen Gedanken: Wir haben einen solchen Hohenpriester. Also
das ist: Mein Geliebter ist mein und ich bin sein.

Ja wollen wir hier enden. Nicht wahr, ich habe das Blatt vorbereitet bis Kapitel
9, aber nur Vers 5. Und ich muss sagen, ganz viel von Kapitel 8 habe ich schon
erklart. Darum ndachstes Mal wird das ziemlich schnell gehen. Und mir ist
grundsatzlich wichtig, dass wir gentigend Material auf dem Skript haben. Aber
ich fihle mich Uberhaupt nicht verpflichtet, an einem Bibelstudientag damit
zum Schluss zu kommen, und zwar, weil ich nicht mehr hasse, als in Eile Uber
Dinge hinwegzugehen, die eigentlich unserem Herzen so wichtig und kostbar
sein mussen. Und dann ist es, wie man ein Gefal3 auffullt oder ein Gefall mit
Loch unten. Das kann's ja nicht sein. Man muss wirklich einen geistlichen

Gewinn davon haben.
AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 42 -



