
Der Hebräerbrief – 05 – 7,1 – 28 – ID R190.05

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

04.05.2019

ID R190.05

Ich möchte alle herzlich begrüßen. Es geht um die Fortsetzung im Hebräerbrief

mit Kapitel 7.

Wir haben gesehen in Kapitel 1: Jesus der Messias ist ewiger Gott. Er ist der

Schöpfer von Himmel und Erde. Er ist Jahwe der Herr von Ewigkeit her. Und in

Kapitel  2  wird  gezeigt:  Der  Messias  ist  wirklicher  Mensch  geworden.  Also

Kapitel 1 + 2: Gott und Mensch in einer Person. Und dann haben wir gesehen

in  Kapitel  3:  Er  ist  erhaben  über  Mose  und  auch  über  Aaron,  denn  sein

Priestertum ist ein höheres Priestertum als das Priestertum Aarons. Es ist das

Priestertum nach der Ordnung Melchisedeks. Und genau an diesem Punkt setzt

jetzt Kapitel 7 ein. Vers 1:

1 Denn  dieser  Melchisedek,  König  von  Salem,  Priester  Gottes,  des

Höchsten,  der  Abraham entgegenging,  als  er  von  der  Schlacht  der

Könige  zurückkehrte,  und  ihn  segnete,  2 dem  auch  Abraham  den

Zehnten  von  allem  zuteilte;  der  erstens  übersetzt  König  der

Gerechtigkeit heißt, dann aber auch König von Salem, das ist König

des  Friedens,  3 ohne  Vater,  ohne  Mutter,  ohne  Geschlechtsregister,

weder Anfang der Tage noch Ende des Lebens habend, aber dem Sohn

Gottes verglichen, [oder ähnlich gemacht] bleibt Priester auf immerdar. 

Zunächst  mal  bis  hierhin.  Ich  lese  aus  1.  Mose  14  diese  Geschichte  im

Anschluss an diese Schlacht der Könige,  die dann die Begegnung zwischen

Melchisedek und Abraham berichtet. 1. Mose 14 da wird die Schlacht beschrie-

- 1 -



ben ab Vers 1 zwischen 4 und 5 Königen im Nahen Osten. Abraham musste

eingreifen  in  diesem  Krieg,  um  seinen  Neffen  Lot  zu  befreien.  Und  dann

schließlich Kapitel 14 Vers 17:

17 Und als er  [Abraham] zurückgekehrt war, nachdem er Kedorlaomer

und die Könige, die mit ihm gewesen, geschlagen hatte, zog der König

von  Sodom  aus,  ihm  entgegen,  in  das  Tal  Schawe,  das  ist  das

Königstal.  18 Und  Melchisedek,  König  von  Salem,  brachte  Brot  und

Wein  heraus;  und  er  war  Priester  Gottes,  des  Höchsten.  19 Und  er

segnete ihn und sprach: Gesegnet sei Abram von Gott, dem Höchsten,

der Himmel und Erde besitzt!  20 Und gepriesen sei Gott, der Höchste,

der deine Feinde in deine Hand geliefert hat! – Und Abram gab ihm den

Zehnten von allem. 21 Und der König von Sodom sprach zu Abram: Gib

mir die Seelen, und die Habe nimm für dich.  22 Und Abram sprach zu

dem König von Sodom: Ich hebe meine Hand auf zu dem HERRN, zu

Gott, dem Höchsten, der Himmel und Erde besitzt: 23 Wenn vom Faden

bis zum Schuhriemen, ja, wenn ich irgendetwas nehme von dem, was

dein ist! – auf dass du nicht sagst: Ich habe Abram reich gemacht.

24 Nichts für mich! Nur was die Knaben verzehrt haben, und das Teil

der  Männer,  die  mit  mir  gezogen sind:  Aner,  Eskol  und Mamre,  die

mögen ihr Teil nehmen!

Nun sehen wir in Hebräer 7 gleich, wie man gut predigt. Also, nachdem man

den Bibeltext gelesen hat, ist es hilfreich, wenn man ganz kurz zusammenfasst

die Hauptpunkte, über die man dann auch sprechen wird. Das hilft, um manch-

mal die komplexen Zusammenhänge im Text schnell erfassen zu können. Und

das haben wir  hier  schön als  Beispiel:  Denn dieser Melchisedek,  König von

Salem, Priester Gottes des Höchsten, der Abraham entgegenging, als er von

der Schlacht der Könige zurückkehrte und ihn segnete, dem auch Abraham den

Zehnten von allem zuteilte. Also ganz kurz die wichtigen Punkte zusammen-

gefasst  und wichtige Ausdrücke nochmals  erwähnt,  wie Priester  Gottes des

Höchsten. Genau die Worte, die wir da im Text gefunden haben. Und dann

kommt die Erklärung dazu, die Auslegung. Und zwar wird jetzt hier erläutert:

der  erstens  übersetzt  'König  der  Gerechtigkeit'  heißt.  Hier  übersetzt  also

- 2 -



Paulus, der ja der Autor ist des Hebräerbriefes, wie wir schon gesehen haben in

früheren  Bibelstudientagen,  er  übersetzt  Melchisedek  –  Hebräisch  aus

gesprochen  'Malki-Zedeq',  das  heißt:  König  der  Gerechtigkeit.  Das  ist  sein

Eigenname. Und dann erklärt er – und der Bibeltext nennt ihn ja 'König von

Salem' 1. Mose 14 Vers 18 – und da übersetzt er auch gleich das Wort 'Salem'

'Schalem' Hebräisch ausgesprochen, das ist Frieden, ist verwandt mit Shalom.

Es ist eigentlich die Kurzform von 'Jeruschalem' oder 'Jeruschalajim', ja. 'Jeru'

heißt 'Gründung' und 'Schalem' oder 'Schalajim' heißt 'Frieden': Gründung des

Friedens. Die Kurzform ist also Salem/Schalem, wird auch in Psalm … ich kann

das kurz angeben, damit wirklich klar ist, dass Salem gleich Jerusalem ist. In

Psalm 76  da  wird  dieser  Name  verwendet  als  politische  Kurzform  für

Jerusalem. Vers 3:

3 Und in Salem ist seine Hütte, ja seine Wohnung in Zion.

Es geht um Jerusalem und um den Berg Zion in Jerusalem und da haben wir

die  Kurzform  von  Jerusalem,  nämlich  Salem.  Also  da  werden  die  Namen

übersetzt und da lernen wir aus dem NT, wie der Heilige Geist das AT auslegt,

und  zwar,  dass  er  Namen  übersetzt.  Da  lernen  wir,  hier  haben  wir  eine

Fundgrube,  wenn  man  Namen  im  AT  aus  dem  Hebräischen  übersetzt  und

verständlich macht, da finden wir Aussagen. Und hier geht es ja darum, zu

erklären, wer ist Melchisedek im Zusammenhang damit, dass eben der Messias

– wie wir das gesehen haben in den vergangenen Malen – gemäß Psalm 110

Priester sein soll nach der Ordnung Melchisedeks. Da wird also klargemacht,

Melchisedek hat einen Zusammenhang mit dem Messias und er ist eigentlich

alttestamentlich ein Hinweis auf den Messias, der eben einmal in Jerusalem

König sein wird nach Gottes Plan im 1000jährigen Friedensreich in der Endzeit.

Und so ist dieser Melchisedek eben König von Salem gewesen, von Jerusalem.

Und sein Name 'Salem' übersetzt heißt 'Frieden'. Und so wird dieser König des

Friedens ein klares Bild auf Jesus Christus, der einmal in Frieden regieren wird

über die ganze Welt. Und nicht nur in Frieden, sondern auch in Gerechtigkeit.

Und darum der Name Melchisedek, König der Gerechtigkeit, ist ein Hinweis auf

dieses Reich des Messias über die ganze Welt, regiert von Jerusalem aus in

Gerechtigkeit über die ganze Welt. Und so können wir also sehr viel lernen,

- 3 -



dass  Namen,  übersetzte  Namen,  sind eine  Fundgrube.  Hier  fehlt  an dieser

Stelle ganz besonders das Buch von Abraham Meister 'Biblische Namen' und da

übersetzt er die Namen im AT, auch für solche, die nicht Hebräisch können.

Und mit diesem Buch zu arbeiten – es ist leider vergriffen, aber man findet's

im Internet – das ist wirklich eine Fundgrube und Bereicherung des Glaubens.

Und die biblische Grundlage wird hier also klar gelegt. 

Aber  noch  mehr.  Hier  wird  eben  ganz  kurz  zusammengefasst,  was  die

Umstände  waren.  Er  sagt,  das  war  damals,  nachdem  Abraham  von  der

Schlacht  der  Könige  zurückkehrte  und  dann  wurde  er  von  Melchisedek

gesegnet.  Er  hat  ihm den Zehnten gegeben.  Und so soll  man auch in  der

Predigt – es ist hilfreich – jedenfalls wichtige Hauptpunkte kurz zusammen-

fassen.

Und dann beobachtet er noch Weiteres im Text: ohne Vater, ohne Mutter Vers 3

in Hebräer 7. Und wirklich, wenn man in 1. Mose liest, plötzlich taucht dieser

Melchisedek auf. Es wird nicht gesagt, von wem er abstammt. Ja, bei so vielen

Menschen im AT wird genau gesagt, die waren die Nachkommen von dem und

dem  und  dem  und  dem,  manchmal  ganz  viele  Generationen  werden

angegeben.  Aber  hier  bei  Melchisedek  wird  nichts  gesagt.  Kein  Vater  wird

erwähnt, keine Mutter wird erwähnt, auch kein Geschlechtsregister. Wenn wir

denken in 1. Mose 5 dieses ausführliche Geschlechtsregister der Generationen

von Adam bis Noah. Dann 1. Mose 11 ausführlich nach Noah von Sem bis

Abraham, in beiden Fällen zehn Generationen. Aber bei Melchisedek wird nichts

gesagt,  kein  Geschlechtsregister.  Und  weiter:  weder  Anfang der  Tage  noch

Ende  des  Lebens  habend.  Es  wird  nichts  gesagt  über  die  Geburt  von

Melchisedek und auch sein Lebensende wird nirgends in der Bibel beschrieben.

Ja und? Auch das hat etwas zu bedeuten, erklärt der Hebräerbrief. Nicht nur

das, was in der Bibel steht, sondern auch das, was eben nicht steht, hat eine

Bedeutung.  Warum wird  das  eben  nicht  erwähnt?  Um Melchisedek  einfach

darzustellen als einer, der existiert. Und darum wird weiter erklärt: aber dem

Sohn  Gottes  verglichen  oder  ähnlich  gemacht,  ähnlich  gemacht  durch  die

Beschreibung. Indem diese Dinge weggelassen werden, wird Melchisedek als

einer hingestellt, der einfach existiert. Natürlich hatte er eine Mutter, hatte er

- 4 -



einen Vater. Natürlich ist er geboren worden und wir können sogar sagen, das

war  ein  Kanaaniter.  Denn  damals  waren  die  Kanaaniter  im  Land  und  in

Jerusalem. Er war ein Kanaaniter, aber das wird auch nicht gesagt. Er wird

einfach als König von Salem hingestellt,  um damit  in der Beschreibung ein

Vorgeschmack zu sein von dem kommenden Messias. Und eben dadurch, dass

nichts gesagt wird über seinen Anfang und über sein Ende, wird er so dem

Sohn Gottes ähnlich gemacht.  Also wichtig:  Melchisedek ist nicht irgendwie

eine  Gotteserscheinung  im  AT.  Ja,  diese  Lehren  gibt  es.  Und  auch  die

Mormonen verkündigen solche Dinge. Aber die sind ja sowieso bekannt für

ganz absurde Dinge. Ich habe kaum je eine Sekte gesehen, die so extrem

quere Gedanken hat wie dort. Das ist wirklich sehr sehr speziell. Aber eben das

hat nichts damit zu tun. Dieser Melchisedek war ein wirklicher Mensch. Aber

so, wie der Heilige Geist ihn darstellt, ist er eben dargestellt, um ein Bild des

Sohnes  Gottes  zu  sein.  Und  der  Beweis:  aber  dem  Sohn  Gottes  ähnlich

gemacht.  Das  heißt,  er  ist  nicht  der  Sohn  Gottes.  Aber  es  gibt  durch  die

Beschreibung  Ähnlichkeiten  mit  dem Sohn  Gottes.  Ja  inwiefern?  Der  Sohn

Gottes, er hat keinen Anfang und kein Ende in seiner Gottheit. Natürlich als

Mensch wurde er schon geboren und hatte eine Mutter, keinen menschlichen

Vater. Aber hier geht es um seine ewige Existenz. Er hat keinen Anfang, er ist

ewiger Gott, und er hat kein Ende. Und interessant ist hier, dass es heißt: aber

dem Sohn Gottes ähnlich gemacht. Es könnte ja auch heißen: aber dem Wort

Gottes – so wird ja der Herr Jesus genannt in Johannes 1 'im Anfang war das

Wort, der Logos', nicht 'im Anfang wurde das Wort' sondern 'im Anfang war das

Wort',  um  zu  betonen,  damals  in  1.  Mose  1,  als  alles  begann  mit  dem

Universum, da war der Logos. Der hat nie einen Anfang gehabt. Im Anfang war

das Wort und das Wort war bei Gott. Der Logos Jesus Christus war bei dem

Vater, also ist vom Vater unterschieden. Das Wort war bei Gott und das Wort

war Gott. Also das Wort ist wirklich Gott. Aber nicht die gleiche Person wie der

Vater. Darum hat es dort im Griechischen überhaupt keinen Artikel. Es heißt

nicht 'und das Wort war der Gott', sondern 'und das Wort war Gott'. Daraus

wollten die Zeugen Jehovas machen 'ein Gott'. Die Aussage, das wäre ja eben

falsch, wenn stehen würde 'der Gott', dann würde es bedeuten, der Sohn und

- 5 -



der Vater seien identisch. Nein, der Logos war bei Gott, aber der Logos ist in

seinem Wesen Gott, darum darf's keinen Artikel haben, sonst wäre es eine

Irrlehre. Ja, dann würde es bedeuten, der Vater und der Sohn sei die gleiche

Person. Aber es gibt einen Gott,  aber in der Gottheit  diese Unterscheidung

zwischen Vater und Sohn.  Aber nun der  lange Rede kurzer  Sinn: Der  Herr

Jesus wird dort in seiner ewigen Existenz genannt 'das Wort' – 'der Logos'. Und

hier könnte stehen: Weder Anfang der Tage noch Ende des Lebens habend,

aber dem Logos verglichen, bleibt Priester auf immerdar. Aber hier steht 'aber

dem Sohn Gottes verglichen' und das ist wichtig. Das bedeutet, dass der Herr

Jesus eben auch von Ewigkeit her Sohn Gottes ist und nicht erst Sohn Gottes

geworden ist bei seiner Menschwerdung. Natürlich steht in Psalm 2 – und das

hatten wir ja schon früher behandelt, im Hebräerbrief wird das zitiert, – dass

Gott  der  Vater  in  Psalm 2  sagt:  Du  bist  mein  Sohn,  heute  habe  ich  dich

gezeugt. Das bezieht sich auf die Menschwerdung des Herrn Jesus. Er kam in

diese Welt und als Mensch wurde er von Gott gezeugt in der Jungfrau Maria.

Aber das ist der Beginn seines Seins als Sohn Gottes als Mensch. Aber der Herr

Jesus ist in seiner Gottheit auch Sohn Gottes von Ewigkeit her. Und das ist

ganz wichtig, weil es gibt diese Irrlehre, die leugnet, dass Jesus Christus von

Ewigkeit her Gottes Sohn ist. Aber glücklicherweise, selbst in den Bekenntnis-

sen der alten Kirchen, ist dieser Punkt korrekt. Also selbst diese Kirchen, die

eine Reformation ganz grundsätzlich nötig hatten, um wieder zum Wort Gottes

zurückzukommen,  die  hatten  schon vor  der  Reformation  wenigstens  diesen

Punkt festgehalten, dass der Herr Jesus ewiger Sohn ist. Aber eben es gibt

diese Irrlehre, die das bestreitet, und die sagen, der Herr Jesus sei erst Sohn

Gottes geworden durch seine Menschwerdung. Aber schlagen wir auf Johannes

16. Da sagt der Herr Jesus in Vers 28:

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;

wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Also das macht klar, dass der Herr Jesus, bevor er in die Welt kam, war er

beim Vater. Das heißt: Der Vater war sein Vater schon vor seiner Menschwer-

dung, nicht erst seit dem Moment, wo er sagt: Du bist mein Sohn, heute habe

ich dich gezeugt. Sondern der Herr Jesus war bei dem Vater und ist in die Welt

- 6 -



gekommen und hat die Welt wieder verlassen und ist zurückgegangen zum

Vater.  Das  bezeugt  seine  ewige  Sohnschaft.  Und  das  meint  eben  dieses

Verhältnis in Johannes 17 in diesem Gebet zum ewigen Vater. Das beginnt ja

auch in dem Kapitel in Johannes 17,1: 

1 … Vater,  [das  ist  das  erste  Wort] Vater,  die  Stunde ist  gekommen;

verherrliche deinen Sohn, damit dein Sohn dich verherrliche – 

Und dann lesen wir dazu in Vers 5:

5 Und  nun  verherrliche  du,  Vater,  mich  bei  dir  selbst  mit  der

Herrlichkeit, die ich bei dir hatte, ehe die Welt war.

Und da spricht er, der Sohn, der ewige Sohn, zum ewigen Vater und spricht

über  diese  Herrlichkeit  als  ewiger  Sohn  bei  dem ewigen  Vater  –  auch  vor

Erschaffung der Welt, des Kosmos.

Und dazu  aus  Sprüche  30.  Agur  Ben  Jake hat  dieses  Kapitel  verfasst  und

gehört in die Reihe der Weisen in Gottes Wort. Und er sagt, indem er 7 Fragen

stellt, Sprüche 30 Vers 4:

4 Wer ist hinaufgestiegen zum Himmel und herabgekommen? Wer hat

den  Wind  in  seine  Fäuste  gesammelt,  wer  die  Wasser  in  ein  Tuch

gebunden?  Wer  hat  alle  Enden der  Erde aufgerichtet?  Was ist  sein

Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es weißt?

Die  sechste  Frage  ist  einfach  zu  beantworten,  man  muss  ein  bisschen

weiterlesen und da sagt Agur, er möchte nicht arm sein und er möchte nicht

reich sein, weil beides Gefahren birgt. Wenn man arm ist, ist man in Gefahr,

zum Dieb zu werden, weil man eifersüchtig ist auf die Reichen oder weil einem

wirklich eben mangelt, man hat zu wenig Essen. Und wenn man reich ist, ist

man in Gefahr, dass man Gott vergisst. Und darum sagt er in Vers 9:

9 damit ich nicht satt werde und dich verleugne und spreche: Wer ist

Jahwe?, 

Herr mit Großbuchstaben im Deutschen, das ist der Name Gottes. Was ist sein

Name? Wir lesen ein bisschen weiter und der Name ist gegeben. Diese vier

Buchstaben im Hebräischen JHWH – aus gesprochen Jahwe, der ewig Seiende.

Das ist  Gottes Eigenname.  Und dann kommt aber  die  Frage:  und was der

Name seines Sohnes? Alttestamentlich wird hier gefragt, wie der Sohn Gottes

- 7 -



heißt. Nicht der Sohn Gottes, der einmal kommen wird, sondern es wird klar:

Es gibt den Sohn. Aber wie heißt er? Und das wird nie im AT verraten. Der

Name 'Jesus' wird nirgends verraten als Name des Messias. Ganz viele Namen

des Messias findet man: wunderbarer Berater, starker Gott, Vater der Ewigkeit,

Fürst des Friedens – 4 Doppelnamen in Jesaja 9 z.B. – und viele viele andere

Namen, aber 'Jesus' sollte erst verraten werden im Zusammenhang mit seiner

Menschwerdung. In Jesaja 49 sagt der Messias, dass der Herr seinen Namen

kundgetan hat von Mutterschoß an. Und darum im NT erst im Zusammenhang

mit dem Kommen des Herrn Jesus als Mensch in die Welt wird gegenüber Maria

und  unabhängig  gegenüber  Josef  dieser  Name  'Jesus'  mitgeteilt.  Aber  die

siebte Frage von Agur hat es schon in sich: was ist der Name seines Sohnes,

wenn du es weißt. 'Jesus', Hebräisch 'Jeschua'. Ganz versteckt findet man den

Namen schon, und zwar kommt das Wort 'Heil/Rettung' – 'Jeschuah' im AT an

vielen Stellen vor. Das schreibt man genau gleich wie 'Jeschua', nur hängt man

noch  ein  'He' ein  'h' hinten  an.  Drum  sagt  man  nicht  'Jeschua',  sondern

'Jeschuah'. Das verändert ein bisschen die Aussprache, aber es ist nur diese 'h'

dazu. Ich möchte ein Beispiel geben Jesaja 12 Vers 1:

1 Und an jenem Tag wirst du sagen: Ich preise dich, HERR,  [Jahwe]

denn du warst gegen mich erzürnt; dein Zorn hat sich gewendet, und

du hast mich getröstet.  2 Siehe, Gott ist meine Rettung, ich vertraue,

und fürchte mich nicht; denn Jah  [die Kurzform von Jahwe], der HERR

[Jahwe], ist meine Stärke und mein Gesang, und er ist mir zur Rettung

geworden. 

Zweimal  haben wir  hier  'Rettung'.  Und das  ist  'Jeschuah'.  Jetzt  kann man,

wenn man eine hebräische Bibel hat, kann man die Buchstaben einrahmen,

außer  dem  'He' am  Schluss,  hat  man  jetzt  alttestamentlich  den  Namen

Jeschua, und zwar: Siehe, Gott ist mein Jeschua, meine Rettung: ich vertraue,

und fürchte mich nicht; denn Jah, Jahwe, ist meine Stärke und mein Gesang,

und er ist mir zum Jeschua geworden. Er ist Mensch geworden, um als Mensch

dann eben dieser Retter zu sein, mit dem Namen Jesus, der ihm am Tag der

Beschneidung gegeben wurde, am 8. Tag nach der Geburt. Ja, das nur ganz

kurz als kleiner Exkurs, einfach um zu zeigen, dass dieses wunderbare Thema

- 8 -



des ewigen Sohnes, und das schon im AT. Und wichtig: Wenn Agur sagt 'was

ist der Name seines Sohnes', dann heißt das, dass Gott nur einen Sohn hat.

Nicht  wahr,  wenn  ich  sagen  würde  'mein  Sohn  hat  gesagt',  das  ist  völlig

verkehrt. So kann ich nicht sprechen, weil  ich habe 3 bekommen. Aber ich

kann nicht sagen 'mein Sohn hat gesagt',  sondern 'einer meiner Söhne hat

gesagt'. Aber hier wird gesprochen 'beno' das ist 'sein Sohn'. Und das hat also

nichts damit zu tun mit den Engeln, die ja genannt werden  'bene elohim' –

'Söhne Gottes, Hebräer 1. Weil Engel ganz besondere Wesen sind in dem Sinn,

dass sie alle direkt vom Schöpfer – übrigens Jesus Christus nach Kolosser 1

Vers  16  –  erschaffen  worden  sind.  Jeder  direkt,  nicht  durch

Generationenabfolge  wie  bei  den  Menschen.  Alle  sind  direkt  vom Schöpfer

erschaffen worden, so wie Adam direkt vom Schöpfer erschaffen worden ist.

Und  darum  werden  die  eben  mit  diesem  Ehrennamen  'Söhne  Gottes'

bezeichnet. Aber eben beim Herrn Jesus geht es nicht darum, dass er einer

von  diesen  Engelwesen  wäre,  sondern  er  ist  sein  Sohn.  Und  das  ist,  was

Johannes 3 Vers 16 meint mit dem 'eingeborenen Sohn' – 'monogenes' heißt:

der  einzige  in  seiner  Art,  ja.  Das  kann bedeuten  wie  in  einer  Familie,  der

'monogenes' das ist der einzige, der geboren worden ist. Aber  'monogenes'

bedeutet auch: der einzige in seiner Art. Und dort geht es eben um den ewigen

Sohn, den Gott gegeben hat: Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen

einzigen Sohn gab. 'Eingeborenen Sohn', das heißt: den einzigen in seiner Art.

Das ist der ewige Sohn. Und das ist ein wunderbares Thema, weil das eben

zum Ausdruck bringt, dass in der Gottheit von Ewigkeit her eine Gemeinschaft

war  zwischen  dem  ewigen  Vater  und  dem  ewigen  Sohn.  Und  diese

Gemeinschaft war so erfüllend, dass Gott, der dreieine Gott, genannt wird 'der

glückselige Gott'. Können wir kurz aufschlagen 1. Timotheus 1. Und da merkt

man: Die Übersetzer sind herausgefordert gewesen bei diesem Ausdruck. In

1. Timotheus 1 Vers 11 heißt es:

11 gemäß dem Evangelium der Herrlichkeit des seligen Gottes, das mir

anvertraut worden ist.

Der selige Gott weiß das. Was bedeutet das? Hier steht das Wort  'makarios'.

Das ist das normale Wort in den Seligpreisungen in Matthäus 5: Selig sind,

- 9 -



selig sind, selig  sind. Oder die Elberfelder hat das noch schöner übersetzt:

Glückselig. Den Schweizern muss man sagen: Übersetz das mal zurück auf

Schweizer Deutsch 'glückselig'. Und da merkt man, dass ist nicht einfach so

'glücklich', sondern 'überglücklich', ja. Selig ist irgendwie zu schwach, es ist

noch mehr;  'makarios' ist  wirklich ein inneres,  tiefes Glück im Tiefsten der

Person drin. Das muss nicht äußerlich so sichtbar sein, aber ganz ein tiefes,

inneres, gesegnetes Sein, Glücklichsein, in Gott. Aber jetzt wird dieses Wort für

Gott gebraucht. Und darum haben eben viele verschiedene Übersetzungen nur

übersetzt 'des seligen Gottes' und nicht 'des glückseligen Gottes'. Aber das wär

genau die Meinung, dass Gott zutiefst glücklich ist in sich selbst – und das von

Ewigkeit  her.  Gott  hatte nicht  nötig,  die  Welt  zu erschaffen,  die  Engel,  die

Menschheit, die Tiere, die Pflanzen in all  ihrer Vielfalt.  Gott hatte das nicht

nötig, um Erfüllung zu haben. Gott war in sich von Ewigkeit her erfüllt und

glücklich. Aber er hat trotzdem die Welt erschaffen und er hat trotzdem auch

uns Menschen erschaffen und wollte eine Beziehung haben zu uns und wollte

sich uns mitteilen. Aber eben dieses Glück das hatte er in sich selbst und diese

Gemeinschaft zwischen dem Vater und dem Sohn und dem Heiligen Geist, das

ist eine ewige Gemeinschaft von ewiger Glücklichkeit und darum wird dieser

Gott, der uns die frohe Botschaft, das Evangelium, hat senden lassen, wird hier

genannt 'der glückselige Gott'. Und dann nochmals in 1. Timotheus 6 Vers 15

+ 16 da heißt es:

15 die zu seiner Zeit zeigen wird der selige und alleinige Machthaber,

der König der Könige und Herr der Herren, 16 der allein Unsterblichkeit

hat, der ein unzugängliches Licht bewohnt, den keiner der Menschen

gesehen hat noch sehen kann, dem Ehre sei und ewige Macht! Amen.

Hier wird übersetzt in der Elberfelder 'der selige und alleine Machthaber'. Aber

dieses  'selig'  ist  auch wieder  das  Gleiche 'glückselig'.  Gott,  dieser  alleinige

Machthaber, König der Könige, Herr der Herren, der allein Unsterblichkeit hat

und der ein unzugängliches Licht bewohnt und kein Mensch hat Gott jemals

gesehen. Und es wird auch nie möglich sein, dass man Gott sehen kann als

Geschöpf. Dieser Gott wird her genannt 'der glückliche', eben weil der Vater im

Sohn  und  der  Sohn  im Vater  in  Gemeinschaft  mit  dem Heiligen  Geist  ein

- 10 -



völliges Glück gehabt hat. Aber das Gewaltige ist, dass Gott das offenbaren

wollte. Und dazu kam der ewige Sohn in diese Welt. Und darum ist das Thema

von  dem  ewigen  Sohn  so  wichtig,  weil  das  zeigt,  wie  Gott  jetzt  wirklich

gekannt wird in der Gemeinde. Und das übersteigt die Kenntnis Gottes, wie das

möglich war für Israel im AT. Denn erst im NT sehen wir, dass Gläubige Gott

nun 'Abba' - 'Vater' nennen dürfen – Galater 4 und Römer 8. Im Judentum hat

man behutsam darauf hingewiesen, man darf Gott in den Gebeten nicht 'Abba'

nennen. Und darum, man kann nachschauen in den Gebetsbüchern. Man nennt

die Siddur. Die sind voll von den Gebeten, die man zu allen möglichen Gelegen-

heiten  in  der  Synagoge  usw.  an  den  verschiedenen  Festtagen  beten  soll.

Schöne Gebete mit schönen Namen Gottes, aber nie wird man finden 'Abba'.

Aber der Herr Jesus hat im Garten Gethsemane gebetet: Abba, Vater, wenn es

möglich ist, so gehe dieser Kelch an mir vorüber. Und da hat der ewige Sohn

ihn so angesprochen, wie niemand sonst Gott ansprechen durfte. Aber jetzt

wird  in  Bezug  auf  die  Gemeinde,  die  den  Heiligen  Geist  an  Pfingsten

bekommen hat, Galater 4 sagt: Der Geist seines Sohnes ist in unsere Herzen

gesandt  worden,  der  da ruft:  Abba,  Vater!  Das  heißt:  Menschen sind  jetzt

hineingenommen worden in diese Gemeinschaft, die von Ewigkeit her zwischen

dem ewigen Vater und dem ewigen Sohn bestanden hat, und dürfen jetzt als

Menschen diese Beziehung haben zu dem Vater, wie der Herr Jesus sie hatte.

Das ist unfasslich. Aber das ist alles enthalten in dieser Wahrheit,  dass der

Herr Jesus eben der ewige Sohn ist und gekommen ist, um uns zu zeigen, wer

Gott ist. Und dazu möchte ich noch Johannes 1 Vers 18 lesen:

18 Niemand hat Gott jemals gesehen; der eingeborene Sohn, der im

Schoß des Vaters ist, der hat ihn kundgemacht.

Auch  da  wird  betont:  Kein  Mensch  hat  je  Gott  gesehen.  Ja  aber,  im  AT

erscheint doch Gott. Und Jesaja sagt doch in Jesaja 6: Ich sah den Herrn auf

hohem und erhabenem Thron sitzen und Engel um ihn her, die sagen: Heilig,

heilig, heilig ist der Herr, der Heerscharen, Jahwe der Heerscharen. Und er hat

gesagt 'Wehe mir!', weil er Gott gesehen hat. Ja, Gott hat im AT eine Form

annehmen können, die erträglich war für den Menschen. Aber Gott hat sich

nicht geoffenbart in seiner absoluten Gottheit. Und das war schon eine Vorweg-

- 11 -



nahme, dass schließlich Gott sich offenbaren würde im Fleisch. Darum sagt

Johannes 1 Vers 14: Und das Wort wurde Fleisch und wohnte unter uns und

wir  haben  seine  Herrlichkeit  angeschaut.  Und  dann  Johannes  1  Vers  18:

Niemand hat Gott jemals gesehen. Also Gott hat sich dann völlig geoffenbart in

dieser höchsten Offenbarung, dass der ewige Sohn Mensch geworden ist, und

zwar, um uns da hineinzuführen. Ich lese Johannes 1 Vers 12: Nachdem gesagt

wird, er kam in das Seinige und die Seinen nahmen ihn nicht an; [Die Masse in

Israel damals hat ihn verworfen.] so viele ihn aber aufnahmen, denen gab er

das Recht, das Recht, Kinder Gottes zu werden, denen, die an seinen Namen

glauben, die nicht aus Geblüt noch aus dem Willen des Fleisches, noch aus

dem Willen  des  Mannes,  sondern  aus  Gott  geboren  sind.  Hier  werden  die

Kinder Gottes erwähnt, die nun in diese Beziehung hineingenommen worden

sind  und  Gott  kennenlernen  durften  als  Abba,  Vater.  Aber  eben,  unsere

Kindschaft darf man nicht verwechseln mit der ewigen Sohnschaft des Herrn

Jesus.  Unsere  Kindschaft  hat  einen Anfang,  aber  die  Sohnschaft  des  Herrn

Jesus ist von Ewigkeit her. Und darum wird der Herr Jesus auch nie genannt

'Kind  Gottes',  immer  'Sohn  Gottes'.  Und  noch  etwas:  Gerade  im

Johannesevangelium, wo dieses Thema des ewigen Sohnes eine so wichtige

Rolle spielt, da werden die Kinder Gottes nie 'Söhne Gottes' genannt. Paulus

benutzt  das  in  Römer  8,  um zu  zeigen  eben  als  Kinder  Gottes  eine  reife

Beziehung zum Vater, da sind wir Söhne, 'Söhne Gottes', die Einsicht haben in

diese  Beziehung.  Nicht  wahr,  wer  Kinder  hat,  sobald  die  Kinder  einmal

beginnen zu fragen 'Vater,  wie  geht  es  dir?'  oder  'Wie  siehst  du  das  ganz

genau?', dann kann man ihnen sagen: 'Jetzt bist du nicht mehr mein Kind,

jetzt bist du mein Sohn geworden.' Und bei der Tochter genau gleich: 'Jetzt

bist du nicht mehr mein Kind, sondern jetzt bist du meine Tochter.' Ja, aber im

Johannesevangelium, da wird eben streng darauf geachtet, die Gläubigen sind

die Kinder Gottes und der Herr Jesus ist der Sohn, der eben auch davon spricht

von der Herrlichkeit, die er bei dem Vater hatte, ehe die Welt war. Und noch ein

Detail  Johannes  1,18:  Niemand  hat  Gott  jemals  gesehen,  der  eingeborene

Sohn [oder der einzige in seiner Art] der im Schoß des Vaters ist. Da steht im

Griechischen nicht 'ist', sondern 'on' – 'der Seiende', 'ho on'. Und da muss man

- 12 -



wissen 'ho on' – 'der Seiende', ein Partizip, das wird in der Septuaginta, in der

ältesten Bibelübersetzung, die ja im NT oft zitiert wird, benutzt in 2. Mose 3,

wo Gott sich vorstellt und erklärt, was der Name Gottes Jahwe bedeutet. Er

sagt 'Ich bin'. 'Ich bin hat mich gesandt', so soll Mose sprechen über Gott. Und

die Septuaginta übersetzt dieses 'Ich bin' mit 'ho on' – 'der Seiende'.Und jetzt

wird hier dieser Ausdruck benutzt von Johannes. Sehr überraschend sagt er

nicht  'estin' – 'ist im Schoß des Vaters',  sondern  'ho on' in dem Schoß des

Vaters.  Das  heißt:  Der  Seiende,  der  'Ich  bin  im  Schoß  des  Vaters'.  Aber

'Schoß', das ist doch eben, wenn man so kleine Kinder auf dem Schoß hat als

Vater.  Nein,  'im  Schoß  des  Vaters'  bedeutet  etwas  anderes.  Im

Johannesevangelium sehen wir, an diesem letzten Abend vor der Kreuzigung

Johannes 13, da lag Johannes im Schoße Jesu, an seiner Brust. Und das war

eben an diesem Triclinium. Das war ein dreiteiliger Tisch. An Passah ist man

nicht auf Stühlen gesessen wie sonst, sondern man lag auf Matten an diesem

dreiteiligen  Tisch.  Und  die  Ordnung  war  diese:  Petrus  und  Johannes,  die

mussten ja alles vorbereiten. Johannes hatte den ersten Platz und Petrus den

letzten Platz, damit sie von da aus gut bedienen konnten. Und dann auf dem

zweiten  Platz  war  der  Ehrenplatz  des  Gastgebers,  der  Herr  Jesus.  Und

Johannes,  wenn  er  da  war  nach  römischer  Sitte  liegend  und  ein  bisschen

zurückging mit dem Kopf, kam er an die Brust des Herrn. Und so lag er im

Schoße Jesu. Das war dieser Jünger, der sich selbst nennt 'der Jünger, den

Jesus liebte'. Natürlich liebte der Herr die anderen Jünger auch, aber Johannes

war sich am meisten bewusst, was das bedeutet. Und darum wurde er von

Gott  auserwählt,  das  Johannesevangelium zu schreiben.  Er  wusste,  was  es

heißt, im Schoß Jesu zu liegen und diese Gemeinschaft mit dem ewigen Sohn

zu genießen. Und er konnte schreiben über den ewigen Sohn, 'der Seiende im

Schoß des Vaters'. Das spricht von dieser ewigen Gemeinschaft zwischen dem

Vater und dem Sohn. Nebenbei gesagt: Und der nächste Platz war der Platz

von Judas,  denn er  war  an diesem Abend VIP,  der  Ehrengast.  Und darum

bekam er auch diesen speziellen Bissen, nämlich, kurz bevor die Hauptmahlzeit

begann, musste man Matze mit Bitterkraut essen und das dann eintauchen in

Charosset, das Früchtemus. Und der Herr Jesus gibt das Judas. Alle durften

- 13 -



nachher Bitterkraut, mussten, Bitterkraut und Matze nehmen und eintauchen,

aber der Herr sagt: Der, dem ich das Brot gebe [als Ehrengast], der ist es, der

mich überliefert. Das war dann das Zeichen. Aber das war das VIP-Zeichen.

Und muss  man sich überlegen,  wenn der  Herr  mit  dem Kopf  ein  bisschen

zurückging, dann kam er an die Brust von Judas und dessen Herz klopfte nicht

ganz normal an diesem Abend. Das können wir sicher sein. Das war furchtbar,

diese Beziehung mit dem Herrn zu haben, wenn gar keine Beziehung da ist.

Aber Johannes, das war für ihn einfach wunderbar, weil er diese Beziehung auf

eine ganz besondere Art zu dem ewigen Sohn hatte und so eben schreiben

konnte über 'der einzige Sohn, der Seiende im Schoß des Vaters, der hat ihn

kundgemacht'.

Das war ein bisschen Exkurs zu Hebräer 7. Und warum? Weil mir das eben so

wichtig war zu zeigen, warum es so wichtig ist, die ewige Sohnschaft des Herrn

Jesus nicht nur einfach im Bekenntnis festzuhalten, sondern das sind Dinge,

die gehen wirklich ans Tiefste, was unser christlicher Glaube beinhaltet. Also

darum: Wehe, wenn jemand diese Dinge antastet, angreift. Aber das ist so

klar:  ohne Vater,  ohne  Mutter,  ohne Geschlechtsregister,  weder  Anfang der

Tage noch Ende des Lebens habend, aber dem Sohn Gottes verglichen, bleibt

Priester auf immerdar. Und jetzt lernen wir daraus auch, dass es also so ist:

Der  Heilige  Geist  beschreibt  in  der  Bibel  die  Dinge  extra  in  einer  ganz

bestimmten Art  und Weise, damit  dadurch etwas Spezielles vermittelt  wird.

Und wenn das einem klargeworden ist, dann liest man das AT ganz anders.

Z.B. 1. Mose 22: Abraham soll seinen Sohn opfern. Es sind 19 Verse. Es ist

eine kurze Geschichte. Man kann sagen, wie eine Federzeichnung. Aber man

muss achten, wie der Heilige Geist die Wörter benutzt. Ich möchte das als

zweiten kurzen Exkurs kurz vorstellen. Nicht wahr, in 1. Mose 22 Vers 2 sagt

Gott:

2 … Nimm deinen Sohn, deinen einzigen, den du lieb hast, den Isaak, 

Warum steht hier nicht 'nimm Isaak und ziehe ins Land Morija', sondern es

wird hier gesagt 'deinen Sohn'? Und nun fällt auf: 12 Mal in diesen 19 Versen

wird das ausgedrückt, dass dieser Isaak Abraham gehörte, also das Possessiv-

pronomen  wird  12  Mal  verwendet  'dein',  'dein',  'dein',  um  zu  zeigen,  wie

- 14 -



wichtig dieser Sohn für das Herz von Abraham war. Und er sagt 'deinen Sohn'.

Er hätte einfach sagen können 'Isaak', 'deinen Isaak', aber 'deinen Sohn'. Hier

wird das Vater-Sohn-Verhältnis hervorgehoben, und zwar 10 Mal wird in diesen

Versen gesagt, dass Isaak sein Sohn war. Warum? Um eben klarzumachen,

dass das eine Vorabbildung ist davon, dass der ewige Vater einmal den ewigen

Sohn in diese Welt schicken wird, um hier zu sterben. Schauen wir mal in

Vers 2: 'dein Sohn' und dann Vers 3: 'Isaak, seinen Sohn' und dann Vers 7:

'Hier  bin  ich,  mein  Sohn';  Vers  8:  'Gott  wird  sich  ersehen das  Schaf  zum

Brandopfer, mein Sohn'; Vers 9: 'Und er band seinen Sohn Isaak und legte ihn

auf den Altar oben auf das Holz'; Vers 10: 'um seinen Sohn zu schlachten' und

dann Vers 12: 'Denn nun weiß ich, dass du Gott fürchtest und deinen Sohn,

deinen einzigen,  mir  nicht vorenthalten hast'  und dann wieder  Vers 13 am

Schluss: 'ihn als Brandopfer an seines Sohnes statt' und in Vers 16: 'weil du

dieses getan und deinen Sohn, deinen einzigen, mir nicht vorenthalten hast'.

Also diese Betonung, das hat eben seine Bedeutung. Der Heilige Geist hat die

Geschichte bewusst so inspiriert, Mose musste es so aufschreiben, damit es ein

Hinweis werden sollte auf den Vater, der seinen Sohn geben würde. Und in

dieser ganzen Geschichte haben wir so wunderbare Parallelen zwischen eben

Abraham und Isaak und dem Geschehen auf Golgatha. Übrigens habe ich nicht

erwähnt, in Vers 2 wird 'dein Sohn' genannt 'dein einziger'. Da wird betont 'der

einzige Sohn'. Aber es gab ja noch Ismael. Ja, aber der einzige in Seiner Art,

der wirklich der Sohn der Verheißung war, und zwar von Abraham und Sarah.

Das war eben nur Isaak. Und damit ist Isaak ein Bild auf den einzigen Sohn,

einzig in seiner Art. Und das wird zweimal gesagt 'einzigen'. Und dann eben

haben  wir  so  viele  weitere  Details,  z.B.  Isaak,  haben  wir  gesehen,  wurde

gebunden, Vers 9. Wenn wir in der Passionsgeschichte lesen, wie sie kamen

nach Gethsemane und dann banden sie den Herrn, um ihn nach Golgatha zu

führen. Und Abraham, haben wir gelesen, legte ihn auf den Altar oben auf das

Holz. Und so war der Herr Jesus eben oben auf dem Holz. Und so kann man

selber weiterfahren und all diese Parallelen … in diesen paar wenigen Versen,

wird man etwa 20 Parallelen finden. Das ist grandios. Und auch, was den Ort

angeht 'geh in das Land Morija'. Ja, wo ist das? Ja da, wo der Berg Morija

- 15 -



steht.  Der  bekannte  Berg,  auf  dessen  Südabhang  war  die  Stadt,  diese

Festungsstadt  Salem.  Darum  war  Morija  der  bekannte  Berg.  Dort  war  die

Königsstadt von Melchisedek. Und darum sagt Gott: Geh in das Land dieser

Königsstadt auf den Berg Morija. Aber er sollte ihn nicht am Morija opfern.

Morija wurde ja später der Tempelberg in Jerusalem (2. Korinther 3 Vers 1).

Aber hier sagt Gott: Und opfere ihn daselbst als Brandopfer auf einem der

Berge,  den  ich  dir  sagen  werde.  Es  gibt  eben  dort  eine  ganze  Reihe  von

Bergen, wie wir aus den Psalmen wissen: Jerusalem, Berge sind um sie her, so

ist  Gott  um sein  Volk  her.  Da  gibt  es  den  Ölberg  östlich.  Da  gibt  es  den

Südwesthügel, wo später Pfingsten stattfinden sollte, wo der Herr das Abend-

mahl eingesetzt hatte. Der heißt heute Zion. Morija wird in der Bibel auch Zion

genannt. Aber das ist ein Nachbarhügel. Zion 2 können wir sagen. Und dann

gibt es noch einen Hügel, das ist der Nordwesthügel der Altstadt heute. Dort

war Golgatha. Und Gott hat gesagt: Geh ins Land Morija und auf einem der

Berge dort sollst du ihn opfern. Und wir wissen: Als schließlich Isaak verschont

worden war, gibt Abraham diesem unbekannten Berg – darum musste Gott

sagen,  geh  ins  Land  Morija,  dieser  Berg  war  bekannt,  und  auf  einem der

unbekannten dort wirst du ihn opfern – und dann gibt Abraham ihm einen

Namen, und zwar in Vers 14: Und Abraham gab diesem Ort den Namen Adonai

Jireh, der Herr wird ausersehen. Jetzt heißt dieser Berg Adonai Jireh und Mose

erklärt:  Daher  heutigen  Tages  gesagt  wird:  Auf  dem Berg  des  Herrn  wird

ersehen werden.  Was wird da ersehen werden? Nun,  in den Versen vorher

fragte Isaak: Mein Vater,  sagt er Vers 7. Und er sprach: Hier bin ich mein

Sohn. Und er sprach: Siehe das Feuer und das Holz, wo aber ist das Schaf zum

Brandopfer?  Und  Abraham sprach:  Gott  wird  sich  ersehen  das  Schaf  zum

Brandopfer, mein Sohn. Und dann heißt es: Und sie gingen miteinander. Und

dieses Schaf  zum Brandopfer wurde tatsächlich ersehen.  Das war  dann ein

Widder. Der wurde geopfert an seiner Stelle. Aber nachher sagt Abraham: Von

jetzt an soll dieser Berg heißen 'Adonai Jireh' – 'der Herr wird ausersehen'.

Nicht 'Adonai Jarah'. Das wäre 'der Herr hat ausersehen'. Dann wäre das ein

Rückblick auf den Widder. Aber er sagt: Der Herr wird auf diesem Berg das

wahre Brandopfer ersehen, auf  das eben diese Geschichte hinweisen sollte.

- 16 -



Und so ist das eine Prophetie: Der Messias sollte auf einem Hügel im Land

Morija – aber nicht Morija selber – sterben als Opfer, und zwar sollte es dann

der gleiche sein, auf dem Isaak dargebracht werden sollte. Und der Herr Jesus

ist  wirklich  auf  dem  Nordwesthügel  von  Jerusalem,  Nachbarhügel  vom

Tempelberg, gekreuzigt  worden. Und damit  ist  auch klar:  Isaak wurde dort

geopfert. Aber wenn man das beweisen müsste, eben was wir sagen können:

Da ist  die  Prophetie,  auf  einem der  Hügel  dort  muss  der  Messias  geopfert

werden und das ist geschehen. Und jetzt können wir den Rückschluss machen:

Und das macht klar, das war eben auch der Hügel, auf dem Isaak dargebracht

wurde. Also so gewaltig diese Zusammenhänge und die Wortwahl ist eben so

gewählt  und  eben,  wenn  man  weiß,  der  Heilige  Geist  hat  alles  genauso

inspiriert mit den und den Formulierungen und meistens so knapp formuliert,

um eben auf Jesus Christus hinzuweisen. Da sieht man das AT ganz anders

und  dann  versteht  man  Hebräer:  Ohne  Vater,  ohne  Mutter,  ohne

Geschlechtsregister und das bedeutet: dem Sohn Gottes ähnlich gemacht.

Wir gehen weiter Vers 4, Hebräer 7 Vers 4: 

4 Schaut  aber,  wie  groß  dieser  war,  dem  selbst  Abraham,  der

Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Jetzt  wird hingewiesen,  in 1.  Mose 14 steht ja,  dass Abraham nach dieser

Schlacht 10 % von der Kriegsbeute Melchisedek gab, der übrigens Abraham

entgegenkam ins Tal Schawe, haben wir gelesen. Das ist das Königstal. Das ist

ein anderer Name für das Kidrontal. Das Kidrontal, das trennt ja Ölberg vom

Tempelberg, geht dann weiter und, nicht wahr, der Tempelberg erstreckt sich

nach Süden sehr weit. Da ist die Davidstadt auf dem Südabhang. Das war das

Salem zur Zeit von Melchisedek. Und dann geht dieses Tal weiter und weiter

und weiter und am Schluss ins Tote Meer. Es lohnt sich mal, wenn man das

nächste Mal diese Reise machen darf: von Qumran am Toten Meer Richtung En

Gedi, muss man gut schauen auf die Tafeln und da steht plötzlich 'Kidron', wird

angezeigt, dass da ein Wadi von den Bergen her runterkommt und dann ins

Tote Meer fließt. Das ist das Kidrontal. Das erstreckt sich von Jerusalem, dann

durch die Wüste herunter bis zum Toten Meer. Das ist das Kidrontal. Und eben

dort  oben zwischen Tempelberg  und Ölberg,  das  ist  also  grad  entlang von

- 17 -



Salem, und darum ist dieses Tal da unten, das Kidrontal bei Salem, ist das Tal

der Könige. Das Tal Schawe das ist das Königstal, haben wir gelesen in 1. Mose

14. Und noch heute ist übrigens dort eine Tafel, wer schon gut hingeschaut

hat, als er dort war, steht 'Königstal' – im Kidrontal. Das ist eben aus 1. Mose

14. Also gibt es verschiedene Namen: Tal Schawe/Königstal/Kidrontal (wörtlich

übrigens  heißt  das  'Schwarzental'  wegen  dem  Bach,  das  ist  der

Schwarzenbach). Ja. Also es gibt Leute, die wohnen in Schwarzenbach, aber

das ist eben nicht im Kidrontal, in der Schweiz. Und ein vierter Name: das Tal

Josaphat.  In  Joel  3  Vers  1  ff  wird  erklärt:  Der  Herr  Jesus,  wenn  er

wiederkommt, wird er im Tal Josaphat die Völker versammeln und sie richten

vor dem 1000jährigen Reich. Und das wird stattfinden in diesem Tal. Josaphat

heißt: der Herr richtet. Und das ist noch ein vierter Name dieses eindrücklichen

Tales. Und nun eben, Abraham begegnet dort im Tal König Melchisedek, der

rauskommt mit Brot und Wein, um Abraham zu stärken. Und Abraham gibt ihm

10 %. Und jetzt sagt der Hebräerbrief: 

4 Schaut  aber,  wie  groß  dieser  war  [dieser  Melchisedek],  dem selbst

Abraham, der Patriarch, den Zehnten von der Beute gab. 

Ja und? Ja, jetzt wird gleich erklärt, warum das etwas Besonderes ist: 

5 Und  zwar  haben  die  von  den  Söhnen  Levis,  die  das  Priestertum

empfangen, ein Gebot, den Zehnten von dem Volk zu nehmen nach

dem Gesetz [nach der Thora], das ist von ihren Brüdern, obwohl sie aus

den Lenden Abrahams gekommen sind.

Jetzt wird erklärt: Seht ihr, der Stamm Levi, der von Abraham abstammt, wie

alle  anderen  elf  Stämme Israels,  der  Stamm Levi  ist  ein  ganz  besonderer

Stamm, denn dieser Stamm durfte die anderen Stämme zehnten. Das heißt,

nach 4. Mose 18: Alle Stämme mussten 10 % von ihren Einkünften abgeben,

um den Stamm Levi, der das Priestertum bekam, zu unterstützen. Und damit

wird klargemacht, dass der Stamme Levi eben eine ganz erhabene Stellung

hatte innerhalb von Israel. Also Levi  hat die anderen gezehntet. Aber dann

wird weiter gesagt:

6 Er  aber,  der  sein  Geschlecht  nicht  von  ihnen  ableitete,  hat  den

Zehnten von Abraham genommen

- 18 -



Das ist unglaublich. Melchisedek nimmt von Abraham den Zehnten und damit

ist er also in einer erhabeneren Stellung als Abraham. Denn Abraham musste

ihm 10 % geben, nicht umgekehrt. Und von Abraham stammt dann der Stamm

Levi ab. Der hat von den anderen Stämmen 10 % genommen, darum war er

geistlich gesehen über den anderen Stämmen. Aber Melchisedek ist größer als

Abraham, der Stammvater Israels. Und Melchisedek stammt eben nicht aus

dieser Linie von Abraham. Dann wird klar: Der hat ja eine Stellung höher als

der Stammvater Israels. Und jetzt geht die Argumentation weiter. Also er hat

den Zehnten von Abraham genommen

6 … und den gesegnet, der die Verheißungen hatte. 

Jetzt kommt noch etwas dazu: Er hat nicht nur 10 % bekommen, sondern wir

haben  gelesen,  dass  er  Abraham gesegnet  hat  im  Namen  von  Gott,  dem

Höchsten. Ich lese nochmals 1. Mose 14 Vers 19:

19 Und er segnete ihn [Abraham] und sprach: Gesegnet sei Abram von

Gott, dem Höchsten, der Himmel und Erde besitzt!

Gott, der Höchste  'El  Eljon' nennt er ihn. Und jetzt erklärt der Hebräerbrief

Vers 7:

7 Ohne allen Widerspruch aber wird das Geringere von dem Besseren

gesegnet.

Also hier wird erklärt: Es ist ein geistlicher Grundsatz, dass der, der in seiner

Stellung  vor  Gott  höher  ist,  der  erteilt  den  Segen  dem,  der  niedriger  ist.

Übrigens, darum mussten die Leviten, die Söhne Levis, die Priester, mussten

das Volk segnen. Wir kennen den Aaron-Segen aus 4. Mose 6 am Schluss:

24 Der  HERR  segne  dich  und  behüte  dich!  25 Der  HERR  lasse  sein

Angesicht leuchten über dir und sei dir gnädig!  26 Der HERR erhebe

sein Angesicht auf dich und gebe dir Frieden!

Und dann wird gesagt, so sollen die Söhne Aarons Israel segnen und Gott wird

dann diesen Segen auf sie legen. Und darum, dieser Priestersegen, der wurde

jeden Tag im Tempel erteilt im Zusammenhang mit dem Morgenbrandopfer.

Priester standen auf den Treppen vor dem Tempelhaus und die mussten die

Hände  in  diesem  Fall  über  den  Kopf  halten  und  diesen  Segen  sprechen.

Hebräisch '…' Dieser warmkehlige Segen durfte Levi  den anderen Stämmen

- 19 -



geben, nicht die anderen Stämme Levi. Und noch etwas Lukas 2: Die Eltern

bringen  das  erstgeborene  Kind  in  den  Tempel,  so,  wie  es  das  Gesetz

vorgeschrieben hatte, denn die Erstgeborenen mussten Silber geben für den

Stamm Levi. Ursprünglich hatte nämlich Gott bestimmt, dass die Erstgebore-

nen in Israel aus allen Stämmen Priester sein sollten. Aber wegen der Sünde

des goldenen Kalbes hat Gott dieses Vorrecht von den Erstgeborenen wegge-

nommen und dem treuen Stamm Levi, der damals in der Sache des goldenen

Kalbes  auf  der  Seite  Gottes  stand,  gegeben.  Und  von  dort  an  hat  Gott

verordnet,  dass  alle  Erstgeborenen nach  ihrer  Geburt  eine  Abgabe für  den

Stamm Levi geben mussten. Und darum, Maria und Joseph gehen mit dem

Kind Jesus in den Tempel, um diese Abgabe zu machen. Das ist die Darbrin-

gung des Erstgeborenen. Lukas 2 Vers 25:

25 Und siehe, es war in Jerusalem ein Mensch, mit Namen Simeon; und

dieser Mensch war gerecht  und gottesfürchtig und wartete auf  den

Trost Israels; und der Heilige Geist war auf ihm. 26 Und es war ihm von

dem Heiligen Geist  ein göttlicher Ausspruch geworden, dass er den

Tod nicht sehen solle, ehe er den Christus des Herrn gesehen habe.

27 Und er kam durch den Geist in den Tempel. Und als die Eltern das

Kindlein  Jesus  hereinbrachten,  um  betreffs  seiner  nach  der

Gewohnheit des Gesetzes zu tun, 28 da nahm er es auf seine Arme und

lobte Gott und sprach:

Man ging nach Jerusalem mit dem frisch geborenen Kind. Das war gerade zur

Zeit,  als  Maria  eben etwas mehr als  einen Monat  nach der  Entbindung die

Reinigungsopfer für sich selber darbringen musste nach 3. Mose 12, da haben

sie gleich auch noch den Sohn dargebracht. Und da musste man auf der Süd-

seite  durch  das  Tor  gegen  den  innersten  Vorhof  in  dem  Tempelhaus

hineingehen.  Und ein  Tor  war  das  Tor  der  Erstgeborenen.  Da musste  man

hineingehen. Und ein Priester musste das Kind auf die Arme nehmen und das

Kind segnen und die Eltern bezahlten für das Kind. Das war dieses Pidjon ha-

Ben-  Ritual,  wie  man  das  heute  noch  im  Judentum  nennt,  Freikauf  des

Erstgeborenen. Und das macht man bis heute. In Amerika benutzt man noch

die alten Dollar, die noch aus Silber waren mit Kennedy drauf, weil das Gesetz

- 20 -



eben sagt, dass man in Silber bezahlen muss. Und das wird heute noch so

durchgeführt und natürlich von Leuten, die z.B. Kohen heißen, die wissen eben,

wir  sind aus priesterlichem Geschlecht,  stammen von Aaron ab und darum

Familienname Priester/Kohen oder Kahn, Kahane. Es gibt alle Variationen oder

Levi, Livi usw. Aber jetzt wichtig: Der Priester segnet das Kind. Und hier lesen

wir:  Simeon,  das  war  so  ein  Priester,  nimmt  das  Kind,  nachdem  sie  es

hereingebracht hatten. Übrigens in den Versen vorher sehen wir, die waren ja

schon längst im Tempel und Maria hat ihr Opfer dargebracht. Warum heißt es

hier 'und als die Eltern das Kindlein Jesus hereinbrachten'? Da gingen sie eben

durch das Tor der Erstgeborenen. Wir können also heute in Jerusalem ganz

genau sagen, welche Quadratmeter, das war das Tor der Erstgeborenen. Da

gingen sie hinein. Er nimmt ihn in die Arme. Das ist genau korrekt, wie man

das heute auch noch macht. Aber was spricht er:

29 Nun,  Herr,  entlässest  du  deinen  Knecht,  nach  deinem  Wort,  in

Frieden; 30 denn meine Augen haben dein Heil gesehen, 31 welches du

bereitet  hast  vor  dem  Angesicht  aller  Völker:  32 ein  Licht  zur

Offenbarung der Nationen und zur Herrlichkeit deines Volkes Israel. 

Der Mann weiß, das ist der Messias. Und jetzt weiß er natürlich auch, jetzt

hätte ich ein Problem, wenn ich das mache, so wie man das macht. Ich kann

das Kind gar nicht segnen. Und darum muss man genau lesen:

33 Und sein Vater und seine Mutter verwunderten sich über das, was

über  ihn geredet  wurde.  34 Und Simeon segnete sie  und sprach zu

Maria, seiner Mutter: Siehe, dieser ist gesetzt zum Fall und Aufstehen

vieler in Israel und zu einem Zeichen, dem widersprochen werden wird

- usw.

Er segnet sie, die Eltern, aber nicht das Kind. Weil ohne allen Widerspruch –

jetzt gehen wir zurück zu Hebräer 7 – 

7 Ohne allen Widerspruch aber wird das Geringere von dem Besseren

gesegnet.

Und darum konnte Simeon nur die Eltern segnen, aber nicht das Kind. Aber by

the way, so nebenbei noch: Er war also in der Position höher als Maria und

Joseph. Interessant, muss man einen Katholiken fragen, aber als ernsthafte

- 21 -



Frage:  Warum  setzt  ihr  Maria  höher  als  Simeon?  Er  ist  eigentlich  in  der

Stellung vor Gott klar deklariert  als  höher,  denn er konnte Maria und auch

Joseph segnen, aber eben nicht den Herrn Jesus. Und da ist der ganz klare

Unterschied:  Er,  der  Sohn  Gottes,  kann  mit  niemand  anderem  verglichen

werden. Gehen wir zurück zu Hebräer 7 jetzt Vers 8:

8 Und hier zwar empfangen Menschen, die sterben, die Zehnten, dort

aber einer, von dem bezeugt wird, dass er lebe; 

Also jetzt  ist  schon mal  klargeworden:  Melchisedek ist  höher  als  Abraham,

denn Abraham bekommt den Zehnten von ihm. Nun, die Leviten bekommen

auch  den  Zehnten,  aber  das  AT  berichtet,  wie  die  Leviten  immer  wieder

gestorben sind, ja. Die Bibel spricht über den Tod des Hohenpriesters. Und hier

wird aber Melchisedek beschrieben als einer, der einfach lebt und der Tod wird

nicht  berichtet.  Also  auch  dieser  Gegensatz:  Schau  mal,  Melchisedek  wird

dargestellt als lebend, aber die Leviten, die werden dargestellt als solche, die

von Generation zu Generation ständig gestorben sind. Ausdrücklich spricht die

Bibel darüber. Vers 9:

9 und  sozusagen  ist  durch  Abraham  auch  Levi,  der  die  Zehnten

empfängt, gezehntet worden,  10 denn er war noch in den Lenden des

Vaters, als Melchisedek ihm entgegenging. 

Heute würden wir sagen: Die Gene von Levi, die waren schon in Abraham ent-

halten, ja. Und indem Melchisedek Abraham gezehntet hat, hat er gleich auch

den Stamm Levi gezehntet. Und damit ist klar: Das levitische Priestertum ist

klar unter dem Priestertum von Melchisedek. Und jetzt geht’s weiter Vers 11:

11 Wenn  nun  die  Vollkommenheit  durch  das  levitische  Priestertum

wäre (denn in Verbindung damit hat das Volk das Gesetz  [die Thora]

empfangen),  welches  Bedürfnis  wäre  noch  vorhanden,  dass  ein

anderer Priester nach der Ordnung Melchisedeks aufsteht und nicht

nach der Ordnung Aarons genannt wird? 

Wir  haben  gesehen,  in  den  früheren  Kapiteln  zitiert  Paulus  wiederholt  aus

Psalm  110,  wo  gesagt  wird  von  dem  Messias,  er  wird  Priester  nach  der

Ordnung Melchisedek sein. Und jetzt argumentiert Paulus: Wenn das levitische

Priestertum – und das hat ja Gott eingesetzt damals, als er Israel die Thora am

- 22 -



Sinai gab, – wenn das eigentlich das Endgültige gewesen wäre, das auch eben

die letzte Antwort  auf  die Frage von Sünde und Vergebung gegeben hätte,

warum wird im AT dann gesprochen, dass der Messias nach der Ordnung eines

anderen  Priestertums  aufstehen  soll,  nämlich  nach  der  Ordnung  von

Melchisedek. Das deutet doch alttestamentlich schon an, dass das levitische

Priestertum nicht das endgültige sein kann, dass etwas anderes noch kommen

muss. Das ist die Argumentation. Und die ist völlig entwaffnend, verblüffend.

Für jeden Orthodoxen, der das AT kennt: Oh, das haben wir gar noch nie uns

überlegt. Aber das ist nicht das einzige. Im NT haben wir das ständig solche

Argumentationen aus dem AT, die sind eigentlich eine totale Überraschung für

das orthodoxe Judentum. Wow, stimmt, das kann gar nicht endgültig sein. Da

muss ja etwas anderes kommen. Ja, und wir gehen weiter Vers 12:

12 Denn wenn das Priestertum geändert wird, so findet notwendiger-

weise auch eine Änderung des Gesetzes statt. 

Das ist unglaublich, diese Aussage. Ja, dann wäre die Thora, in der Art, wie sie

am Sinai  Israel  gegeben wurde als  Wort Gottes,  nicht das Definitive.  Nein,

wenn  ja  alttestamentlich  angekündigt  wird,  da  gibt  es  eine  Änderung  im

Priestertum, dann ist eben auch die Thora mit den Geboten, die Gott Israel –

übrigens nur Israel und nicht den anderen Völkern – so gegeben hat, ist damit

auch  quasi  zeitlich  beschränkt.  Ja.  Dann  muss  also  auch,  was  die  Thora

anbetrifft, eine Änderung kommen. Totale Überraschung. Aber es ist zwingend.

Ja natürlich. Es ist nicht das Definitive. Und dann Vers 13:

13 Denn  der,  von  dem dies  gesagt  wird,  gehört  zu  einem  anderen

Stamm, aus dem niemand am Altar gedient hat. 

Ja,  es  wird  ja  von  dem  Messias  gesagt,  er  werde  Priester  sein  nach  der

Ordnung Melchisedeks. Und von dem Messias wurde im AT klar gesagt, er wird

kommen aus dem Stamm Levi. 1. Mose 49 Vers 10 Jakobs Segen an Juda

sagt: bis das Shilo kommt, d.h. der Ruhebringer, der Friedebringer. Bis das

Shilo kommt und ihm werden die Nationen gehorchen. Aus den Völkern werden

sie kommen und werden den Messias finden. Aber das wird gesagt zu Juda.

Und darum wird auch in 1. Chronika, können wir das kurz aufschlagen, wo in

den Geschlechtsregistern der Stamm Juda beschrieben wird, da wird gesagt,

- 23 -



dass der Fürst aus Juda kommen wird. 1. Chronika. Ich geb die Stelle nachher

an, dann muss ich nicht da suchen. Da heißt es: und der Fürst ist aus ihm, der

'nagid', das ist das gleiche Wort wie in Daniel 9, wo gesagt wird, nach den

Jahrwochen wird der Fürst kommen und dann getötet werden, der Fürst, der

Messias. Da wird er auch 'nagid' genannt. Also ganz klar, aus dem Stamm Juda

kommt der Messias. Aber der Stamm Juda nach dem Gesetz durfte nie etwas

zu tun haben mit  dem Priesterdienst  am Altar.  Also darum macht  hier  der

Hebräerbrief klar, also da muss ja etwas ganz grundsätzlich an dem Gesetz

geändert werden, weil da einer Priester wird, und zwar ein höherer Priester als

das aaronitische levitische Priestertum, der nichts mit dem Stamm Levi zu tun

hat.  Aber das Gesetz sagt: nur Levi.  Aber die Prophetie sagt:  Der Messias

kommt aus Juda. Da muss also das Gesetz eine Änderung erfahren. Und jetzt

geht es weiter Vers 14:

14 Denn es ist  offenbar,  dass unser  Herr  aus Juda entsprossen ist,

einem Stamm, über den Mose in Bezug auf Priester nichts geredet hat.

Also es ist völlig klar, er muss nicht mal eine Bibelstelle angeben wie 1. Mose

49 Vers 10, um zu zeigen, der Messias kommt aus dem Stamm Juda. Es ist

völlig klar: Der Herr Jesus, unser Herr, kommt aus Juda. Aber nach der Thora

wäre er unmöglich Priester. Vers 15:

15 Und es ist noch weit augenscheinlicher, wenn, nach der Gleichheit

Melchisedeks, ein anderer Priester aufsteht,  16 der es nicht nach dem

Gesetz eines fleischlichen Gebots geworden ist, sondern nach der Kraft

eines  unauflöslichen  Lebens.  17 Denn  ihm  wird  bezeugt:  „  Du  bist

Priester in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks.“ 

Also es wird noch klarer, dass dieses Priestertum des Messias höher ist, weil

das ein Priestertum ist in Ewigkeit, das nie aufhört. Aber die Leviten hatten ein

Gesetz  mit  einem fleischlichen  Gebot.  Hier  heißt  'fleischlich'  nicht  'sündig',

sondern  'fleischlich'  heißt  hier:  eines,  das  entspricht  dem  natürlichen

Menschsein seit dem Sündenfall, wo man eben stirbt. Das war also ein Gesetz

in Bezug auf Menschen, die eben immer wieder durch den Tod abgelöst wurden

von einer nächsten Generation. Aber bei  diesem Priestertum heißt es,  dass

- 24 -



wird in alle Ewigkeit weitergehen. Das ist doch viel höher. Und dann kommt –

könnte man sagen – die Bombe mit Vers 18, aber das nach der Pause.

Wir fahren weiter in Hebräer 7. Jetzt kommt Vers 18:

18 Denn da ist  eine Abschaffung des vorhergehenden Gebots seiner

Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen 19 (denn das Gesetz  [die Thora]

hat nichts zur Vollendung gebracht) und die Einführung einer besseren

Hoffnung, durch die wir Gott nahen. 

Das ist natürlich jetzt ein Hammer für die Hebräer. Aber das mussten sie hier

lernen. Das AT macht das selber klar, dass eben so eine Änderung kommen

wird, dass das System der Thora, wie das Gott am Sinai Israel übergeben hat

(2.  Mose  19)  in  Verbindung  mit  all  diesen  Hunderten  von  Geboten,

zusammengefasst  in den zehn Geboten,  aber  sind insgesamt Hunderte von

Geboten,  und  die  sind  unzertrennlich  verwoben  mit  dem  Priester-  und

Tempeldienst der Leviten. Aber – macht hier Paulus klar – das AT hat klarge-

macht, dass das nicht die letzte Antwort Gottes ist, sondern dass da etwas

anderes kommen wird, und zwar in Verbindung mit dem Kommen des Messias.

Und hier  wird gesagt: Da ist  eine Abschaffung des vorhergehenden Gebots

seiner Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen. Und das ist nicht eine Kritik an

der Thora an sich. Das Gesetz Gottes, die Thora wie Gott sie gegeben hat am

Sinai, das ist Gottes Wort und das ist in sich vollkommen. Aber man muss eben

Folgendes sehen, in Römer 7 wird gesagt in Vers 12:

12 So ist also das Gesetz [und gemeint ist hier die Thora] heilig und das

Gebot  [das  sind  die  einzelnen  Befehle  innerhalb  der  Thora] heilig  und

gerecht und gut. 

Und noch etwas Vers 14:

14 Denn wir wissen, dass das Gesetz geistlich ist,

Also die Thora ist nicht nur heilig, gerecht, gut, sondern auch noch geistlich.

D.h. in ihr sind geistlich tiefe Schätze verborgen. Aber jetzt lesen wir in Römer

8 Vers 2:

2 Denn das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich

frei gemacht von dem Gesetz der Sünde und des Todes. 

- 25 -



Hier haben wir zweimal das Wort 'Gesetz', aber beide Male ist nicht die Thora

gemeint. Man muss sehr aufpassen im Römerbrief, das Wort 'Gesetz' wird ganz

unterschiedlich gebraucht. Das erste 'das Gesetz des Geistes des Lebens' das

ist  all  das  Gesetzmäßige  in  Verbindung  mit  dem  Heiligen  Geist,  der  hier

genannt wird 'der Geist des Lebens'. Also so, wie der Geist Gottes handelt,

wirkt,  das ist alles  nicht irgendwie mutwillig,  sondern das entspricht genau

dem Wesen Gottes, denn der Heilige Geist ist Gott. Und darum wird gesagt:

das Gesetz des Geistes des Lebens in Christus Jesus hat mich frei gemacht von

dem Gesetz der Sünde. Nicht wahr, die Sünde in uns, die verdorbene Natur

nach Römer 5 Vers 12 und Folgende hat auch eine Gesetzmäßigkeit, und zwar

die  Gesetzmäßigkeit  ist:  Diese  Natur  kann  nichts  anderes  als  Sünden

produzieren. Aber jetzt wird hier erklärt: Der Geist des Lebens hat mich durch

die Bekehrung – sagt Paulus – frei gemacht von diesem Gesetz der Sünde in

mir.  Und  dann  wird  gesagt:  Gesetz  der  Sünde  und  des  Todes.  Der  Tod

funktioniert auch nach einer ganz bestimmten Gesetzmäßigkeit. Römer 6 Vers

23 sagt: Der Lohn der Sünde ist der Tod. Absolute Gesetzmäßigkeiten. Sünde

hat als Folge das Gericht Gottes und den Tod zur Folge. Aber hier sagt also

Paulus von 3 Gesetzen: Gesetz des Geistes des Lebens, das Gesetz der Sünde,

das  Gesetz  des  Todes.  Aber  eben,  das  Gesetz  des  Geistes  des  Lebens  in

Christus Jesus, d.h. also, der Heilige Geist in Verbindung mit dem, was der

Herr Jesus gemacht hat am Kreuz, hat mich befreit von dieser Gesetzmäßigkeit

der  Sünde in  mir  und auch von der  Gesetzmäßigkeit  des  Todes.  Und jetzt

kommt der Satz, auf den ich hinaus wollte: 

3 Denn das dem Gesetz Unmögliche, weil es durch das Fleisch kraftlos

war,  tat  Gott,  indem  er,  seinen  eigenen  Sohn  in  Gleichheit  des

Fleisches der Sünde und für die Sünde sendend, die Sünde im Fleisch

verurteilte, 

Hier bedeutet Gesetz jetzt die Thora. Also es gibt etwas, das für das Gesetz

unmöglich war, nämlich Menschen zu retten. Aber das Gesetz selber ist heilig,

gerecht und gut. Das Gesetz ist geistlich und trotzdem konnte es uns nicht

retten. Warum? Weil das Gesetz gar nicht dafür gegeben war von Gott. Das

Gesetz war gegeben, um den Menschen zu zeigen: Wenn ihr alles erfüllt, alle

- 26 -



Gebote, dann werdet ihr leben. So steht das in 3. Mose 18 Vers 5. Also wer die

Thora eingehalten hätte, der hätte nie sterben müssen. Aber wir wissen: Alle

Generationen sind gestorben seit Mose. Warum? Weil sie's eben nicht einhalten

konnten. Aber die Thora sagt: Und wer es nicht einhält, und zwar einmal nicht

einhält,  das  ist  der  zwölfte  Fluch  der  Leviten  zwischen  Ebal  und  Garizim

5. Mose 27, der letzte Vers: 

26 Verflucht  ist,  wer  nicht  bleibt  in  allem,  was  in  dem  Buche  des

Gesetzes geschrieben steht, um es zu tun. 

Wer einmal fällt, kommt unter den Fluch. So streng ist das Gesetz. Und darum

wird klar: Das Gesetz konnte uns nur zeigen, dass wir Sünder sind und Gnade

brauchen. Aber das konnte uns nicht retten. Darum steht hier: Denn das dem

Gesetz  Unmögliche  tat  Gott.  Aber  hier  wird  erklärt:  Das  Gesetz  ist  nicht

irgendwie schlecht und darum konnte es etwas nicht. Sondern es heißt hier:

denn das dem Gesetz Unmögliche, weil es durch das Fleisch kraftlos war. Das

Material ist schlecht. Nicht wahr, wir Menschen haben das Fleisch in uns, die

verdorbene sündige Natur, geerbt von dem gefallenen Adam. Und das taugt

nichts. Das Gesetz ist so perfekt, ja. Und wer das eingehalten hätte, der hätte

dadurch  Leben  gehabt.  Aber  die  Testpersonen,  die  taugten  nichts.  Ein

Vergleich: Michelangelo. Man würde ihm einen Haufen Sand geben und sagen:

Mach daraus ein wunderbares Standbild, sagen wir mal von Mose. Er hätte

gesagt: Gebt mir Granit, dann mach ich was. Aber mit diesem Material, das

taugt  nichts.  Nun,  der  Sand  stellt  nicht  Michelangelos  Fähigkeit  in  Frage,

sondern einfach das Material taugt nichts. Aber ein wirklich guter Granit, das

wär's. Und so ist es auch, eben das Gesetz wird nicht in Frage gestellt dadurch,

dass es dem Gesetz nicht möglich war zu retten. Das Material taugte nichts.

Und darum, weil es dem Gesetz unmöglich war, uns zu retten, hat Gott einge-

griffen. Das ist die Aussage: Denn das dem Gesetz Unmögliche, weil es durch

das Fleisch kraftlos war, tat Gott. Und wie hat er es gemacht?: indem er seinen

eigenen  Sohn  in  Gleichheit  des  Fleisches  der  Sünde  und  für  die  Sünde

sendend... Der Sohn Gottes wurde ein wirklicher Mensch, sündlos, perfekt. Das

bezeugt uns das Wort Gottes klar. Aber äußerlich sah er aus wie alle anderen

Menschen,  die  Sünder  waren.  Darum heißt  es  hier  'in  Ähnlichkeit'.  Das  ist

- 27 -



besser  übersetzt  als  'Gleichheit'.  Sondern  'in  Ähnlichkeit  des  Fleisches  der

Sünde'. Er sah ähnlich aus wie die gefallenen Menschen. Darum am Jordan,

das war eine ganz kritische Situation. Die Menschen kamen in Massen und sie

haben ihre Sünden bekannt bei Johannes dem Täufer. Die Pharisäer nicht. Die

dachten 'wir sind schon recht'. Aber Massen von Menschen kamen. Die haben

ihre Sünden bekannt und dann wurden sie getauft im Jordan. Und dann kam

plötzlich einer, ein Mann aus Nazareth. Und er kommt zu Johannes und will sich

taufen lassen. Und Johannes realisiert, das geht ja nicht, das ist der Messias.

Ich müsste von ihm getauft werden. Und er sagt: Lass es so, dass alle Gerech-

tigkeit erfüllt wird, und lässt sich von ihm taufen. Muss man sich vorstellen:

Die Menschen haben zugeschaut. Von Weitem haben die ja nicht gehört, ob er

was bekannt hat wie die anderen, die haben ja alle Sünde bekannt und dann

untertauchen im Jordan und dann kam wieder der nächste, hat sich unter-

tauchen  lassen.  Da  hätten  die  Menschen  denken  können:  Der  Mann  von

Nazareth, der ist ein Mensch so wie andere, ja, auch mit Händen, mit einem

Kopf,  mit Haaren, ja,  genau gleich. Er war ein wirklicher Mensch, nicht ein

Scheinmensch.  Das  ist  auch ein  Sünder,  bestimmt hat  er  Sünden bekannt.

Aber er hatte keine Sünden bekannt. Und darum kam aus dem Himmel eine

Stimme:  Dieser  ist  mein  geliebter  Sohn,  an  welchem  ich  Wohlgefallen

gefunden habe. Damit dieser Moment nicht eben einen Anlass geben konnte,

dass die Menschen denken, dass ist auch ein Sünder, dass klar wird: dass ist

der geliebte Sohn. Und das ist der einzige, der nach all diesen Zeiten seit Mose

gekommen ist und die Thora wirklich 100 % eingehalten hat. Alles an ihm war

nur  wohlgefällig,  wie  er  gelebt  hat.  Und  das  hat  die  Stimme  Gottes  so

akustisch hörbar für die Volksmengen mitgeteilt. Eben Gott hat ihn gesandt in

Ähnlichkeit des Fleisches der Sünde und für die Sünde sendend, hat er die

Sünde im Fleisch verurteilt. 'Für die Sünde sendend' muss ich auch erklären.

Der Ausdruck 'für die Sünde' das ist im Griechischen genau der Ausdruck, der

in der Septuaginta-Übersetzung, hab ich ja schon erklärt, die älteste griechi-

schen  Übersetzung,  die  oft  im  NT  zitiert  wird,  wurde  gebraucht  für  die

Sündopfer in 3.  Mose.  Sündopfer wird genannt 'Opfer für  die Sünde'.  Oder

einfach 'für die Sünde', das reicht schon als Ausdruck für 'Sündopfer'. Also Gott

- 28 -



hat den Herrn Jesus gesandt. Er sah aus wie sündige Menschen, obwohl er

vollkommen  war.  Aber  er  wurde  das  Sündopfer  auf  Golgatha.  Und  das

bedeutet, dass Gott den Herrn Jesus identifiziert hat mit uns, juristisch. Das ist

2. Korinther 5,21:

21 Den, der Sünde nicht kannte, hat er für uns zur Sünde gemacht [Gott

für uns zur Sünde gemacht], damit wir Gottes Gerechtigkeit würden in

ihm.

Also der Herr Jesus wurde am Kreuz von Gott identifiziert mit unserem ganzen

Wesen, als wäre er die Ursache gewesen der Sünde in unserem Leben. Und

dazu kommt, wie 1. Petrus 2 sagt, dass er unsere Sünden – in der Mehrzahl –

getragen hat  an seinem Leib.  Und so ist  der  Herr  Jesus  der  Sündenträger

geworden und er wurde eins gemacht mit uns und darum hat Gott ihn am

Kreuz verlassen und er musste schreien: Mein Gott, mein Gott, warum hast du

mich verlassen? Und so hat Gott ihn gesandt als Sündopfer und hat das Gericht

über unsere sündige Natur vollzogen. Das bedeutet: tat Gott, indem er, seinen

eigenen  Sohn  in  Ähnlichkeit  des  Fleisches  der  Sünde  und  für  die  Sünde

sendend, die Sünde im Fleisch verurteilte. An ihm als Menschen hat Gott das

Gericht gebracht nicht nur über das, was ich getan habe, all  die einzelnen

Sünden  in  meinem  Leben,  sondern  auch  für  das,  was  ich  von  Natur  als

gefallener Mensch bin. Auch dafür ist der Herr Jesus gestorben. Jetzt hat man

vielleicht noch einen zweiten Grund zum Danken: nicht nur für all die Sünden,

die vergeben sind, sondern dass Gott uns auch eben alles gut gemacht hat im

Blick auf unsere sündige Natur, dass der Herr Jesus auch das Gericht, für das,

was ich bin, getragen hat. Und dann heißt es:

4 auf dass das Recht des Gesetzes erfüllt würde in uns, die nicht nach

dem Fleisch, sondern nach dem Geist wandeln.

'Das Recht des Gesetzes', das ist die gerechte Forderung der Thora. Die wird

jetzt erfüllt, in denen, die bekehrt sind. D.h., all die Gebote im NT, die sind ja

nicht  einfach  im  Gegensatz  zur  Thora.  Das,  was  Gott  im  AT  als  Sünde

bezeichnet,  wird  nicht  plötzlich  im  NT  etwas  Gutes.  Das,  was  Gott  als

Gerechtigkeit  bezeichnet  in  der  Thora,  das  wird  nicht  plötzlich  im  NT  zur

- 29 -



Ungerechtigkeit.  Aber es ist so, dass hier eine Abschaffung geschieht. Jetzt

kommen wir zurück zu Hebräer 7 Vers 18: 

18 Denn da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebotes seiner

Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen

Das heißt also: Gott hat das ganze System gewissermaßen zur Seite gestellt

und durch den Messias ist ein neues System gekommen. Und diese Gebote, die

der Herr Jesus gebracht hat, diese Gebote werden genannt 'das Gesetz des

Messias'.  Dieser Ausdruck kommt vor im Galaterbrief.  Können wir  das kurz

aufschlagen. Galater 6 da steht in Vers 2 und man beachte in einem Brief, der

ganz scharf geschrieben ist für nichtjüdische Christen, die gemeint haben, es

wäre korrekt, wenn sie sich als Christen jetzt auch unter die Thora vom Sinai

stellen würden. Und jetzt sollten sie beginnen, Passah zu feiern und Schawuot

und Laubhütten, Sukkot. Sie sollten die Gebote des Sinais auch erfüllen. Und

der  Brief  ist  so  scharf.  Paulus  sagt  in  Galater  4:  Ihr  beobachtet  Tage und

Monate und Jahre.  Ich fürchte,  ob ich  etwa vergeblich  um euch gearbeitet

habe. Also er macht klar: Im Christentum, wenn es um die Gemeinde geht, da

sind wir nicht wieder unter das alte System gestellt worden. Denn es war ja

klar, es sollte eine Abschaffung dieses Systems geben und der Messias sollte

etwas ganz Neues bringen. Und das sind die Gebote des Messias.  Und das

steht in Galater 6 Vers 2:

2 Einer  trage  des  anderen  Lasten,  und  so  erfüllt  das  Gesetz  des

Christus. 

Christus ist Griechisch für Messias. Das Gesetz des Messias. Und sehen wir: Im

Gesetz des Messias, da darf man nicht plötzlich stehlen. Natürlich in der Thora

heißt es 'du sollst nicht stehlen'. Und im NT im Epheserbrief Kapitel 4 heißt es:

Wer gestohlen hat, stehle nicht mehr, sondern arbeite vielmehr das Gute mit

seinen Händen, damit er den Bedürftigen mitzuteilen habe. Da darf man nicht

plötzlich stehlen. Aber das Gesetz des Christus stellt uns nicht unter die Thora

vom Sinai,  sondern sagt einfach das Gleiche mit anderen Worten nochmals

'nicht stehlen'. Es war verboten unter der Thora, die Ehe zu brechen. Und das

gilt im NT genau gleich, aber noch viel mehr. In Epheser 5,25 sagt Paulus, dass

Männer ihre Frauen so lieben sollen, wie Christus die Gemeinde geliebt und

- 30 -



sich selbst für sie hingegeben hatte. Das ist noch viel mehr, als nur einfach 'du

sollst nicht ehebrechen'. Die Frau wirklich lieben, sich hingeben, merken wir,

das Gesetz des Christus ist auf einer viel höheren Ebene. Und so gibt es ganz

ganz viele Parallelen, dass ist eben, dass die rechte Forderung des Gesetzes,

der  Thora,  die  wird  in  uns  erfüllt.  Aber  das  bedeutet  nicht,  dass  in  der

Gemeinde plötzlich das Sabbathgebot auch gelten würde, das Gott ausdrück-

lich Israel gegeben hat 2. Mose 31 letzter Abschnitt. Das ist das Zeichen des

Bundes Gottes mit den Kindern Israel und nicht mit den anderen Völkern und

auch nicht mit der Gemeinde. Und darum, das ist ein Schock, was wir hier

haben  im Hebräerbrief  für  all  die,  die  meinen,  man  müsste  die  Gemeinde

wieder unter das Gesetz stellen vom Sinai. Nein, sondern wir stehen unter dem

Gesetz  des  Messias  und da  sind  Dinge  ganz  grundsätzlich  anders.  Und da

haben wir es eben nicht zu tun mit dem levitischen Priestertum, sondern mit

dem Priestertum des Herrn Jesus nach der Ordnung von Melchisedek. Das ist

eine ganz andere Ordnung und das muss man ganz klar trennen. Und darum

ist  es  so  schlimm,  wenn  man  heute  in  der  Gemeinde  wieder  Passahfeier

einführen will. Es ist natürlich nützlich, wenn man ganz genau weiß, wie war

eine Passahfeier und wie war das genau mit der letzten Passahfeier des Herrn

mit den Jüngern? Und man kann viele Dinge dadurch besser verstehen. Man

muss die jüdischen Feste genau kennen, um die geistliche tiefe Bedeutung der

Thora zu kennen. Und das ist ein unglaublicher Reichtum. Aber das heißt nicht,

dass man die Gemeinde unter die Thora stellen soll und gewissermaßen das

alte System mit dem neuen System mischen soll. Das geht absolut nicht. Alles

an seinen Platz. Und darum war es mir wichtig zu zeigen: Die Thora ist nicht

irgendwie etwas Minderwertiges. Nein, sie ist heilig, gerecht und gut, geistlich.

Aber es war ihr nicht möglich, eben Menschen zu retten. Aber das war nicht,

weil die Thora nicht gut war, sondern das Material taugte nichts, wie gesagt.

Und  Gott  hat  das  levitische  Priestertum  eingesetzt  in  Verbindung  mit  der

Thora.  Und  dieses  levitische  Priestertum  konnte  nicht  die  Rettung  bringen

durch diese bildlichen Opfer von Tieren.  Aber das hat eine tiefe Bedeutung

gehabt. Aber das AT hat schon klargemacht, das ist nicht das Definitive. Darum

spricht das AT selber von einem anderen Priestertum, das dann in Ewigkeit

- 31 -



sein  soll.  Das  wird  dann  nicht  mehr  abgelöst.  Das  ist  der  Punkt,  ja.  Da

kommen vielleicht wieder Schulstunden in den Sinn, Deutschunterricht früher,

Lessing 'Die Erziehung des Menschengeschlechts',  ja.  Das ist der Mann mit

Nathan der  Weise,  der  hat so die  Zweifel  gestreut.  Ich mag mich erinnern

damals auf dem Gymnasium, Schulkollegen, die mit Glauben gar nichts am Hut

hatten und Ideen wie: Ja, jetzt ist der neue Bund, damals war der alte Bund,

aber mal könnte noch etwas anderes kommen. Nein, die Bibel sagt ganz klar:

Der neue Bund, den der Messias bringen sollte, da kommen wir erst später im

Hebräerbrief, das ist die nächste Bombe, drauf zu sprechen, der macht klar,

der neue Bund sollte ein ewiger Bund werden. Der wird nicht später nochmals

von etwas anderem abgelöst. Und dieses Priestertum des Herrn Jesus nach der

Ordnung  von  Melchisedek,  das  soll  in  alle  Ewigkeit  gelten,  das  wird  nicht

plötzlich wieder von etwas anderem abgelöst werden. Aber das vom Sinai, das

war nicht das Definitive und darum musste da eine Änderung kommen. Und

wir werden dann sehen ab Kapitel 8, da führt Paulus Jeremia 31,31 an – ich

nehme das jetzt ein bisschen vorweg – und da wird in Jeremia gesprochen:

Tage kommen, da Gott einen neuen Bund machen wird, der nicht mehr so sein

wird wie der Bund, den Gott geschlossen hat, als er Israel aus Ägypten geführt

hat zum Sinai. Im AT selber wird gesagt, da kommt ein neuer Bund. Und wir

werden sehen, Argumentation: Ja, allein mit dieser Nennung 'neuer Bund' wird

der Bund von vorher alt gemacht. Ja, was ist der Kontrast zu 'neu', 'alt'. Und

was alt ist, veraltet und verschwindet. Das ist dann die Schlussfolgerung von

Hebräer 8, da haben wir den großen Bogen schon mal gezogen. Hebräer 8

Vers 13:

13 Indem er sagt: „einen neuen“ [wohlverstanden im AT in Jeremia 31,31],

hat er den ersten [der erste Bund mit Israel, das ist der Bund vom Sinai] alt

gemacht; was aber alt wird und veraltet, ist dem Verschwinden nahe.

Das ist … Man ist einfach platt. Da kann man nicht mehr dagegen argumentie-

ren.  Das  ist  so  logisch  und glasklar,  kristallklar  argumentiert:  Es  gibt  eine

Änderung. Die Thora vom Sinai ist nicht gedacht für die Ewigkeit.  Und das

neue System das ist das System, das der Messias bringt. Und dieses System

wird … Ich sage 'System', das klingt – ich weiß – sehr kalt und trocken, aber

- 32 -



irgendein Wort muss ich ja bringen, um einfach zu zeigen: Das Gesamte, das,

was der Herr Jesus bringen sollte, all die Segnungen, die aus seinem Werk

entstanden sind, all die Gebote, die eben die Gebote des Christus sind, das

nenn ich jetzt mal 'System'. Aber das bleibt für die Ewigkeit. Und jetzt noch

was, es gibt ja manche Leute, die sagen: Also das finde ich gar nicht gerecht,

dass  man vom Alten Testament spricht,  das ist  eigentlich  beleidigend.  Und

tatsächlich, also wenn ich mit orthodoxen Juden spreche, benutze ich nicht den

Ausdruck  'Altes  Testament',  sondern  sage  ich  'Tanach'.  Das  ist  die  übliche

Bezeichnung für den ersten Teil unserer Bibel. Das ist die Abkürzung für T –

Thora (Gesetz), N – Nevi'im (Propheten) und CH – Chetuvim (Schriften), also

TNKCH und dann setzt man einfach zwei A rein. So macht man im Hebräischen

neue Wörter, ja. Wir machen das im Deutschen einfach so: U-N-O, das gibt

dann die UNO. Ja, aber das sind auch ein paar Wörter zusammengesetzt. Und

Tanach, das ist eben TNCH Thora/Nevi'im/Chetuvim. Und dann versteht man

und weiß genau, wovon man spricht. Oft sage ich dann aber auch, wenn ich

Hebräisch spreche Mikra. Das ist einfach das Wort für Bibel. Und dann weiß

man auch nicht, ob ich jetzt vom Alten Testament spreche oder vom Neuen,

weil man sagt für beides Mikra, ja. 'Hebräisch … Mikra' – 'es ist geschrieben in

der Bibel'. Das ist dann so ganz neutral. Aber man muss natürlich schließlich

an den Punkt kommen und zeigen: Aber der Tanach steht eben in Verbindung

mit dem alten Bund und im Tanach selber wird gesprochen von einem neuen

Bund. Und damit ist der Begriff 'alter Bund' 'Altes Testament', Testament heißt

ja Bund, Altes Testament nicht eine Beleidigung, sondern das ist die Sprache

der Bibel und macht klar, dass dieses System – das heißt jetzt eben das Gesetz

vom Sinai – nicht gedacht war als etwas, das für die Ewigkeit gilt, sondern

dass  es da eine Ablösung geben sollte.  Und da sind wir  angekommen,  ich

komme nochmals auf Hebräer 7,18:

18 Denn da ist eine Abschaffung des vorhergehenden Gebotes seiner

Schwachheit und Nutzlosigkeit wegen 

Und das war der Ausgangspunkt für den langen Exkurs. Das ist keine Belei-

digung der Thora, die vollkommen Gottes Wort ist und auch in alle Ewigkeit als

Wort Gottes steht. Nicht wahr, der Herr Jesus sagt in Matthäus 5 Vers 17, dass

- 33 -



eben kein Tüttel und kein Strichlein von dem Gesetz vergehen wird. Das Wort

Gottes besteht weiter und die Thora die brauchen wir unbedingt, um eben mit

ihr auch alles das, was in Verbindung mit dem Herrn Jesus steht, verstehen zu

können. Denn all diese geistlichen Belehrungen der Thora in Verbindung mit

den Opfern und dem Priestertum usw., das weist alles hin auf den Herrn Jesus.

Das  ist  voll  von  Belehrung  und  das  dürfen  wir  nie  aufgeben.  Das  ist  ein

gewaltiger Reichtum unseres Glaubens. Aber die Gemeinde steht nicht unter

dem Bund und darum müssen wir auch keine Tieropfer bringen. Also niemand

man  muss  denken,  sobald  der  dritte  Tempel  steht,  da  muss  ich  dann  ein

Brandopfer bringen in Jerusalem. Nein, alles an seinem Ort lassen und eben

die  Gemeinde  nicht  mit  Israel  vermischen.  Also  jetzt  haben  wir  hier  diese

Abschaffung  wegen  seiner  Schwachheit  und  Nutzlosigkeit,  aber  ich  habe

gesagt:  Die  Schwachheit  und  Nutzlosigkeit  liegt  an  dem  unbrauchbaren

Material sündiger Menschen und nicht daran, dass die Thora in sich irgendwie

nicht gut oder nicht etwas Vollkommenes wäre. Aber Gott hat es eben nicht zur

Rettung  gegeben,  sondern  um  vorzubereiten  auf  die  Rettung,  dass  man

versteht:  Wir  brauchen  einen  Erlöser,  der  das  erfüllt,  was  in  der  Thora

vorgebildet ist. Und darum wird gesagt: 

19 … und die Einführung einer besseren Hoffnung, durch die wir Gott

nahen.

Der  Messias  hat  eine  ganz  neue  Art  eingeführt,  wie  wir  zu  Gott  kommen

können, und zwar viel näher, als man das nach der Thora konnte. Nur eine

Abstammungslinie aus dem Stamm Levi durfte in das Heiligtum hineingehen,

nämlich die Nachkommen von Aaron.  Nicht  mal  alle  aus dem Stamm Levi,

sondern nur die aus dieser Familie Aaron. Und ins Allerheiligste durfte niemand

rein, außer einmal im Jahr der Hohepriester,  aber nicht ohne Blut.  Und wir

werden sehen, in Hebräer 10 zeigt dann der Apostel Paulus: und wir haben

jetzt im Himmel ein Heiligtum, das offen steht, weil durch den Tod des Herrn

Jesus der Scheidevorhang geöffnet ist und wir haben einen freien, direkten

Zugang zu Gott  in  einer  Art  und Weise,  wie  man das  im AT nicht  kennen

konnte. Und wir haben eine viel tiefere Beziehung zu Gott als wie das unter

dem Gesetz überhaupt möglich gewesen ist. Und das ist diese Einführung einer

- 34 -



besseren Hoffnung, durch die wir Gott nahen, zu ihm kommen als Priester. Und

jetzt Vers 20:

20 Und inwiefern dies nicht ohne Eidschwur geschah (denn jene sind

ohne Eidschwur Priester geworden, 21 dieser aber mit Eidschwur durch

den, der zu ihm sprach: [jetzt kommt das Zitat aus Psalm 110 Vers 4] „ Der

Herr hat geschworen, und es wird ihn nicht gereuen: Du bist Priester

in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks“), 

Nun müssen wir das gut verstehen: Im Judentum ist von Alters her klar, Psalm

110 ist ein messianischer Psalm, d.h. ein Psalm, der auf Jesus Christus als

Messias hinweist, also der auf den Messias hinweist. Und wir wissen, dieser

Messias  ist  Jesus  Christus.  Und  jetzt  wird  hier  gesagt  'der  Herr  hat

geschworen: Du bist Priester in Ewigkeit!'. Also der Messias sollte durch einen

Schwur  Gottes  in  seinen  Dienst  eingesetzt  werden.  Und jetzt  argumentiert

Paulus: Bei den Priestern aus dem Stamm Levi, aus der Familie von Aaron, da

gab es keinen Schwur von Seiten Gottes. Gott hat einfach angeordnet, dass

Aaron und seine Söhne, dass die Priester sein sollen. Und das reicht ja, weil wir

haben  schon  letztes  Mal  in  Hebräer  6  gesehen,  dass  Gottes  Wort  ist

unveränderlich in dem Sinn: das gilt und das ist die Wahrheit. Wenn Gott etwas

verspricht, wenn Gott etwas sagt, dann kann man sich darauf verlassen, das

ist schon klar. Aber warum heißt es dann in gewissen Ausnahmefällen, dass

Gott  geschworen  hat?  Das  haben  wir  in  Hebräer  6  letztes  Mal  gesehen,

gegenüber Abraham hat Gott geschworen, um quasi mit einem Schwur noch

eine zusätzliche Bestätigung einer bestimmten Verheißung zu geben, so dass

wir  durch  zwei  unveränderliche  Dinge,  wobei  es  unmöglich  war,  dass  Gott

lügen sollte (Hebräer 6 Vers 18) einen starken Trost hätten. Also zwei Dinge:

Das Wort Gottes an sich ist unverbrüchlich, zweitens ein Schwur. Nun, beim

levitischen Priestertum hat Gott einfach gesagt, das soll so sein, das reicht.

Aber  beim  Messias  heißt  es  nicht  nur  'du  bist  Priester  nach  der  Ordnung

Melchisedeks',  sondern Gott hat geschworen. Und das macht klar,  dass das

noch wichtiger ist, weil das mit einem Schwur noch unterstrichen wird. Und das

ist nochmals ein Argument, um zu zeigen, dieses Priestertum nach Melchisedek

das ist höher als das levitische. Versteht man das? Vers 22:

- 35 -



22 insofern ist Jesus auch Bürge eines besseren Bundes geworden.

Jetzt kommt eben das Thema 'Bund' plötzlich mit hinein, bisher hatten wir das

da im Text noch nicht gefunden, aber ich habe es schon ein bisschen vorweg-

genommen, ja, das Thema ist in Kapitel 8. Aber hier wird das jetzt schon mal

angesprochen, dass also Jesus, der Messias, steht für einen besseren Bund.

Und das ist, wie wir sehen werden, der neue Bund. Und damit wird nochmals

ein Kontrast gemacht zu dem Bund vom Sinai. Der konnte nicht der definitive

Bund sein, es gibt einen besseren Bund. Und Jesus Christus ist Bürge eines

besseren Bundes. Und dann ein weiteres Argument Vers 23:

23 Und von jenen  [also von denen aus dem Stamm Levi] sind mehrere

Priester  geworden,  weil  sie  durch  den  Tod  verhindert  waren  zu

bleiben; 

Ja, so war's. Zuerst war Aaron. Aber der lebte ja nur eine bestimmte Zeit, am

Ende der Wüstenwanderung starb Aaron. Und dann kam Eleasar, sein Sohn.

Aber Eleasar schließlich starb auch. Und dann kam der nächste Hohenpriester,

der war Pinehas. Und so geht die hohepriesterliche Reihe weiter. Sie waren

durch den Tod abgelöst, wie es hier heißt: von jenen sind mehrere Priester

geworden, weil sie durch den Tod verhindert waren zu bleiben.

24 dieser  aber,  weil  er  in  Ewigkeit  bleibt,  hat  ein  unveränderliches

Priestertum.

Von dem Messias heißt es: Du bist Priester in Ewigkeit. Das heißt, er wird nie

mehr sterben. Ganz wichtig: Römer 6 sagt, dass der Herr Jesus, er ist einmal

für uns gestorben als Opfer, aber jetzt wird er nie mehr sterben. Golgatha wird

sich in alle Ewigkeit nie mehr wiederholen. Was da geschehen ist als Höhe-

punkt des ganzen geschichtlichen Dramas hier auf Erden, das wird stehen in

alle Ewigkeit vor uns. Und es wird nie mehr ein zweites Golgatha irgendwann in

der Ewigkeit geben. Dieses Golgatha wird vor uns stehen, er selber wird aber

als dieser höchste Priester in Ewigkeit bleiben. Und damit ist sein Priestertum

unveränderlich.  Wie  ich  schon  angetönt  habe,  es  wird  also  nicht  plötzlich

wieder mal einen Systemwechsel geben, das bleibt für alle Ewigkeit. Und dann

kommt Vers 25:

- 36 -



25 Daher vermag er diejenigen auch völlig zu erretten, die durch ihn

Gott nahen, indem er allezeit lebt, um sich für sie zu verwenden.

Für sie zu verwenden heißt: für sie zu beten, für sie zu bitten, sie zu vertreten

vor Gott. Also das bedeutet: Der Herr Jesus als Hoherpriester jetzt im Himmel

betet für Menschen. Jetzt Frage: Geht es hier in Vers 25 um Errettete oder um

solche,  die  noch  errettet  werden  sollen?  Daher  vermag er  diejenigen  auch

völlig zu erretten, die durch ihn Gott nahen. Das sind definitiv Erlöste, denn die

werden genannt 'die durch ihn Gott nahen'. Nur Erlöste können durch Jesus

Christus zu Gott  kommen, gewohnheitsmäßig zu ihm Zugang haben. Wieso

heißt es hier 'völlig zu erretten'? Nun ganz wichtig: 'erretten' in der Bibel heißt

nicht immer 'erretten'. Oder genauer gesagt: Das Wort 'erretten' wird in der

Bibel ganz verschieden verwendet, z.B. für 'Errettung vor dem ewigen Tod'.

Das ist das, was wir gemeinhin mit 'erretten' meinen. Ist jemand errettet, das

heißt,  er  ist  errettet  worden  von  allen  Sünden  und  gerettet  für  Zeit  und

Ewigkeit in der himmlischen Herrlichkeit. Aber das Wort 'erretten' wird auch

gebraucht  'aus  Versuchungen  herausretten',  'aus  gefährlichen  Situationen

retten', so, wie wir das Wort auch im Alltag brauchen. Ein Rettungswagen, das

ist nicht einer der das Heil vermittelt, das ist ja kein Evangelisationswagen, ja.

Der Rettungswagen der kommt, um jemanden, der vielleicht in einem sehr

schlimmen Fall einen Herzstillstand hat, dann eine Herzmassage verpassen und

das Leben retten. Also aus einer gefährlichen Situation, und zwar ein Unfall,

herausretten.  Und in  diesem Sinn wird  das  Wort  'retten'  in  der  Bibel  auch

gebraucht. Und das Wort 'retten' wird z.B. auch gebraucht für die Entrückung,

wenn der Herr Jesus kommen wird, um die Gläubigen von dieser Erde wegzu-

nehmen, um sie zu retten vor dem Gericht, beschrieben in der Offenbarung,

das über diese Welt kommen wird. Und darum heißt es in 1. Thessalonicher 1

Vers 9, die Thessalonicher haben sich bekehrt von den Götzenbildern zu Gott,

zu dem lebendigen Gott, und dann heißt es: und um seinen Sohn zu erwarten,

Jesus, der uns rettet vor dem kommenden Zorn. Diese Rettung kommt erst in

der Zukunft. Also der Herr Jesus wird kommen und wird uns retten vor dem

kommenden Zorn, der die Welt treffen wird. Und so lohnt es sich mal, eine

Konkordanz  zu  nehmen,  man  kann  auch  eine  elektronische  Konkordanz

- 37 -



nehmen, aber alle Wörter mit 'retten' suchen und dann merkt man: Ach so, da

haben wir das Wort 'retten' in diesem Sinn verwendet und da geht es um die

ewige Errettung, da geht es um diese zukünftige Errettung. Das ist wirklich so

erhellend,  wenn  man das  macht.  Und jetzt  wird  klar:  Er  vermag völlig  zu

erretten, d.h., wir sind auf dem Weg als Erlöste durch eine sehr gefährliche

Welt  und  wer  weiß,  womit  wir  morgen  konfrontiert  werden  und  in  welche

Situationen  wir  hereinkommen.  Und  es  gibt  ja  solche  Dinge,  die  kommen

plötzlich an einen heran und man hat das gar nicht erwartet und fühlt sich

auch  irgendwie  nicht  vorbereitet  auf  die  Situation:  Wie  muss  ich  jetzt  da

reagieren? Ja, so sind wir auf dem Weg durch die Wüste wie damals Israel.

Und natürlich damals hat der Hohepriester auch für die Israeliten gebetet. Und

wir haben den Herrn Jesus im Himmel und er betet, dass wir durch unsere

Wüstenreise hindurchkommen in das himmlische Kanaan, unbeschadet: 

25 Und er vermag auch diejenigen völlig zu erretten, die durch ihn Gott

nahen, indem er allezeit lebt, 

Wir müssen nicht denken, vielleicht plötzlich der himmlische Hohepriester stirbt

und wer betet für uns? Das ist kein Thema mehr. Er ist da für uns – jeden Tag.

Und er betet im Himmel, dass wir an diesen Klippen im Leben unbeschadet

vorbeikommen  und  so  das  Ziel  erreichen  werden.  Eben,  das  ist  ein  ganz

anderes Priestertum als da, wo man ständig durch den Tod wieder abgelöst

wurde. Vers 26:

26 Denn  ein  solcher  Hoherpriester  geziemte  uns  auch:  heilig,

unschuldig, unbefleckt, 

Wenn man vergleicht mit dem Hohenpriester im AT, Aaron. Und was hat dieser

Mann gemacht damals mit dem goldenen Kalb? Der hat sich mitreißen lassen

und war schließlich bereit, da das zu organisieren, diesen abscheulichen, was

sie bezeichneten als Gottesdienst. Dabei war das eine richtige Party, wo es

richtig abging, ja. Die Musik hat sich so verändert, dass Josua sagt, das ist

Krieg  da  unten.  Mose  sagt,  das  ist  kein  Krieg,  aber  die  Musik  hat  sich

verändert, nicht mehr so wie nach dem Roten Meer, als dieses glückliche Lied

der  Erlösung  gesungen  worden  war.  Die  haben  da  unten  Lärm  gemacht,

Lärmmusik als Gottesdienst. Aber Aaron hat gesagt: Morgen ist ein Fest dem

- 38 -



Herrn, Jahwe. Und da war noch ein goldenes Kalb dabei. Unglaublich. Aber das

war richtig lustig und die sind hingesessen, die haben gegessen und dann sind

sie aufgestanden, haben getanzt. Richtig, Tanz als Gottesdienst. So ging das

ab und da hat Aaron mitgemacht. Und hier lesen wir: ein solcher Hoherpriester

geziemte uns auch: heilig, unschuldig, unbefleckt. Und später, als Mirjam so

ein Problem hatte mit ihrem Bruder, da hat sie auch Aaron angestachelt, um

gegen Mose zu sprechen (4. Mose 12) und es heißt im Hebräischen wörtlich,

dass Mirjam sprach gegen Mose und Aaron. Aber das Verb 'sprach' ist weiblich

und  bezieht  sich  klar  auf  Mirjam  und  dann  ist  Aaron  auch  noch  im  Satz

angehängt. Das war ganz klar: Sie war die treibende Figur, aber die hat diesen

Aaron mitgezogen. Und da haben sie gegen Mose gesprochen, aber Gott hat

sich dann auf die Seite von Mose gestellt. Und sie haben gesagt: Bist du quasi

der Einzige, meinst du eigentlich, du du allein. Nein, das hat er nie gemeint,

hat doch die anderen anerkannt und stehenlassen. Er hat einfach das gemacht,

was der Herr ihm gegeben hatte. Aber das war der Hohepriester Aaron. Oder

wenn wir später denken, Eli 1. Samuel, der Hohepriester in Shilo, der wirklich

versagt hatte im Blick auf seine kriminellen Söhne, die im Zusammenhang mit

Gottesdienst  und  Stiftshütte  in  Shilo  haben  die  Unzucht  getrieben  ganz

versteckt im Hintergrund. Furchtbar war das. Und er wusste diese Dinge, aber

er  hat  nicht  durchgegriffen  als  oberster  Richter  von  Israel.  Eine  traurige

Geschichte:  Ein  Mann,  der  eigentlich  den  Herrn  schon  liebte,  aber  es  ist

wirklich so geworden wie mit seinen natürlichen Augen. Es heißt, er konnte

nicht mehr klar sehen und schließlich heißt es sogar, die Augen war starr. Der

hatte  keinen  geistlichen  Durchblick  gehabt.  Und  so  etwas  anderes,  ja.

Schließlich  starb  er  mit  Genickbruch.  Aber  hier  steht:  heilig,  unschuldig,

unbefleckt. Denken wir an Kajaphas, Hoherpriester in Jerusalem. Und dieser

üble Mensch verurteilt den Messias zum Tod in einer so heuchlerischen Art und

Weise. Oder denken wir an diesen Hohenpriester in Apostelgeschichte 23. Das

war  der  Hohepriester  Ananias,  bekannt  auch außerbiblisch als  Ananias  Ben

Nedebaios. Also auch in der jüdischen Literatur wird gesagt, das war ein ganz

übler Mann, korrupt, verdreht. Und Paulus stand vor ihm vor dem Sanhedrin

und hat gesagt: Gott schlage dich du getünchte Wand! Also in Wirklichkeit bist

- 39 -



du eine Wand voll schrecklicher Löcher, ja. Und dafür gibt’s im Italienischen

einen Ausdruck:  Il  galci  natura.  Das sind die Stellen an der Mauer,  wo der

Verputz abgebröckelt ist. Aber eben, wenn man das dann so verpicht, dann

kann man Dinge, die gar nicht in Ordnung sind im Hintergrund, die kann man

so fromm übertünchen. Und Paulus sagt diesem Hohenpriester: Du getünchte

Wand, Gott wird dich schlagen! Und der Mann war wirklich korrupt. Und hier

steht: heilig, unschuldig, unbefleckt. Und dann:

26 … abgesondert von den Sündern [Jetzt ist der Herr Jesus nicht mehr in

dieser  Welt  sondern  ist  weit  weg,  nämlich:] höher  als  die  Himmel

geworden, 

Er hat den allerhöchsten Platz als Mensch im Himmel eingenommen.

27 der nicht Tag für Tag nötig hat, wie die Hohenpriester, zuerst für die

eigenen Sünden Schlachtopfer darzubringen, dann für die des Volkes;

Ja, die Hohenpriester im alten System die mussten für sich selber auch opfern,

weil sie eben ein Leben hatten, wo Sünde vorkam. Aber der Herr Jesus muss

nicht so etwas tun. Und dann heißt es:

27 … denn dies hat er ein für alle Mal getan, als er sich selbst geopfert

hat.

Der muss also nie Opfer für sich darbringen, aber im Blick auf unsere Sünden

hat er das einmal gemacht und das hat dann genügt. Aber die Hohenpriester

die  mussten ständig  Opfer  bringen für  sich  und für  das  Volk  und am Jom

Kippur für das ganze Volk. Aber das hat der Herr Jesus nicht nötig: Einmal sein

Opfer und das reicht für alle Ewigkeit. Er hat sich selber geopfert und nicht wie

die irgendwelche Tiere. Und dann Vers 28:

28 Denn  das  Gesetz  bestellt  Menschen  zu  Hohenpriestern,  die

Schwachheit  haben;  das  Wort  des  Eidschwurs  aber,  der  nach  dem

Gesetz gekommen ist, einen Sohn, vollendet in Ewigkeit.

Also das alte System hat zu tun mit Priestern, die selber Probleme hatten. Aber

das Neue,  das der Messias bringen sollte,  das hat zu tun mit  dem ewigen

Sohn, der Gott ist und vollkommener Mensch, ein Sohn vollendet in Ewigkeit.

Und das ist eben gekommen nach dem Gesetz, nach der Thora. Zuerst dieses

- 40 -



Zeitalter mit der Thora und dann sollte das Zeitalter kommen mit dem Messias

und seinem vollkommenen System. 

Und das führt dann zu Teil 2 im Hebräerbrief. Das alles war jetzt Teil 1, wo die

Erhabenheit der Person des Herrn Jesus vorgestellt wird. Und der Teil 2 beginnt

in Kapitel 8. Da geht es um die Erhabenheit des messianischen Bundes, des

neuen Bundes. Und das beginnt gleich mit einer Zusammenfassung von Kapitel

1 bis 7:

1 Die Summe dessen aber, was wir sagen, ist: Wir haben einen solchen

Hohenpriester,  der  sich  gesetzt  hat  zur  Rechten  des  Thrones  der

Majestät  in  den  Himmeln,  2 ein  Diener  des  Heiligtums  und  der

wahrhaftigen Hütte, die der Herr errichtet hat, nicht der Mensch.

Das  ist  die  Zusammenfassung:  Dieser  erhabene  Hohepriester,  der  jetzt  im

Himmel auf der rechten Seite Gottes auf dem Thron sitzt, nicht wahr, das kann

man  nicht  vergleichen  mit  einem  Hohenpriester,  der  einmal  im  Jahr  ins

Allerheiligste ging, aber wehe, nicht ohne Blut eines Opfers unter Angst. Man

muss immer Angst haben, vielleicht stirbt der Hohepriester, wenn das Opfer

nicht genau nach den Vorschriften dargebracht wird. Wir haben das ja letztes

Mal behandelt, dass man sogar begann, dem Hohenpriester ein Seil um das

Bein zu binden, um im Todesfall ihn aus dem Allerheiligsten zu evakuieren. Das

war immer eine ganz angespannte Sache der  Jom Kippur zu Tempelzeiten.

Aber jetzt: Wir haben einen Hohenpriester, der ist ständig im Allerheiligsten auf

dem Thron  Gottes,  da,  wo  die  Bundeslade  im Himmel  ist,  ein  Diener  des

Heiligtums und der wahrhaftigen Hütte. Das heißt: Er steht in Verbindung mit

dem  himmlischen  Tempel,  dem  Original,  von  dem  die  Stiftshütte  und  der

Tempel in Jerusalem nur ein Abbild war. Das wird dann in den weiteren Versen

erklärt.  Und diesen Tempel  hat  Gott  aufgebaut,  nicht  Menschen.  Menschen

haben  den  zweiten  Tempel  gebaut  zur  Zeit  des  Herrn  Jesus,  den

Salomotempel, die Stiftshütte. Aber da ein Tempel im Himmel. Und jetzt etwas

ganz Wichtiges, hier steht nicht nur 'da ist ein Hoherpriester, der sich gesetzt

hat  zur  Rechten  des  Thrones',  sondern  es  heißt  'wir  haben  einen  solchen

Hohenpriester'.  Da wird unsere Beziehung gezeigt  und der  gehört  uns.  Wir

haben. Dieser Erhabene gehört uns. Das erinnert an das Hohelied. Nicht wahr,

- 41 -



die Braut sagt: Mein Geliebter ist mein und ich bin sein. Und später wächst

dann die Liebe immer mehr. Das ist normal in einer richtigen Ehe, das Hohelied

beschreibt  ja  die  jung  Vermählten.  Sie  werden  noch  Braut  und  Bräutigam

genannt, aber sie sind schon verheiratet. Und da sagt sie in Kapitel 2: Mein

Geliebter ist mein und ich bin sein. Wir haben einen solchen Hohenpriester.

Mein Geliebter ist mein. Aber sieht man, die Braut die denkt zuerst an sich, er

gehört mir und ich natürlich auch ihm. Ja, aber es ist so, wie ich das heute

erklärt habe bei den kleinen Kindern. Die kämen nie auf die Frage zu sagen:

Papa, wie geht es dir? Dann wären sie ja schon Söhne und Töchter, aber sie

sind eben Kinder. Aber später kann das kommen, sollte auch kommen. Aber im

Hohenlied lesen wir dann später, da sagt die Braut: Ich bin meines Geliebten

und mein Geliebter ist mein. Da denkt sie zuerst an ihn und dann an sich. Das

ist schon eine Entwicklung, ja. Da wächst man schon ein bisschen über sich

hinaus. Aber es wird noch schöner. Man muss das Hohelied weiterlesen und

dann kommt diese Feststellung: Ich bin meines Geliebten und nach mir ist sein

Verlangen. Da denkt sie eigentlich nur noch an ihn, was es für ihn bedeutet. Da

wächst sie noch mehr über sich hinaus. Es ist nicht, dass man das 'Ich' aufgibt,

das wäre Nihilismus, ja. Es geht nicht, dass unser 'Ich' nichts ist. aber eben,

dass er im Vordergrund steht. Und so sieht man dieses Wachstum und hier

haben wir eben diesen Gedanken: Wir haben einen solchen Hohenpriester. Also

das ist: Mein Geliebter ist mein und ich bin sein.

Ja wollen wir hier enden. Nicht wahr, ich habe das Blatt vorbereitet bis Kapitel

9, aber nur Vers 5. Und ich muss sagen, ganz viel von Kapitel 8 habe ich schon

erklärt.  Darum nächstes  Mal  wird  das  ziemlich  schnell  gehen.  Und  mir  ist

grundsätzlich wichtig, dass wir genügend Material auf dem Skript haben. Aber

ich fühle mich überhaupt nicht verpflichtet,  an einem Bibelstudientag damit

zum Schluss zu kommen, und zwar, weil ich nicht mehr hasse, als in Eile über

Dinge hinwegzugehen, die eigentlich unserem Herzen so wichtig und kostbar

sein müssen. Und dann ist es, wie man ein Gefäß auffüllt oder ein Gefäß mit

Loch  unten.  Das  kann's  ja  nicht  sein.  Man muss  wirklich  einen  geistlichen

Gewinn davon haben.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 42 -


