Der Hebraerbrief - 04 - 5,1 - 6,20 - ID R190.04

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grundliche Vers-fur-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

23.02.2019

ID R190.04

Wir kommen heute zu Hebraer Kapitel 5 und ich mdchte gleich lesen ab Vers 1.
Das Wichtigste ist immer das Wort Gottes. Und auch bei einer Predigt ist es
ganz wichtig das klare Vorlesen des Wortes Gottes. Es kann dann sein, dass
eine Predigt daneben geht, ja, das kann's geben. Aber dann kann man dem
Bruder immer noch am Schluss sagen, dass diese Worte, die er am Anfang
gelesen hat, dass die wirklich wunderbar waren. Hebraer 5 ab Vers 1:

1 Denn jeder aus Menschen genommene Hohepriester wird fiir
Menschen bestellt in den Sachen mit Gott, damit er sowohl Gaben als
auch Schlachtopfer fiir Siinden darbringe; 2 der Nachsicht zu haben
vermag mit den Unwissenden und Irrenden, da auch er selbst mit
Schwachheit behaftet ist; 3 und deswegen muss er, wie fiir das Volk,
so auch fiir sich selbst opfern fiir die Siinden. 4+ Und niemand nimmt
sich selbst die Ehre, sondern er wird von Gott berufen so wie auch
Aaron. s So hat auch der Christus sich nicht selbst verherrlicht, um
Hoherpriester zu werden, sondern der, der zu ihm gesagt hat: , Du
bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt." ¢ Wie er auch an einer
anderen Stelle sagt: , Du bist Priester in Ewigkeit nach der Ordnung
Melchisedeks." 7 Der in den Tagen seines Fleisches, da er sowohl
Bitten als Flehen dem, der ihn aus dem Tod zu erretten vermochte, mit
starkem Schreien und Tranen dargebracht hat (und um seiner
Frommigkeit willen erhort worden ist), s obwohl er Sohn war, an dem,

was er litt, den Gehorsam lernte; s und, vollendet worden, ist er allen,

-1-



die ihm gehorchen, der Urheber ewigen Heils geworden, 10 von Gott
begriiBt als Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks.

Zunachst mal bis dahin. Wir haben gesehen in den vergangenen Malen: Das
Thema des Hebraerbriefes heiBt '"Wir sehen Jesus'. Der ganze Brief besteht aus
drei groBen Blocken. Der erste Block kann Uberschrieben werden mit 'Die Erha-
benheit des Messias'. Das geht von Kapitel 1 bis zum Schluss von Kapitel 7.
Wenn wir also heute versuchen, Kapitel 5, 6 und 7 durchzunehmen, schlieBen
wir damit diesen ersten Block des Hebrderbriefes ab. Und dann kommt ein
zweiter Block, den man betiteln kann mit 'Die Erhabenheit des messianischen
Bundes'. Hier wird erklart, dass der Messias einen neuen Bund einflihren sollte
im Kontrast zu dem alten Bund vom Sinai. Und dann der dritte Teil 'Die
Erhabenheit des messianischen Glaubensweges' Kapitel 10 Vers 19 bis zum
Schluss des Briefes. Und in diesem Teil haben wir dann auch das berihmte
Kapitel 11 Uber die Glaubenshelden des Alten Testaments. Also wir sind immer
noch dran an Teil 1 'Die Erhabenheit des Messias'. Und da haben wir gesehen,
der Brief beginnt damit, uns vorzustellen 'Jesus der Sohn Gottes ist gréBer als
die Engel'. Mit sieben Zitaten aus dem AT wird bewiesen, dass Jesus der
Messias, der ewige Gott ist und auch der Schépfer aller Dinge. Und dann gibt
es einen kleinen Einschub und da wird gewarnt vor Abfall. Und dann haben wir
gesehen, in Kapitel 2 Vers 5 kommt dann 'Jesus der Menschensohn ist gréBer
als alle Menschen auf Erden'. Also da wird der Herr Jesus vorgestellt als
Messias, der Uber der ganzen Menschheit steht. Kapitel 1 Uber der ganzen
Engelwelt. Und dann wird auch noch erklart: Jesus ist damit auch gréBer als
Mose. Mose war auch ein Mensch, aber natlrlich ein ganz besonderer Mensch,
der eben Israel und dann auch der Menschheit die Thora geben musste, die
5 Blcher Mose am Anfang der Bibel. Aber der Messias musste gréBer sein als
Mose. Und dann kam ein Einschub II - wieder eine Warnung vor Abfall. Und
darin wird gleich noch erlautert: Jesus ist gréBer als Josua. Mose war nicht in
der Lage, das Volk in den Segen Gottes zu bringen. Josua konnte das Volk ins
verheiBene Land fuhren, aber es wird da klargemacht, dass er das Volk nicht
zur volligen Ruhe bringen konnte. Das kann nur der Messias, der eben gréBer
ist als Josua. Und dann kommt ein nachster Teil ab Kapitel 4 Vers 14 bis 5 Vers

10, also genau da, wo wir gelesen haben.

-2 -



Aber letztes Mal haben wir eben schon Kapitel 4 Vers 14 gesehen, wo es heilt:
Da wir nun einen groBen Hohenpriester haben, der durch die Himmel gegangen
ist, Jesus, der Sohn Gottes. Und in diesem ganzen Abschnitt wird uns
klargemacht 'Jesus ist groBer als der erste Hohepriester Israels Aaron'. Das
wird uns jetzt beschaftigen und dann werden wir sehen, es kommt dann ab
Vers 11 ein Einschub III - wieder eine Warnung vor Abfall. Und da geht es um
das Thema 'Fortschritt im Glauben und véllige Errettung' Kapitel 5 Vers 11 bis
6 Vers 20. Und dann kommt schlieBlich 'Jesus ist Hoherpriester nach der
Ordnung Melchisedeks'. Das ist dann Kapitel 7. Und jetzt versteht man auch,
warum ich eben bis Kapitel 7 kommen moéchte, um diesen Block so einheitlich
zu Ende fuhren zu kénnen.

Nun, Kapitel 5 Vers 1 da wird uns klargemacht die grundlegende Aufgabe der
aaronitischen Hohenpriester, also von Aaron selber und von all den Hohen-
priestern, die ihm nachfolgen sollten. Die grundlegende Aufgabe war:
Darbringung von Opfern flir andere Menschen. Nochmals:

1 Denn jeder aus Menschen genommene Hohepriester wird fiir
Menschen bestellt in den Sachen mit Gott, damit er sowohl Gaben als
auch Schlachtopfer fiir Siinden darbringe;

Der Begriff 'Gaben' meint Ubrigens die unblutigen Speisopfer 3. Mose 2 und
dann 'Schlachtopfer flr Stinden' das meint dann eben blutige Opfer. Vers 2:

2 der Nachsicht zu haben vermag mit den Unwissenden und Irrenden,
da auch er selbst mit Schwachheit behaftet ist;

Hier wird erklart: Aaronitische Hohepriester die hatten Verstandnis fur
menschliches Versagen vor Gott. Die konnten da voll mitfihlen. Warum? Weil
sie selber auch gefallene und irrtumsfahige Menschen waren. Vers 3:

3 und deswegen muss er [der Hohepriester], wie fiir das Volk, so auch
fiir sich selbst opfern fiir die Siinden.

Das bedeutet also: Der Hohepriester in Israel musste zuerst fUr das eigene
Sundenproblem Opfer darbringen. In 3. Mose 4 geht es um das Sundopfer und
die erste Kategorie von Sindopfern ist ein Opfer fur den gesalbten Priester.
Und das meint eben fiir den Hohenpriester, der ja als Hoherpriester gesalbt
wurde, durch Salbung eingesetzt wurde, wenn er stndigt, dann muss er selber

fur sich Opfer darbringen. Und das wird hier eben betont. Die mlssen zuerst

-3 -



einmal flr sich selber Opfer bringen und dann naturlich auch flr die andern
Israeliten. Vers 4:

4 Und niemand nimmt sich selbst die Ehre, sondern er wird von Gott
berufen wie auch Aaron.

Also es ist ein Grundsatz: Niemand kann sich selber zum Hohenpriester
machen. Man muss grundsatzlich dazu von Gott ernannt werden. Und so war
das auch flr Aaron den ersten Hohenpriester Israels. Das sehen wir auch in
2. Mose 28 wird genau erklart die Kleider, die man fir Aaron machen sollte und
dann auch fir seine Séhne. Und diese hohepriesterliche Wirde wird ihm von
Gott gegeben, er wird von Gott dazu berufen. Und dann wird eben der
Gedanke weitergeflhrt Vers 5:

5 So hat auch der Christus [Und da ist es wichtig, wenn wir im NT lesen von
Christus, Griechisch 'Christos', das heiBt 'der Gesalbte' und das ist die
Ubersetzung von Hebréisch 'Messias'. Aber es ist leider so, im Deutschen sind
unsere Ohren irgendwie so eingestellt, dass man, sobald man hoért von 'Jesus
Christus', dass das so klingt, wie wenn 'Christus' ein Familienname ware. Und
was kann man dagegen tun? Man muss einfach ab und zu wieder 'Christus'
zuruckubersetzen und dann wird sofort klar, was gemeint ist. Also, wenn ich
lese:

5 So hat auch der Messias sich nicht selbst verherrlicht, um
Hoherpriester zu werden, sondern der, der zu ihm gesagt hat: ,, Du
bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt."

Also jetzt geht es darum: Wir haben gesehen, wie das ist bei den menschlichen
Hohenpriestern Israels. Jetzt geht es um den Messias. Und da wird gesagt,
auch er hat sich nicht selber ernannt zum Hohenpriester, sondern der, der in
Psalm 2 zu dem Messias sagt: ,Du bist mein Sohn, heute habe ich dich
gezeugt." Da geht es um die menschliche Zeugung des Messias durch Gott den
Vater. Und weiter erklart der Hebrderbrief: Also dieser Gott, der zu dem
Messias in Psalm 2 sagt ,Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt"®,
dieser Gott ernennt den Messias auch zum Hohenpriester, und zwar in Psalm
110. Hier steht in Vers 6 (Hebraer 5):

6 Wie er auch an einer anderen Stelle sagt:

Und jetzt kommt ein Zitat aus Psalm 110 Vers 4:

-4 -



4 ... , Du bist Priester in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks."

Also wird jetzt klargemacht: Der Messias wird auch von Gott dem Vater
ernannt zum Hohenpriestertum, aber mit dieser Belegstelle wird schon mal
etwas Interessantes eingefliihrt, nicht nach der Ordnung Aarons, sondern nach
der Ordnung Melchisedeks. Und das wird jetzt ganz wichtig sein in der weiteren
Beweisfihrung, um deutlich zu machen: Der Messias ist eben gréBer als Aaron,
der der groBte Hohepriester Israels war, und damit auch groBer als alle
Nachfolger von Aaron. Er sollte Hoherpriester sein nach der Ordnung
Melchisedeks. Was das beinhaltet, das erfahren wir spater. Vers 7:

7 Der in den Tagen seines Fleisches, da er sowohl Bitten als Flehen
dem, der ihn aus dem Tod zu erretten vermochte, mit starkem
Schreien und Tranen dargebracht hat (und wegen seiner Frommigkeit
erhort worden ist),

'In den Tagen seines Fleisches' das heiB3t in der Zeit als er hier auf Erden war
als Mensch, da ist er mit Bitten und Flehen vor Gott gekommen, und zwar mit
starkem Schreien oder starkem Geschrei und Tranen. Das ist ein Hinweis auf
Gethsemane, als der Herr Jesus am Vorabend der Kreuzigung nach dem Essen
des Passahmahles und der Einsetzung des Abendmahles, da ging er mit den
Jingern in den Garten Gethsemane, mit den elf Jingern. Und dort hat der Herr
Jesus gebetet, wie wir aus den Evangelien wissen, aus Matthdaus, Markus und
Lukas. Aber hier wird noch mehr gesagt. Hier wird gesagt, dass er dort mit
starkem Schreien gebetet hat. Es wird gesagt in Lukas, dass sein Schweil
wurde wie Blutstropfen. Das ist Ubrigens ein Phanomen, das in der Medizin
bekannt ist. Bei ganz ganz auBerst schwerer seelischer Belastung kann das so
sein, dass Blut aus den Blutbahnen austritt und durch die Zellen herauskommt.
Also der Begriff vom 'Blut schwitzen', das gibt es tatsachlich. Und Lukas
beschreibt eben, das sein SchweiB wurde wie groBe Blutstropfen. Aber hier
wird noch zusatzlich gesagt, dass dieses Beten des Herrn Jesus 'Vater, Abba
Vater, wenn es mdoglich ist, so gehe dieser Kelch an mir vorltber', er hat dort
mit starkem Geschrei und Tranen gebetet, wahrend die Jinger immer wieder
eingeschlafen sind. Und hier wird gesagt, er wurde erhdrt in seinem Beten.
Was hat er denn gebetet? Hier steht 'der ihn aus dem Tod zu erretten

vermochte'. Also hier steht nicht 'vor dem Tod zu erretten vermochte', sondern

-5 -



‘aus dem Tod'. Das heiBt, der Herr Jesus hat zum Vater geschrien, dass er ihn
auferweckt nach seinem Tod am Kreuz. Und darum wird hier gesagt 'und das
wurde auch erhoért', namlich am dritten Tag, als er durch die Herrlichkeit des
Vaters, Rémer 6 sagt das so, auferweckt worden ist.

Die Muslime argumentieren mit dieser Stelle, um zu sagen: ,Seht ihr, da wird
ja gesagt, dass Jesus Christus eben gebetet hat, dass er vor dem Tod errettet
werde, und er sei erhért worden. Und das bestatigt, was im Koran Sure 4,157
- 158 steht, Isa sei nicht gekreuzigt worden, sondern einer, der ahnlich
aussah, wurde gekreuzigt. Der Koran leugnet den Kreuzestod Christi. Warum?
Weil der Koran ein Frontalangriff auf das Evangelium ist. Es wird eigentlich
alles — kann man sagen - alles umgedreht: anstatt die Bibel der Koran, anstatt
Jesus Christus im Zentrum, Mohammed im Zentrum. Und der zentrale Tod am
Kreuz als Basis flr das Evangelium und als Basis flr Sindenvergebung und
Versbhnung mit Gott wird glatt weg geleugnet: Er sei nicht am Kreuz
gestorben. Und was muss man dann diesen Muslimen sagen, wenn sie mit
Hebraer 5 kommen? Muss man sagen: Jetzt missen wir ganz genau lesen.
Hier steht: Da er sowohl Bitten als Flehen dem, der ihn aus dem Tod zu
erretten vermochte. Und so steht's auch im Griechischen, da steht nicht vor,
sondern aus. Das heiBt: Er sollte in den Tod gehen, aber aus dem Tod errettet
werden und er sollte auferstehen.

Das ist genauso wie in Psalm 22. Da haben wir ja diesen wunderbaren
Kreuzespsalm. Er beginnt mit 'mein Gott, mein Gott, warum hast du mich
verlassen?'. Es ist dieser schreckliche Schrei des Erlésers am Kreuz, als er mit
unseren Sunden beladen von Gott verlassen wurde, damit er schlieBlich immer
bei uns sei. Und der Herr Jesus sagt dort in Psalm 22: Ich rufe des Tages und
du antwortest nicht, und des Nachts und mir wird keine Ruhe. Da war ein
Rufen wahrend den 3 Stunden Sonnenlicht und ein Rufen wahrend dieser
Dunkelheit von 3 Stunden. Ich rufe des Tages, ich rufe des Nachts, beides. Und
nun, in diesem Psalm sagt der Messias: Sie haben meine Hande und meine
FUBe durchgraben. Ein klarer Hinweis auf seinen Kreuzestod. Und dann sagt er
schlieBlich in Psalm 22,22, kénnen wir das aufschlagen. Dort kommt in Psalm

22, in diesem Kreuzespsalm, die groBe Wende. Er sagt also in Vers 17:



17 Denn Hunde haben mich umgeben, eine Rotte von Ubeltitern hat
mich umzingelt. Sie haben meine Hande und meine FiiBe durchgraben.

Das ist die Kreuzigung.

18 Alle meine Gebeine konnte ich zahlen.

Das weist auf seine Entbl6Bung, also weitestgehende Entbl6Bung. Im Judentum
war das nicht mdglich, dass die Rédmer Gekreuzigte véllig entbl6Bten, aber
weitgehend. Also nur die Schamteile waren bedeckt, aber so, dass man eben
sagen konnte: Alle meine Gebeine kénnte ich zahlen, alle Knochen am Kérper
zahlen. Und dann heiB3t es weiter:

19 sie teilen meine Kleider unter sich, und iiber mein Gewand werfen
sie das Los.

Genau das haben die Soldaten gemacht nach Johannes 19 mit den Kleidern
des Herrn Jesus. Und dann steht weiter:

20 Du aber, HERR, sei nicht fern! Meine Starke, eile mir zu Hilfe!
21 Errette vom Schwert meine Seele, meine einzige von der Gewalt des
Hundes;

Und dann:

22 rette mich aus dem Rachen des Léwen!

Aus dem Rachen des Léwen. Und dann kommt die Wende:

22 ... = Ja, du hast mich erhort von den Hornern der Biiffel.
23 Verkiindigen will ich deinen Namen meinen Briidern; inmitten der
Versammlung will ich dich loben.

Das spricht der Auferstandene. Und als er Maria Magdalena erscheint, sagt er:
Gehe zu meinen Bridern und sage ihnen: Ich fahre auf zu meinem Gott und zu
eurem Gott, zu meinem Vater und zu eurem Vater. Verktndigen will ich deinen
Namen, das ist namlich der Vatername, meinen Bridern, inmitten der
Versammlung will ich dich loben. Und an diesem ersten Tag der Woche
schlieBlich erscheint der Herr in der Mitte der Jinger und sagt: Friede euch!
Also da ist die Wende: Ja, du hast mich erhért. Aber das war eben die
Erhérung aus dem Tod und nicht vor dem Tod.

Wir gehen weiter mit Vers 8 in Hebraer 5:

s obwohl er Sohn war, an dem, was er litt, den Gehorsam lernte;

Wie muss man das verstehen? Hier wird gesagt, der Herr Jesus hat den

-7 -



Gehorsam gelernt. Muss man sich im Klaren sein: Als ewiger Sohn Gottes war
der Herr Jesus von Ewigkeit her dem Vater gleichgestellt. Darum steht in
Philipper 2, kdnnen wir das kurz aufschlagen. Philipper 2 Vers 5:

5 Denn diese Gesinnung sei in euch, die auch in Christus Jesus war,
6 der, da er in Gestalt Gottes war, es nicht fiir einen Raub achtete, Gott
gleich zu sein, 7 sondern sich selbst erniedrigte,

Also hier wird gesagt: Als er in der Gestalt Gottes war, d.h.: in seinem Gott
sein hat er das nicht als etwas betrachtet, dass er wie etwas Illegales an sich
reiBen miusste, Gott gleich zu sein. Er war eben Gott gleich. Aber ganz im
Gegenteil: Er hat nicht die Gott Gleichheit an sich reiBen wollen, aber er hat
sich selber aus dieser Stellung der Gott Gleichheit hat er sich erniedrigt, er
wurde Mensch, hat Knechtsgestalt angenommen, wurde ein Diener. Er wurde in
Gleichheit der Menschen gefunden. Er wurde ein wirklicher Mensch und hat
sich auch als Mensch verhalten und er war treu bis zum Tod, aber nicht
irgendein Tod. Darum steht dann:

8 ... ja, zum Tod am Kreuz.

Das sind ubrigens hier sieben Stufen der Erniedrigung: Er war bereit, eben sich
kleiner zu machen. Und er war bereit, ein Knecht zu werden. Aber Engel sind
ja auch Knechte, aber er wurde ein Mensch. Und darum heiBt es, dass er in
Gleichheit der Menschen geworden ist. Und er war gehorsam bis zum Tod. Und
schlieBlich siebtens: ja, zum Tod am Kreuz. Also in der Gestalt Gottes seiend
hat er es nicht als einen Raub ansehen miussen, Gott gleich zu sein.

Und dann ist noch zu sagen: In Johannes 5 Vers 18 da verstehen die
fUhrenden Juden seine Sprache sehr gut. In Johannes 5 Vers 17 steht: Jesus
aber antwortete ihnen: Mein Vater wirkt bis jetzt und ich wirke. Darum nun
suchten die Juden noch mehr, ihn zu téten, weil er nicht nur den Sabbat brach,
sondern auch Gott seinen eigenen Vater nannte, sich selbst Gott gleich
machend. Muss erklaren: Im Judentum lehrt man, man sollte Gott nicht
nennen ‘abi’ - 'mein Vater', sondern héchstens ‘abinu’ also das 'unser Vater'.
Hebraisch: '..." = 'unser Vater, der du bist in den Himmeln'. Das findet man
auch in judischen Gebeten im Judentum. Aber ‘abi’, das darf man nicht sagen
und auch nicht 'abba’. Das ist noch zartlicher als nur Vater. Also das findet man

in judischen Gebetsblichern nicht. Man kann den Siddur nehmen, da hat man

-8 -



die taglichen Gebete, die Gebete filr irgendwelche besonderen Tage oder
Festtage. Da findet man wunderbare Ausdriicke fur Gott, aber man wird nie
finden ‘abi’ — 'mein Vater' und auch nie ‘abba’. Das geht nicht. Und der Herr
Jesus — wenn man im Johannesevangelium liest - immer wieder sagt er 'mein
Vater' 'mein Vater' ‘abi' ‘abi’. Und sie haben das verstanden. Wenn er als
einziger von Gott Vater spricht ‘abi’, dann ist er der ewige Sohn und dann
macht er sich Gott gleich. Aber er war eben der ewige Sohn und hat sich nicht
Gott gleich gemacht, er war Gott gleich in seiner Gottheit. Und dann moéchte
ich noch erwahnen Sacharja 13 Vers 7 diese messianische Stelle, die auf die
Leiden des Messias hinweist. Gott spricht [also Gott Vater]: Schwert, erwache
gegen meinen Hirten und gegen den Mann, der mein Genosse ist, spricht der
Herr der Heerscharen. Schlage den Hirten und die Herde wird sich zerstreuen.
Der Messias soll sterben und er wird genannt 'mein Hirte'. Er, der gute Hirte,
wird von Gott Vater genannt 'mein Hirte'. Und er wird genannt 'der Mann, der
mein Genosse ist'. Und jetzt ist interessant: Genosse ‘amith’ — mein Genosse -
‘amiti’ steht hier. Und das bedeutet 'mein Gleichgestellter'. Also ‘amith’ ist nicht
einfach nur so ein Freund, sondern einer auf Augenhdhe, ja. Und Gott Vater
nennt den Messias ‘amiti' - 'mein Gleichgestellter'.

Und nun, der Herr Jesus wurde Mensch. Er nhahm Knechtsgestalt an, sagt
Philipper 2. Und damit hat er eine ganz neue Position eingenommen, eine
Position des Gehorsams. Und das war etwas, was er nie nie ausgelebt hatte,
weil er dem Vater gleich war von Ewigkeit her, als ewiger Sohn. Also er musste
nie gehorchen. Und jetzt wurde er einer, der gehorcht. Und das war etwas ganz
Neues. Und diese Erfahrung zu gehorchen, das lernte er. Aber das darf man
nicht so verstehen: Bei uns ist es ja so, wir mussten als Kinder Gehorsam
lernen. Warum? Weil wir einen naturlichen inneren Widerstand haben gegen
Gehorsam, ja. Dieses 'Nein' das kommt ganz schnell. Ja gut, aber es gibt auch
ein gutes Nein. Also wir sagen ja im Schweitzer Deutsch 'Fremde'. Wenn ein
kleines Kind eben nicht in die Arme genommen werden will von irgend
jemandem sondern nur von der Mutter, dann ist da ein Widerstand drin und
das Kind druckt aus, auch wenn es noch nicht das sagen kann mit Wértern,
sagt es 'nein'. Und das ist ganz gut. Man muss nicht allen Leuten 'ja' sagen.

Und es ist sogar so in der Entwicklung eines Kindes, es gibt kleine Kinder, die

-0 -



haben diesen Widerstand nicht und die haben dann in der Entwicklung ein
Problem. Das ist also als Mangel zu sehen. Denen muss man dann erst recht
beibringen, dass sie eben 'nein' sagen kénnen. Und das ist ganz wichtig, dass
man den Kindern beibringt, dass sie eben anderen Leuten, die irgendetwas von
ihnen wollen, je nachdem ganz klar 'nein' sagen kdnnen. Das ist nicht einfach
schlecht und ungehorsam. Aber Kinder missen ihren Eltern gehorchen und das
muss man ihnen beibringen und auch da haben wir eben von Natur aus, weil
wir eine sindige Natur haben, haben wir einen Widerstand gegen Gehorsam.
Und wir mussten Gehorsam lernen wegen dieses Widerstandes. Aber der Herr
Jesus hatte nie diesen Widerstand in sich, weil in ihm nichts Béses war. Slinde
ist nicht in ihm, sagt 1. Johannes 3. Und dieses Gehorsam lernen war einfach
diese neue Erfahrung, unterstellt zu sein. Eben diese Erfahrung zu machen,
das bedeutet Gehorsam zu lernen. Aber jetzt ist ganz wichtig, dass man die
Bibel genau liest und dazu braucht es natiirlich eine genaue Ubersetzung. Und
da steht eben ganz wdrtlich, wie wir das gelesen haben in Vers 8: obwohl er
Sohn war, an dem, was er litt, den Gehorsam lernte. Wir wirden so vom
deutschen Sprachempfinden sagen, da misste man doch eigentlich schreiben
'weil er Sohn war, hat er den Gehorsam gelernt'. Sohn bedeutet doch an sich
schon, unterstellt zu sein. Ja, das ist eben unsere menschliche Erfahrung.
Jeder, der ein Sohn ist, ist das von Mutter Leib an. Und da musste man eben
als Sohn zuerst mal gehorchen, ja. Und erst spater wird man erwachsen. Und
dann ist man den Eltern nicht mehr unterstelit.

Nicht wahr, darum heiBt es ja von dem Herrn Jesus: Als er ein Kind war, war er
seinen Eltern untertan (Lukas 2), aber an dieser Hochzeit in Kana, er war 30,
und die Mutter sagt: Sie haben keinen Wein. Und dann sagt er: Was habe ich
mit dir zu schaffen, Frau? Ja, was hat sie Falsches gesagt? Sie hat ja nur einen
Aussagesatz gemacht: Sie haben keinen Wein. Aber das lernt man in der
Sprachwissenschaft: Ein Imperativ kann man auch anders ausdricken als mit
einem Imperativ, ja. Mit einem normalen Aussagesatz kann man sagen, wenn
ein Vater mude heimkommt und am Tisch sitzt und sagt 'Zasse!' Das ist kein
Imperativ. Das heiBt einfach 'zu essen' auf Hochdeutsch und dann wissen alle,
jetzt muss man. Also es ist nicht ein Beispiel, um zu sagen, so soll man's

machen. Ich sage nur, wie man eben ohne Imperativ befehlen kann. Und Maria

-10 -



sagt: Sie haben keinen Wein. Das bedeutet: Jetzt musst du eingreifen. Und
darum geht der Herr Jesus als erwachsener Sohn so auf Distanz: Was habe ich
mit dir zu schaffen, Frau. Nicht wahr, normalerweise habe ich meiner Mutter
nicht gesagt 'virti' - '"Madame'. Ja, meine Frau, das ware Hebraisch 'virti’. Und
meine Dame heiBt das 'Madame'. Aber wenn man das sagt, dann setzt man
sich ein bisschen auf Distanz. Der Herr wollte sagen: Mit 30 sollte die Mutter
nicht mehr so auf diese Art befehlen, ja. Das Ehren der Eltern bleibt ja flr's
ganze Leben. Aber eben das bedeutet nicht, dass man die Eltern ehrt, wenn
man heiratet und die Schwiegermutter sagt: Und hier kommen diese Vorhange
hin und dort jene. Das das geht nicht, ja. Und eben sie sagt: Sie haben keinen
Wein. Und dann sagt der Herr weiter als Antwort, nicht nur Distanz, sondern er
sagt, dass er eben nur den Willen seines Vaters tut: Meine Stunde ist noch
nicht gekommen. Nur wenn er vom Vater im Himmel den Befehl bekommt,
handelt er. Also das mit dem Sohn, er war der Sohn der Maria, aber das
Gehorchen war nicht flr's ganze Leben. Das war als Kind. Und darum in
unserem Verstandnis von Sohn ist das einfach so drin, Sohn bedeutet auch
gleich Unterordnung und Gehorsam, eben weil wir als S6hne nicht erwachsen
auf die Welt kommen, sondern als kleine Kinder und die mussen gehorchen.
Aber ich habe es so gelernt, wenn ich in eine Gemeinde ging in Zlrich an der
Friedensgasse damals, da gab es einen Vater und seinen Sohn. Er war etwa 85
und der Sohn etwa 65. Beide hieBen 'Graf' und sie wohnten zusammen, Vater
und Sohn. Und die hat man immer zusammen gesehen. Und dort verstand
man, was das heif3t 'das Verhaltnis von Vater und Sohn' als ein Verhaltnis von
Liebe. Aber da ging es nicht um Gehorsam. Also der 65jahrige Graf musste
nicht dem 85jahrigen Graf gehorchen, sondern dass er sein Sohn war, das war
eben der Ausdruck von einer Beziehung der Liebe.

Und so ist das eben auch: Der Herr Jesus ist von Ewigkeit her Sohn Gottes.
Darum sagt er in Johannes 16 Vers 28: Ich bin von dem Vater ausgegangen
und in die Welt gekommen; wiederum gehe ich aus der Welt und er geht
wieder zurlick in die Herrlichkeit. Aber er ist vom Vater ausgegangen. Das
heiBt: Der Vater war schon sein Vater, bevor er Mensch wurde. Natlrlich steht
in Psalm 2, wie wir gelesen haben: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich

gezeugt. Aber das bezieht sich auf die Sohnschaft des Herrn Jesus als Mensch.

- 11 -



Das muss man unterscheiden von seiner ewigen Sohnschaft. Als Mensch wurde
er Sohn Gottes durch Zeugung. Aber in seiner Gottheit ist er Sohn von Ewigkeit
her. Und darum ist er von dem Vater ausgegangen. Er sagt nicht: Ich bin von
dem ausgegangen, der spater mein Vater wurde, sondern wirklich: vom Vater
ausgegangen. Kdénnen wir das aufschlagen Johannes 16 Vers 28. Das ist
namlich sehr wichtig, weil es die Irrlehre gibt, die leugnet die ewige Sohnschaft
Christi. Und ich habe gemerkt, das kann auch mit dem Irrtum zusammen-
hangen, dass man denkt, ja es steht ja: Heute habe ich dich gezeugt, du bist
mein Sohn. Die Sohnschaft bezieht sich auf seine Menschwerdung. Ja die
Sohnschaft als Mensch bezieht sich auf seine Menschwerdung. Aber man muss
das unterscheiden. Die Sohnschaft von Ewigkeit ist etwas anderes. Und darum
steht in Johannes 16 Vers 28:

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;
wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Er war beim Vater von Ewigkeit her und dann kam er in diese Welt. Spriche 30
Vers 4. Das ist dieses sehr spezielle Kapitel von Agur Ben Jake. Und er stellt
Fragen Uber Gott. Sieben Fragen stellt er in Spriche 30 Vers 4. Und die
sechste Frage uUber Gott heift:

4 ... Was ist sein Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es
weiBt?

Was ist sein Name? Das kann man herausfinden, denn im gleichen Text ein
bisschen spater wird Gott genannt 'Jahwe', Vers 9, 'der HERR' mit GroB-
buchstaben im Deutschen. Aber die siebte Frage, das ist die geheimnisvolle
Frage von Agur: was ist der Name seines Sohnes? Und merkt man hier:
Alttestamentlich wird hier gesagt: Gott hat einen Sohn. Und noch etwas
Wichtiges: Hier steht 'was ist der Name seines Sohnes?'. Das bedeutet, dass
Gott nur einen Sohn hat. Nicht wahr, die Engel werden ja auch genannt die
Hebrdisch: '.. Elohim' in Hiob 1 - 'S6hne Gottes'. Das aus dem Grund, weil
Gott jeden Engel als Original direkt erschaffen hat. Das ist sehr speziell. Also
alle Engel sind so direkt aus Gottes Schépferhand hervorgegangen wie damals
Adam. Aber alle Menschen, die von Adam abstammen, die sind indirekter
entstanden, ja, weil eben Gott flr die Menschheit die Zeugung vorgesehen hat.

Aber Engel sind direkt erschaffen worden und darum werden sie genannt

-12 -



'‘Sohne Gottes'. Aber hier steht: was ist sein Name und was der Name seines
Sohnes? Nicht wahr, wenn ich zu anderen Leuten sprechen wirde und sagen:
»Ja, mein Sohn hat ..." und dann erzahl ich was. Und dann mussten die sagen:
»Ja, hast du nur einen?" Nein, wir haben 3 S6hne bekommen und 3 Tdchter.
~Hm und wieso sagst du denn 'mein Sohn'." Das sagt man, wenn man nur
einen hat, ja. Dann muss ich sagen 'einer meiner Séhne' oder 'ein Sohn von
mir'. Und wenn ich aber sagen eben 'mein Sohn' oder hier 'sein Sohn', dann ist
es der einzige Sohn. Das ist gemeint mit 'der eingeborene Sohn', das ist der
einzige in seiner Art. Johannes 3 Vers 16: Also hat Gott die Welt geliebt, dass
er seinen einzigen Sohn 'monogenes’' bedeutet eben 'der einzige in seiner Art'.
Das ist der Sinn von diesem Ausdruck und bezeichnet den ewigen Sohn, der
nie entstanden ist, sondern einfach Gottes ewiger Sohn ist alt- und
neutestamentlich. Und dieser Sohn hat sich eben erniedrigt und Gehorsam
gelernt. Und hier wird klargemacht, dass eben die Sohnschaft Christi nichts zu
tun hat mit der Erniedrigung. Drum steht hier: obwohl er Sohn war, an dem,
was er litt, den Gehorsam lernte. Sieht man das jetzt? Also Sohn bedeutet
gerade, dass er eben Gott gleich ist, so wie die fuhrenden Juden in Johannes 5
das verstanden haben. Er nennt Gott ‘abi’, dann macht er sich Gott gleich, ja.
Dann beansprucht er die Stellung des Sohnes in Spriche 30 Vers 4. Wir gehen
weiter zu Vers 9. Wir kommen gut vorwarts heute, nicht wahr. Ich mache nicht
immer Uberzeit.

9 und, vollendet worden, ist er allen, die ihm gehorchen, der Urheber
ewigen Heils geworden,

Das Endziel seines Gehorsams war schlieBlich die Hingabe als Opfer am Kreuz.
Der Herr Jesus kam in diese Welt und wurde ein Mensch. Aber das Ziel war von
Anfang an fest, dass er Mensch wurde, damit er schlieBlich als Mensch flr
Menschen sterben konnte. Gott kann nicht sterben. Darum musste der Herr
Jesus eben Mensch werden, damit er Uberhaupt prinzipiell sterblich sein
konnte, um als Mensch, nicht als Gott, als Mensch zu sterben. Und darum
dieser Gehorsam. Die Vollendung davon bedeutet die Hingabe am Kreuz und
damit wurde er Urheber des Heils. Er hat die Rettung zustande gebracht flr
alle, die an ihn glauben. Aber hier steht 'allen, die ihm gehorchen’, ist er der

Urheber ewigen Heils geworden. Ja, man kdnnte eben Glauben so definieren:

- 13 -



Glauben bedeutet auch gleichzeitig gehorchen. Schriftbeweis Joh 3 Vers 36:

3¢ Wer an den Sohn glaubt, hat ewiges Leben; wer aber dem Sohn
nicht gehorcht, wird das Leben nicht sehen, sondern der Zorn Gottes
bleibt auf ihm.

In der ersten Vershalfte wird das Ubliche Wort flr 'glauben' verwendet im
Griechischen 'pisteuo’: Wer an den Sohn glaubt, hat ewiges Leben. Und jetzt in
der zweiten Vershalfte, wo der Kontrast ausgedrickt wird, wird aber ein
anderes Verb verwendet: Wer aber dem Sohn nicht gehorcht. Also hier steht
nicht das gleiche Wort wie vorher fiir glauben, sondern ist das Wort, das
eigentlich bedeutet 'sich unterwerfen/gehorchen'. Wer aber dem Sohn nicht
gehorcht, wird das Leben nicht sehen, sondern der Zorn Gottes bleibt auf ihm.
Und jetzt Schlussfolgerung: Hier wird also 'nicht gehorchen' als Gegensatz zu
'glauben' hingestellt. Und darum: Echter Glauben zeigt sich durch Gehorsam.
Und der Romerbrief beginnt ja damit, dass der Apostel Paulus erklart, dass er
das Evangelium hier verklindigt, und zwar Glaubensgehorsam fur alle
Nationen. Das ist eine Kombination von zwei Ausdricken 'Glaubensgehorsam'.
Und das drlckt eben aus: Glauben driickt sich aus durch Gehorsam gegenlber
dem Wort Gottes. Ein Glaube, der nur so sagt 'ja ja, schon richtig', das ist eben
ein toter Glaube, sagt Jakobus. Also darum steht hier: allen, die ihm gehor-
chen, ist er Urheber ewigen Heils geworden. Und dann Vers 10:

10 von Gott begriiBt [oder angesprochen/angeredet] als Hoherpriester
nach der Ordnung Melchisedeks.

Wir missen uns das konkret vorstellen: Der Herr Jesus ist 40 Tage nach seiner
Auferstehung vom Olberg aus in den Himmel gegangen. Das wird so berichtet
in Apostelgeschichte 1: Die Jinger haben ihn gesehen, wie er auffahrt und
plotzlich hat eine Wolke ihn aufgenommen und er ist verschwunden. Das war
die Schechina, diese Wolke der Herrlichkeit Gottes, die friiher schon Uber der
Stiftshlitte war am Tag als Wolke nachts als Feuersaule. Dasselbe beim
Salomotempel. Aber dann, als die Juden aus Babylon zurlickkehrten und den
Tempel wieder aufbauten, kam die Schechina nicht mehr zurick. Aber da
haben wir eine besondere Gelegenheit im NT, wo die Schechina plétzlich gese-
hen wird auf dem Olberg. Es ist ja so: Beim Salomotempel ganz am Schluss,

bevor er zerstért wurde, ging die Schechina aus dem Heiligtum hinaus - man

-14 -



lese Hesekiel 8 - zdégernd. Sie geht in den Vorhof. Dann geht sie zum Osttor,
da wo heute das goldene Tor ist. Und das wird alles so beschrieben in Etappen
Hesekiel 8 bis 11 und dann geht sie riiber auf den Olberg und dann geht sie
weg. Und auf dem Olberg wird die Schechina in Apostelgeschichte 1 wieder
gesehen. Der Herr Jesus wird aufgenommen in Herrlichkeit, sagt 1. Timotheus
3 Vers 16: aufgenommen in Herrlichkeit. Nicht 'aufgenommen in die Herrlich-
keit', sondern 'aufgenommen in Herrlichkeit'. Und die Schechina wird ja immer
wieder genannt 'die Herrlichkeit Gottes' 2. Mose 40. Und so ging der Herr in
den Himmel. Und wie war das dann, als er im Himmel erscheint vor dem Thron
Gottes im Allerheiligsten des himmlischen Tempels? Das wird uns gesagt in
Psalm 110. Psalm 110 Vers 1. Man muss gut wissen: Dieser Psalm war im alten
Judentum klar bekannt als messianischer Psalm, als Psalm, der von dem
Messias redet.

1 Von David, ein Psalm. Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich
zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel fiir deine
FiiBe!

Als der Herr Jesus als Mensch in die himmlische Herrlichkeit kam, hat Gott,
Gott Vater, ihn aufgefordert, sich auf die rechte Seite als Mensch auf den Thron
Gottes - d.h. auf die Bundeslade ... Gott thront ja im Tempel zwischen den
Cherubim Psalm 80: Der du thronst zwischen den Cherubim, strahle hervor!
Dort sollte er sich hinsetzen als Mensch. Aber der Herr Jesus kam in den
Himmel und zeitlich war dann Vers 4 hier noch vorher:

4 Geschworen hat der HERR, und es wird ihn nicht reuen: ,,Du bist
Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks!

Und das haben wir hier in Hebraer 5 Vers 10. Er ist allen, die ihm gehorchen,
der Urheber ewigen Heils geworden,

10 von Gott begriiBt als Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks.
Er kam also in den Himmel und ihm wurde gesagt: Du bist Hoherpriester nach
der Ordnung Melchisedeks. Und er hat den héchsten Platz, den es gibt als
Mensch, auf dem Thron Gottes eingenommen. Setze dich zu meiner Rechten,
bis ich deine Feinde hinlege als Schemel fur deine FuBe! Und von dort wird der
Herr Jesus eines Tages kommen als Menschensohn, als Richter. Und darum
steht in Psalm 110 Vers 5:

- 15 -



5 Der Herr zu deiner Rechten zerschmettert Konige am Tag seines
Zorns. 6 Er wird richten unter den Nationen, er fiillt alles mit Leichen;
das Haupt iiber ein groBes Land zerschmettert er.

Und David sagt: der Herr zu deiner Rechten. Und hier ist 'Herr' im Hebraischen
Grundtext Adonai, also der Titel, den man brauchen muss fir Gott. Wenn man
jemand auf der StraBBe anspricht, dann darf man in nennen Adoni. Hebrdisch '’
'Wie geht man dort und dort hin', ja, 'mein Herr?'. Aber Adonai, das ist die
Mehrzahlform. Adoni heiBt mein Herr. Adonai heiBt meine Herren. Aber das ist
die Anrede flur Gott.

Ich hab das mal so erklart an einem Ort und dann hat einer ausgestreckt und
gesagt: ,Ja aber, wie sagt man denn auf der StraBe, wenn es mehrere Leute
sind? Kann man dann ihnen sagen Adonai?" Gute Frage, nicht wahr? Nein,
dann sagt man das genauso wie in der El Al Maschine, da wird man auch
begriBt mit: Meine Damen und Herren. Was sagen die? Hebréisch: '.." - 'Im
Namen der El Al Gesellschaft'. Hebrdisch '.." das ist 'meine Damen' und
'Rabotai’ das ist 'meine Herren'. Also die sagen nicht Adonai. Das geht ja gar
nicht. Da hat man ein ganz anderes Wort: 'Rabotai’. Das ist verwandt mit
Arabisch '..." = 'der Herr', ja. Das hei3t eigentlich wértlich 'der GroBe'. Wenn
man auf Arabisch betet, dann sagt man Arabisch '..": 'Herr, wir danken', dann
braucht man dieses Wort Arabisch '.." mit Artikel, Arabisch '..". Das wirde
entsprechen 'Rabotai' auf Hebraisch.

Aber Adonai, das ist fur Gott. Und das ist dieser Adonai zu deiner Rechten. Er
wird einmal kommen als der Richter der Welt. Ubrigens der letzte Vers in Psalm
110 - das war so ein kleiner Exkurs zu Psalm 110 - und dieser Psalm wird sehr
wichtig sein in den weiteren Kapiteln im Hebraerbrief.

7 Auf dem Weg wird er trinken aus dem Bach, darum wird er das Haupt
erheben.

Was bedeutet dieser Vers? Das ist das Leben des Herrn Jesus auf der Erde. Da
ist er in langen Reisen im ganzen Land herumgereist und sogar bis in den
heutigen Libanon, ja, bis in das heutige Jordanien ist er gegangen und auf dem
Weg, er wurde durstig, da hat er aus dem Brunnen getrunken in Sichar
Johannes 4, aber eben hier wird auch gesprochen von dem Trinken aus dem

Bach: Auf dem Weg wird er trinken aus dem Bach, darum wird er das Haupt

-16 -



erheben. Und wie trinkt man am Bach? Muss man sich immer ganz klein
machen. Das geht nicht so, da misste man einen viel langeren Hals haben.
Also trinken aus dem Bach, das ist wirklich der Inbegriff von Erniedrigung, man
geht auf die Knie. So hat der Herr Jesus sich auf der Erde tief tief erniedrigt.
Aber darum hat er dann schlieBlich sein Haupt erheben dirfen und ist in den
Himmel gegangen und dann hat sich erflllt Vers 4: Geschworen hat der HERR,
und es wird ihn nicht reuen: ,Du bist Priester in Ewigkeit nach der Weise
Melchisedeks! So wird er begruBt von Gott und dann Vers 1:

1 ... Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten,
bis ich deine Feinde hinlege als Schemel fiir deine FiiBe!

Also die Chronologie ist genau umgekehrt, wie sie in Psalm 110 so in der
Reihenfolge vorgestellt wird.

Ja jetzt gehen wir weiter zu Vers 11 in Hebrdaer 5. Nachdem jetzt das so lehr-
maBig dargelegt worden ist, wer der Messias ist als Priester im Gegensatz zu
den israelitischen Priestern des aaronitischen Systems, kommt jetzt ein
Einschub, wieder eine Ermahnung:

11 Uber diesen [also Uber diesen Messias nach der Ordnung Melchisedeks]
haben wir viel zu sagen, und es ist mit Worten schwer auszulegen,
weil ihr im Horen trdge geworden seid.

Also hier sagt Paulus ... Ich habe ja in den vergangenen Malen erklart, warum
wir wissen kénnen, dass der Hebraerbrief von Paulus geschrieben worden ist.
Er sagt hier: Uber dieses Thema gibt es sehr viel zu sagen, aber es ist sehr
schwierig, das mitzuteilen, das riberzubringen. Und zwar warum? Nicht weil
das von der Sprache her so schwierig ware, sondern von den Leuten her. Er
sagt: weil ihr im Héren trage geworden seid. Also es gibt Dinge, die sind an
sich schwierig zu sagen mit Worten, ganz grundsatzlich. Aber hier sagt er
nicht, das liegt an den Woértern, sondern es liegt an den Leuten, die zuhdren.
Wenn die nicht richtig héren und nicht richtig héren wollen und nicht fahig
sind, aufzunehmen, das kommt kaum ruber. Er sagt: Ihr habt ein Problem, ihr
Hebrder, also ihr messianischen Juden. Heute denkt man, sobald man sagt
'messianischer Jude', oh, dass sind die, die eben am meisten verstehen. Man
muss mal die Gemeinden besuchen, dann sieht man, was flr ein Chaos da ist.

Ich meine jetzt weltweit, nicht an allen Orten. Da ist so ein Durcheinander von

-17 -



extremer Gesetzlichkeit, eben sogar Thora-Gesetzlichkeit, bis hin zu einer
gesunden biblischen Haltung und dann von extrem charismatisch bis riber zu
einer gesunden Haltung. Es ist ein unglaubliches Durcheinander da. Also er
sagt den Hebrdern - und das war ja ein Rundschreiben an Juden, die sich zu
dem Messias Jesus bekannt haben, — denen sagt er: Ihr seid im Hdren trage
geworden. Also es ist nicht einfach so, wenn man judische Wurzeln hat,
versteht man die Bibel besser, sondern es kommt drauf an, was man fir Ohren
hat. Vers 12:

12 Denn obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein miisstet, habt ihr wieder
notig, dass man euch lehre, welches die Elemente des Anfangs der
Ausspriiche Gottes sind;

Also jetzt seid ihr eigentlich schon so lange gldubig und das wulrde eigentlich
ausreichen, dass ihr die biblischen Wahrheiten anderen beibringen kdnntet,
aber man muss euch noch die Anfangsdinge des Judentums nochmals erklaren,
also das, was man eigentlich schon wissen muss von Kinds Beinen an. Das sind
diese Elemente des Anfangs der Ausspriiche Gottes. Die grundlegenden Dinge,
die Gott schon im AT dem judischen Volk mitgegeben hat, das muss man euch
nochmals beibringen und lehren. Und dann wird’s noch starker:

12 ... und ihr seid solche geworden, die Milch nétig haben und nicht
feste Speise.

Ihr seid Babys, und zwar Sauglinge, die brauchen Muttermilch. Denen kann
man ja nie ein Steak vorlegen, ja. Das geht grad gar nicht. Oder Uberhaupt
etwas an fester Nahrung. Er sagt: Ihr vertragt eigentlich nur Muttermilch und
das ist etwas Liebliches. Wenn Kinder so 1 Jahr sind, 2 Jahre aber ich muss
schon sagen, bei Isaak war ja das schon speziell, als er da mit 5 Jahren
abgewohnt war. Ja gut, das ist verstandlich. Die Eltern hatten 25 Jahre
gewartet — und nicht auf irgendein Baby, sondern das ging ja drum um die
Erflllung der VerheiBungen Gottes im Blick auf Israel und auf das Kommen des
Messias. Und dann war er da. Man muss sich vorstellen, diese 90jahrige Sarah,
die hat sich geklammert an das Baby und der hat eben mit 5 noch getrunken.
Das ist schon ein bisschen speziell. Natlrlich dann hat er auch feste Nahrung
dazu genommen. Und hier wird ja gesagt eben, ihr braucht Muttermilch und

etwas anderes geht eigentlich gar nicht. Und das ist dann wirklich schon ein

- 18 -



Problem. Ubrigens noch mit Loslassen: Wann miissen Eltern die Kinder
loslassen? In der Schweiz mit 18. Aber das kommt nicht gut, wenn man
ploétzlich ... Das ist ein Prozess. Man muss merken, da kann man schon ein
bisschen abgeben, da kann das Kind Verantwortung lUbernehmen. Das ist ein
Prozess. Und das Loslassen beginnt eigentlich schon bei der Geburt. 9 Monate
normalerweise haben Mitter ihre Kinder unter dem Herzen. Und das gibt
natlrlich eben diese spezielle Beziehung, ja. Und drum, Mitter schreiben an
Geburtstagen in WhatsApp: ,Liebe Tochter, ich freue mich so Uber deinen
Geburtstag ..." Ja und dann noch weitere schdéne Dinge und dann noch ein
paar Kuchen und so, ja. Und dann der Vater, aber ich hoffe, dass es nicht das
Normale ist, der Vater sagt: ,Herzliche Gratulation zum 21. Geburtstag." Und
die Tochter schreibt zurtck: ,Ich bin 23." Okay. Das geht naturlich auch nicht.
Aber es ist schon so, dass die Mutter eben zu den Kindern eine besondere
Beziehung bekommt schon allein dadurch, dass das Kind eben 9 Monate unter
dem Herzen ist. Aber dann die Geburt ist schon ein erstes Loslassen. Und dann
wird die Nabelschnur durchgeschnitten. Das ist ein zweites Loslassen. Und so
geht das weiter. Und dann mit dem Abstillen, das ist hochmals ein Loslassen.
Es ist ein sukzessives Loslassen. Ja, aber eben gerade judische Mutter sind
bekannt, dass sie sich an die Kinder klammern. Sie sagen: ,Da der 5jahrige,
das ist der Michael. Das ist unser Arzt. Und der 3jahrige Schmuel (Samuel),
das ist unser Rechtsanwalt." Schon alles geklart, ja. Aber vielleicht ware es
doch auch gut, wenn man mit den Kindern dann spater mal spricht: ,Was
wirde wirklich passen und ja dein Wesen, deine Interessen usw." Ja, darum
fragt man dann: Was ist der Unterschied zwischen einem Rottweiler und einer
jiddischen Mutter? Beide lassen nicht mehr los. Aber eben loslassen ist wichtig
und das beginnt von Anfang an. Und eben Sarah hat sich wirklich an dieses
Kind geklammert und das war schon ein Problem. Und das war aber ganz bdse,
aus einem bdsen Herzen, der Ismael hat ihn verspottet. Und dieses Verspotten
wird im Galaterbrief genannt: Er hat ihn verfolgt. Also spotten, wird in der
Bibel auch schon Verfolgung genannt. Aber eben er hat dieses Bild gesehen,
der 5jahrige immer noch an der Brust der 95jahrigen Mutter. Es ist eben nicht
immer das Liebliche. Ein Kind an der Brust, das ist etwas Liebliches, aber wenn

der Apostel Paulus hier sagen muss, denn obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein

-19 -



musst, habt ihr wieder nétig, dass man euch lehre, welches die Elemente des
Anfangs der Ausspriche Gottes sind; und ihr seid solche geworden, die Milch
nétig haben und nicht feste Speise. Das ist dann wirklich schlimm, wenn die
Entwicklung gar nicht mehr stimmt. Und dann wird weiter erklart Vers 13:

13 Denn jeder, der noch Milch genieBt, ist unerfahren im Wort der
Gerechtigkeit, denn er ist ein Unmiindiger;

Also solche, die geistliche Sauglinge sind, haben Mangel an geistlicher
Erfahrung im Umgang mit dem Wort Gottes. Das ist einfach so. Aber der
Kontrast ist dann Vers 14:

14 die feste Speise aber ist fiir Erwachsene,

Falls in einer BibelUbersetzung steht 'fUr Vollkommene' muss ich erkldaren
‘teleios’ ist das Wort, das heiBt 'Vollkommener', also die 'teloi' das sind
Vollkommene, aber das gleiche Wort bedeutet 'Erwachsene'. 'Also 'teloi’ ist
natdrlich hier 'Erwachsene’, da kann man nicht 'Vollkommene' sagen. Aber
vollkommen, das heil3t ausgereift, vollig. Und darum die feste Speise aber ist
fur Erwachsene, also solche, die so fortgeschritten sind, dass sie eben véllige
Selbstandigkeit erreicht haben geistlich. Und von denen wird gesagt:

14 ... die infolge der Gewéhnung geiibte Sinne haben zur Unter-
scheidung des Guten sowohl als auch des Bésen.

Geistlich Erwachsene kdnnen schwierige geistliche Themen und Zusammen-
hange der Bibel verstehen. Durch ihre geistliche Erfahrung sind sie in der Lage,
zwischen gut und bése zu unterscheiden. Und darum ist es auch wichtig, auf
solche, die im Glauben wirklich echt gereift und gegriindet sind zu héren, grad
wenn es geht um die Beurteilung von schwierigen Themen: Wie muss man das
einordnen, was ist da richtig, was ist nicht richtig? Da braucht es eben
geistliche Erfahrung und ein ausgereift sein. Aber Paulus sagt den Hebrdern:
Ihr habt da echt ein Problem. Ich mdchte so gerne noch viel mehr Uber dieses
Thema 'der Messias nach der Ordnung Melchisedeks' erzahlen, aber es ist
wirklich schwierig mit euch. Und dann kommt Kapitel 6 Vers 1:

1 Deshalb,

Merken wir: Dieses 'deshalb' schlieBt jetzt an an diesen Aufruf, sie sollten
darauf achten, dass sie geistlich wachsen und vorankommen und Uber diese

Grundlagen des Judentums hinauskommen.

-20 -



1 Deshalb, das Wort von dem Anfang des Christus lassend,

Vielleicht steht bei ihnen 'verlassend', aber ist besser zu Ubersetzen 'lassend'.
Das soll man nicht aufgeben, was das AT lehrt, all diese Grundlagen, die
brauchen wir. Aber auf denen muss man aufbauen, was der Messias jetzt
gebracht hat im NT. Das gehdrt zusammen. Also ja nicht verlassend, sondern:

1 Deshalb, das Wort von dem Anfang des Messias ,

Das ist das Wort des Alten Testamentes, das auf den Messias hinwies mit all
diesen symbolischen Handlungen im AT, das sollen wir lassen. Und jetzt:

1 ... lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs

Jetzt musst ihr darauf achten, dass ihr das Ziel habt, Erwachsene im Glauben
zu werden.

1 ... und nicht wiederum einen Grund legen mit der BuBe von toten
Werken und mit dem Glauben an Gott, 2 der Lehre von Waschungen
und dem Hiénde-Auflegen und der Toten-Auferstehung und dem
ewigen Gericht.

Also das sind jetzt hier Dinge, die eben zu den Basisdingen gehdren, die man
im Judentum gelernt hat schon bevor der Messias Jesus gekommen ist. Aber
das sind wichtige Grundlagen und die stehen. Auf dem Skript hab ich das in
6 Punkten zusammengestellt:

1. Das Bekennen und Bereuen von Sidnden. Das ist natdrlich Basis im Alten
und im Neuen Testament. Aber im AT war das auch eine ganz grundlegende
Lehre, dass man Gott die Sinden in Reue bekennen musste; vgl. 3. Mose 5
Vers 5. Dort wird Uber das Schuldopfer gesprochen und dann heiBt es:

5 ... und so bekenne er, worin er sich verschuldet hat;

Also schon im Judentum war es nétig, man musste die Sinde ganz konkret
Gott bekennen, wenn man vor ihn kam mit einem stellvertretenden Opfer, das
auf den Messias hinwies. Und das gehért eben zur Basis. Oder Psalm 32, wo
David davon spricht, wie er zuerst seine Sinde verschwiegen hat und wie es
ihm schlecht ging, bis er schlieBlich seine Stinde Gott bekannt hat und dann die
Vergebung in Anspruch nehmen konnte. Dieses Wort muss man nicht
verlassen, sondern lassen, das ist Basis. Das ist eh klar. Und das ist der

Grundsatz von 1. Johannes 1 Vers 9 im NT:

-21 -



9 Wenn wir unsere Siinden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass
er uns die Siinden vergibt und uns reinigt von jeder Ungerechtigkeit.
Ubrigens: Im Griechischen kann man ausdriicken, ob eine Handlung gesehen
wird als punktuelle Handlung oder ob etwas Fortdauerndes. Und da ist es
etwas Fortdauerndes: Wenn wir unsere Sinden bekennen, bedeutet: Wenn wir
unsere Stnden immer wieder bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns
die Sinden vergibt, aber eben als Durativ: immer wieder vergibt, und uns
reinigt von aller Ungerechtigkeit. Das heiBt: Immer wieder reinigt von jeder
Ungerechtigkeit. Aber das sollte klar sein, bitte Hebrder. Das ist Basis, da
mussen wir gar nicht nochmals das neu erklaren, das musst ihr wissen. Er sagt
hier wortlich, BuBe, das heiBt also Gesinnungsanderung, Reue von toten
Werken. Was sind tote Werke? '"Tote Werke' kann man abgrenzen gegenuber
dem Ausdruck 'bése Werke', wir haben beides in der Bibel. Also 'bése Werke'
ist klar. Das sind Taten, die in sich verwerflich sind und Gott widrig sind, der
Bibel entgegen gehen. Aber 'tote Werke' das geht noch weiter. Das kdénnen
sogar gute Werke sein, die aber vor Gott nicht gelten. Nicht wahr, wenn
jemand spendet flr ein gutes Werk aber als verlorener Mensch, da kann er
nicht erwarten, dass das irgendwelche Punkte gibt. Das ist wie bei Cor und
Migros mit den Karten, die Menschen sammeln standig Punkte. Und so meinen
sie auch, vor Gott kénne man irgendwie Punkte sammeln. Es gibt keine
Mdéglichkeit, Punkte zu sammeln als unglaubiger Mensch, als nicht bekehrter
Mensch. In Gottes Augen sind auch die guten Werke 'tote Werke', das heif3t,
die vor Gott nicht zahlen. Und dahin muss der Mensch kommen, dass er
erkennt, ich kann Gott gar nichts bieten. Alle meine Werke sind tote Werke,
sogar die guten Werke waren tote Werke. Ich kann nicht beanspruchen, dass
Gott etwas auf die Waage legt. Und fur alle bdsen Taten brauche ich
Vergebung. Aber eben nur, um zu erkléren, dass der Begriff 'tote Werke' noch
weiter gefasst ist.

2. Der Glaube an die Existenz Gottes. Ja, er sagt: und mit dem Glauben an
Gott. Damit beginnt das AT: Im Anfang schuf Gott den Himmel und die Erde.
Die Bibel beginnt mit der Existenz Gottes. Wir werden sehen, im Hebraer 11
heiBt es:

-22 -



6 Ohne Glauben ist es unméglich, Gott zu gefallen. Denn wer Gott naht,
muss glauben, dass er ist, und denen, die ihm nahen, ein Belohner ist.
Also man muss glauben, dass Gott existiert, und dann noch mehr: und dass
Gott ein guter Gott ist, der auch belohnt, was wirklich fir ihn getan ist. Und
das ist also Basis: der Glaube an die Existenz Gottes.

3. Die Lehre von den Waschungen. Damit ist gemeint: die Lehre von den
Ritualbadern. In 3. Mose 15 wird uns erklart, wie man im Judentum auf
verschiedene Weise rituell unrein werden konnte, z.B. durch die Periode wurde
die Frau jeden Monat unrein und der Mann z.B. durch einen Erguss war
automatisch unrein. Das heiBt Ubrigens nicht, dass die Periode etwas
Schlechtes ist. Es ist nur eine bildliche Unreinheit. Genauso wie das AT sagt,
das Schwein ist unrein. Aber das Schwein als Geschopf, das ist ein Geschopf
Gottes. Aber Gott hat das Schwein so geschaffen, damit es eine Illustration
gibt fir ein unreines Leben, ja. Das Schwein ist ein Tier, das gespaltene Hufe
hat. Damit kann man die Oberflache vergréBern, damit man weniger bei einem
sumpfigen Boden einsinkt. Dann denkt man: Ach, das Tier, das mdchte nicht so
gerne in den Dreck. Das ist nur eine duBere Erscheinung. In Wirklichkeit liebt
das Schwein, sich im Dreck zu drehen. Aber das hat natlrlich einen
biologischen Grund, denn dieser Dreck auf der Haut ist wieder ein Schutz. Und
Gott hat das Tier so gemacht, um uns einfach zu illustrieren, wie man so
vorgeben kann, Gott gemaB zu leben und in Wirklichkeit liebt man den Dreck.
Aber das Schwein ist nicht etwas Dreckiges, sondern Gott hat es erschaffen,
damit es ein Symbol davon ist. Und warum ist man durch die Periode unrein?
Um zu zeigen: Da geht es ja um die Quelle des Lebens, ja von dort her ist
Uberhaupt Leben mdéglich. Ein Baby gabe es nicht ohne Periode. Also die Basis
der Periode ist ja die Voraussetzung fiur Leben. Und beim Mann, warum
verunreinigt der Erguss? Ja ohne das ware ja die Zeugung unmdglich, dass das
Leben in der Menschheit weitergegeben wird. Unrein, um im Judentum schon
zu zeigen: Wir Menschen sind innerlich unrein vor Gott. Und wenn wir Kinder
zeugen bzw. Kinder gebdaren, dann werden wir immer nur Stinder auf die Welt
bringen. Das ist ganz wichtig. Wenn man Kinder bekommt, die sind am Anfang
so lieblich. Und man muss aber wissen, das sind Sldnder, ja. Und dann hat man

eine ganz andere Haltung gegenutber den Kindern, wenn man weil3, sie sind

- 23 -



gefallene Geschdépfe. Aber man muss nattlrlich wissen: Gleichzeitig sagt uns
1. Mose 1, dass der Mensch im Bild Gottes erschaffen worden ist. Und darum
hat der Mensch auch schépfungsgemaB Fahigkeiten bekommen, die etwas von
Gottes Herrlichkeit abbilden. Und durch den Sdndenfall ist das nicht einfach
vollig ausgeléscht. Und darum ist es wichtig, wenn man Kinder erzieht, da
muss man nicht denken, das sind gute Menschen und die werden immer
besser werden. Nein, das sind Sinder und die missen Gehorsam lernen. Aber
man muss dann auch nicht denken, das sind slndige Menschen und darum
bringe ich denen kein Musikinstrument bei und ich lerne denen auch nicht
zeichnen und basteln, denn all das kreative Zeugs ist ja eigentlich nur
Selbstverwirklichung des sindigen Menschen. Nein, nein. Es sind gefallene
Menschen, aber sie tragen immer noch diesen Stempel im Bilde Gottes
geschaffen und diese natlrlichen Gaben, die sollen wir entfalten. Aber natrlich
mit dem Ziel, dass sie spater zur Bekehrung kommen und all diese Gaben zur
Ehre Gottes einsetzen. Aber es ware verheerend, wenn man denkt: Nein, die
Kinder soll man nicht férdern. Und so hilft uns die Bibel eben, wie man Kinder
sehen soll und wie man eben an sie herangehen soll. Ja, wir sind ja
ausgegangen von den Ritualbdadern und von Verunreinigungen nach 3. Mose
15. Das ist also demitigend. Wir kédnnen nur neues Leben hervorbringen durch
Zeugung und Geburt, das selber mit der Siinde behaftet ist. Und deshalb
musste man sich im Judentum standig in Ritualbddern waschen, damit man
wusste, wir haben ein Problem vor Gott. Wir sind unrein, aber es gibt die
Méglichkeit der Reinigung. Und diese Ritualbdder weisen eben hin auf die
Reinigung, die Gott uns Gott uns gibt, und Vergebung, wenn wir unsere Schuld
bekennen. Drum diese Lehre von den Ritualbadern, die Lehre von den
Waschungen, das war Basis, um das Evangelium zu verstehen. Das war alles
Vorbereitung des Evangeliums.

4. Und dann Handeauflegung. Ja, in 3. Mose 1 Vers 4 wird gesagt, wenn man
ein Brandopfer bringt, muss man die Hande aufstitzen auf das Brandopfer, auf
den Kopf des Brandopfers. 'Samak’ ist Ubrigens nicht nur, so ein bisschen
Hande drauf legen, sondern wirklich stlitzen. Man muss das Gewicht der
eigenen Person auf das Tier abstltzen. Beim Brandopfer, diesem Opfer zur

Herrlichkeit Gottes, wechselt symbolisch: Das Tier gibt seine Wohlannehm-

- 24 -



lichkeit dem Sinder. Durch Identifikation wird es damit zum Wohlgefallen flr
ihn vor dem Herrn - steht in 3. Mose 1. Und beim Sindopfer musste man auch
Hande auflegen und dort geht es umgekehrt, dass die Sindhaftigkeit dem
unschuldigen Tier Ubertragen wurde. So wird getauscht. Und dieses Hande-
Auflegen war so eine ganz wichtige Sache im Judentum, um vorzubereiten:
Wenn der Messias kommt, wir missen uns mit ihm identifizieren, mit seinem
Opfer. Wir missen dazu kommen, dass wir sagen kénnen: Der Messias, der
Herr Jesus, ist flir meine Sinden und fir meine Slndhaftigkeit am Kreuz
gestorben. Das bedeutet Hande-Auflegen. Und weiter auch: Er ist der, der Gott
verherrlicht hat. Und darum heiBt es in 2. Korinther 2: Wir sind Gott ein
Wohlgeruch Christi. Seine Herrlichkeit wird uns zugerechnet, wenn wir uns mit
ihm in der Bekehrung eins machen. Also gerade die Handauflegung erklart,
was eine echte Bekehrung ist. Man muss sich mit dem Herrn Jesus eins
machen. Ich habe das schon ein paar Mal wahrscheinlich erzahlt, ich habe
einen Mann gefragt: ,Glauben Sie, dass Jesus Christus flr Sie gestorben ist?"
Und er sagte immer nur: ,Er ist flr alle gestorben." Jedes Mal, wenn ich
nochmals nachgehakt habe: ,Aber glauben Sie, dass er flur Sie, flr Ihre
Sinden gestorben, ist?" ,Er ist fur alle gestorben." Er konnte sich nicht
identifizieren und sagen: ,Der Herr Jesus ist fir mich gestorben.™ Der war nicht
bekehrt. Handauflegung, das bedeutet diese Identifikation.

5. Toten-Auferstehung. Nun, das ist eine ganz grundlegende Lehre schon im
AT. Hiob 19,25 Hiob sagt:

25 Ich weiBB, dass mein Erléser lebt und als der Letzte wird er auf der
Erde stehen; 26 und ist nach diesem diese Haut zerstért [Dann ist man
tot oder?], so werde ich aus meinem Fleisch Gott anschauen,

Das heil3t, er glaubte, dass er zwar sterben wiirde, aber er wirde wieder einen
Kérper bekommen und Gott sehen. Das ist der Glaube an die Auferstehung im
AT. Und dann Jesaja 26,19 spricht von den Schatten, die auferstehen werden.
Daniel 12 Vers 2 von denen, die im Staub schlafen und sie werden auferstehen
zum ewigen Leben und andere zur ewigen Abscheu. Also Toten-Auferstehung
ist Basisthema, das ist klar.

6. Und das ewige Gericht. Naturlich Daniel 12 Vers 2 sagt: und die werden

auferstehen zur ewigen Abscheu. Die werden auch wieder einen Korper

- 25 -



bekommen, die Verlorenen, aber der wird schrecklich aussehen. Sie werden
auferstehen zur ewigen Abscheu. Wa&hrend die Glaubigen auferstehen mit
einem Korper der Herrlichkeit, sagt 1. Korinther 15. Alles perfekt. Keine
Flecken mehr und nichts mehr und Nase. Alles harmonisch. Und alles
symmetrisch und genau. Ja, aber das eben das ewige Gericht.

Und diese Dinge sind Basis im Judentum. Das sollen wir lassen, sagt er und
Vers 3:

3 Und dies werden wir tun, sofern Gott es erlaubt.

Und jetzt machen wir eine halbe Stunde Pause.

Wir fahren weiter in Hebraer 6 Vers 3. Nachdem also erklart worden ist, wir
sollen das Wort des Alten Testaments, das auf den Messias hinweist, stehen
lassen als Fundament, das muss man nicht weiter jetzt unterrichten, das sollte
man jetzt kennen nach so vielen Jahren des Glaubenslebens, aber wir bauen
jetzt darauf auf und Vers 3 sagt: Dies werden wir tun, sofern Gott es erlaubt.
Im Skript habe ich dann dazu geschrieben bei Vers 3: Wachstum erfordert:
Unser Wollen und Gottes Wirken. Das sind eben zwei Dinge, die es braucht.
Und wenn wir nicht wollen im Glauben weiterkommen, dann wird uns Gott
auch nicht zwingen. Es ist ein Zusammenkommen einerseits von unserem
Willen und unserem Wunsch, weiterzukommen, und dann durfen wir auch
erfahren, wie Gott eben es erlaubt und Wachstum schenkt.

Und jetzt kommt ein sehr ernstes Wort, wir sind ja hier eben bei Einschub 3,
wie ich das erklart habe, ab 5 Vers 11, und hier wird gewarnt, dass es die
Moglichkeit gibt von einem definitiven Abfall vom Christentum. Und ich zitiere:

4 Denn es ist unméglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind
und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes
teilhaftig geworden sind s und das gute Wort Gottes und die
Wunderwerke des zukiinftigen Zeitalters geschmeckt haben e und
abgefallen sind, wieder zur BuBe zu erneuern, indem sie den Sohn
Gottes fiir sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen. 7 Denn das
Land, das den haufig darauf kommenden Regen trinkt und niitzliches
Kraut hervorbringt fiir diejenigen, um derentwillen es auch bebaut

wird, empfangt Segen von Gott; s wenn es aber Dornen und Disteln

- 26 -



hervorbringt, so ist es unbewahrt und dem Fluch nahe, und sein Ende
ist die Verbrennung.

Also hier wird Uber Abfall vom Glauben gesprochen, der definitiv ist und es gibt
keine Rickkehr mehr. Wir werden gleich sehen, im nachsten Vers sagt der
Hebraerbrief, sagt Paulus, zu diesen messianischen Juden:

9 Wir sind aber in Bezug auf euch, Geliebte, von besseren und mit der
Errettung verbundenen Dingen iiberzeugt, wenn wir auch so reden.
Also wenn wir Vers 9 grad vorwegnehmen, in unserem Skript da habe ich dazu
geschrieben: Paulus muss von diesen Dingen sprechen, um grundsatzlich zu
warnen, obwohl er die Uberzeugung hatte, dass es mit den Hebrédern, die hier
angesprochen sind, gut kommt. Aber es gab Grinde, besorgt zu sein, dass
gewisse Personen noch nicht vdéllig zur Bekehrung durchgedrungen waren. Fur
sie bestand die Gefahr, dass sie sich eines Tages vdllig verharten und bewusst
den Messias Jesus verwerfen wirden. Ganz wichtig: Im Hebrderbrief wenn
Uber 'Abfall' gesprochen wird, dann geht es nicht um Wiedergeborene, sondern
es geht um solche, die sich zum Glauben an den Messias Jesus bekannt haben,
aber noch nicht wirklich durchgedrungen und noch nicht wirklich errettet
waren. Nun, der Hebrderbrief, das haben wir ganz am Anfang gesehen, war ja
ein Rundschreiben, und zwar an die gleichen Juden, an die sich auch der
1. Petrusbrief richtet. Das sind Juden in ganz verschiedenen Provinzen der
heutigen Turkei, die dort in 1. Petrus 1 erwahnt werden. Und an dieselben
Leute richtet sich auch der 2. Petrusbrief. Und dort im 2. Petrusbrief sagt der
Apostel, dass der Apostel Paulus ihnen auch einen Brief geschrieben hat nach
der ihm gegebenen Weisheit. Und darin hat er klargemacht, dass sie die
Langmut Gottes als Chance flr Errettung betrachten sollen. Das ist genau das
Thema vom Hebraerbrief. Und 2. Petrus 3 sagt, dass dieser Brief von Paulus zu
den Schriften, zu den heiligen Schriften, gehért. Passt alles nur auf den
Hebraerbrief. Und nun wird also grad dort im 2. Petrusbrief zusammenfassend
gesagt: Der geliebte Bruder Paulus hat euch geschrieben und betont, dass man
die Langmut Gottes als Chance zur Errettung betrachten soll. Und da sind jetzt
eben diese zweifelhaften Personen angesprochen, von denen nicht klar war, ob
die wirklich bekehrt waren oder ob sie nur duBerliche Bekenner waren. Und

nun ist wichtig, wenn hier tUber Abfall gesprochen wird, werden verschiedene

-27 -



Kennzeichen genannt. Und keines dieser Kennzeichen ist ein eindeutiges
Kennzeichen flr solche, die wiedergeboren sind. Also ganz wichtig: Hier steht
nichts von 'Kindern Gottes' oder 'S6hnen Gottes'. Hier steht auch nichts von
solchen, die wiedergeboren sind. Es steht auch nichts davon, dass sie 'Auser-
wahlte' sind. Die wahren Glaubigen werden auch bezeichnet als 'Auserwahlte’.
Sondern wird hier gesagt - ich hab das auf dem Skript so zusammengestellt -:
1. diejenigen, die einmal 'erleuchtet' worden sind, 2. 'die himmlische Gabe
geschmeckt haben', 3. 'teilhaftig Heiligen Geistes geworden sind' 4.'das gute
Wort Gottes geschmeckt haben' und 5. 'die Wunderwerke des zukulnftigen
Zeitalters geschmeckt haben'.

Der ersten Punkt 'erleuchtet'. Wenn man von jemandem sagen kann, er ist
vom Heiligen Geist, vom Wort Gottes, vom Evangelium erleuchtet worden,
dann bedeutet das noch nicht, dass er bekehrt und wiedergeboren ist, sondern
dann ist ihm alles klargeworden, 'erleuchtet' heiBt: ist klar geworden. Der Herr
Jesus hat angekulndigt in Johannes 16: Wenn der Heilige Geist kommen wird
an Pfingsten, dann wird eine seiner Aufgaben sein in dieser Welt, das, was wir
in Johannes 16 lesen in Vers 8:

8 Und wenn er gekommen ist, wird er die Welt iiberfiihren von Siinde.
Uberfiihren, das ist das Wort, das auch gebraucht werden konnte fir einen
Richter, der den Angeklagten von seiner Schuld Uberfiihrt. Dann ist alles klar,
ja.

Also der Heilige Geist 'erleuchtet' zuerst einen Menschen, damit er sich
Uberhaupt bekehren kann. Wenn jemand nicht erleuchtet ist, kann er sich gar
nicht bekehren. Denn dann stellen sie die Frage: Was ist Sinde? Das sind
Leute, die sind nicht erleuchtet. Aber wenn er wirklich um seine Schuldhaftig-
keit weiB und auch erkennt: Jawoll, Jesus Christus ist die einzige Mdglichkeit,
um von meiner Schuld gerettet zu werden, dann ist er zunachst einmal
erleuchtet.

Zweitens: 'Er hat die himmlische Gabe geschmeckt'. Und da ist es wichtig,
dass das Wort 'schmecken' hier gebraucht wird und nicht 'gegessen'. Nicht
wahr, in Johannes 6 sagt der Herr Jesus, wie wichtig es ist, dass man das Brot
des Lebens isst. Und er sagt in Johannes 6, wir kdnnen das gleich aufschlagen,

und zwar in Vers 51:

- 28 -



51 Ich bin das lebendige Brot, das aus dem Himmel herniedergekom-
men ist; wenn jemand von diesem Brot isst, so wird er leben in
Ewigkeit.

Nicht 'von diesem Brot schmeckt'. Das ist eben zu wenig. Dann hat man's so
im Mund und kommt auf den Geschmack, aber der Herr Jesus sagt, man muss
dieses Brot, diese himmlische Gabe, essen. Und ganz wichtig: Im Griechischen
benutzt Johannes hier eine Zeitform, die man bezeichnen kann als Punktual.
Das heiBt, die Handlung wird beschrieben als ein Punkt, als ein Akt. Also in
schlechtem Deutsch, aber um das grammatikalisch Besondere zu verdeut-
lichen, kbnnte man Ubersetzen: Wenn jemand den Akt des Essens vollzieht,
dieses Brot so isst, so wird er leben in Ewigkeit. Also einmal sich echt bekehren
und dieses Brot wirklich essen und nicht nur schmecken, dann heiB3t es: Er wird
leben in Ewigkeit. Aber hier sagt der Hebrderbrief 'sie haben die himmlische
Gabe geschmeckt'. Sie sind auf den Geschmack gekommen der himmlischen
Herrlichkeit, die der Messias eben erdffnet, der Messias Jesus erdffnet. Sie
haben also einen Begriff bekommen, wie herrlich die himmlische Herrlichkeit
sein muss, aber sie haben es nur geschmeckt.

Ubrigens als kleiner Exkurs: In Johannes 6 Vers 54 sagt der Herr Jesus:

54 Wer mein Fleisch ist und mein Blut trinkt, hat ewiges Leben, und ich
werde ihn auferwecken am letzten Tag.

Auf Deutsch ist das das gleich Wort 'isst' wie in Vers 51, aber auf Griechisch
nicht. Auf Griechisch ist es hier in Vers 54 ein Durativ, also nicht ein Punktual,
den Akt vollziehen, sondern immer wieder, immer wieder isst, und mein Blut
immer wieder trinkt. Da spricht der Herr Jesus von einem der wiedergeboren
ist, der ernahrt sich standig von seinem Erldser. Er liest das Wort Gottes und
ernahrt sich von dem, wie der Herr Jesus beschrieben wird und auch von
seiner Liebe, wie er sich als Sohn Gottes hingegeben hat. Er kann mit Paulus
sagen: Der Sohn Gottes, der mich geliebt und sich selber fir mich hingegeben
hat. Immer wieder. Und von dem heiBt es: 'hat ewiges Leben'. Man lese genau,
es heiBt nicht: 'der bekommt ewiges Leben'. Das ist einer, der das ewige Leben
gegenwartig schon besitzt. Und das ist im Prinzip das Gleiche wie Johannes 3
Vers 16: Also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab,

damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern ewiges Lebe habe

- 209 -



oder ewiges Leben hat. Es ist Prasenz. Also es ist ein gegenwartiger Besitz, das
ist dort gemeint. Und auch hier, es ist gegenwartiger Besitz: 'die das ewige
Leben haben'. Das ist ein Erldster. Aber Vers 51: Wenn jemand von diesem
Brot isst, sich einmal richtig bekehrt, wird er leben in Ewigkeit. Aber hier wird
gesagt: Sie haben die himmlische Gabe 'geschmeckt'.

Jetzt kommt der schwierigste Ausdruck: 'teilhaftig Heiligen Geistes'. Da kénnte
jetzt einer denken: Also das ist jetzt klar, dass das ein echter Glaubiger sein
muss, der wiedergeboren ist. Denn bei der Bekehrung bekommt man den
Heiligen Geist. Das ist die Lehre von Epheser 1 Vers 13 + 14, der zeigt:
nachdem ihr geglaubt habt - das ist ein Punktual - nachdem ihr zum Glauben
gekommen seid, versiegelt worden mit dem Heiligen Geist. Aber hier steht
nicht 'versiegelt mit dem Heiligen Geist' und es steht auch nicht 'der Heilige
Geist wohnt in ihm, sondern es steht einfach 'teilhaftig Heiligen Geistes. Und
noch ein Detail, es steht hier nicht 'teilhaftig des Heiligen Geistes' mit
bestimmtem Artikel. In der Elberfelder in der alten und auch in der Revision
von Hiuckeswagen, da sieht man, dass 'des' ist hier kleiner gedruckt. Sieht man
das? Das driickt in dieser Ubersetzung aus, dass der Artikel im Griechischen
nicht steht und nur wegen des besseren Deutsches erganzt worden ist. Also
steht hier nicht 'des Heiligen Geistes teilhaftig', sondern 'Heiligen Geistes
teilhaftig geworden ist'. Was ist der Unterschied? Wenn man sagt 'der Heilige
Geist', dann betont das mehr die Person. Gott der Heilige Geist ist nicht eine
unpersonliche Kraft, sondern er ist eine Person von Ewigkeit her. Aber wenn
der Artikel weggelassen wird, einfach 'Heiliger Geist', dann ist die Betonung auf
seinem Wirken, auf seiner Kraft. Und jetzt wird hier gesagt, 'sie sind teilhaftig
geworden'. Das heiBt: Sie haben davon profitiert von dem Wirken des Heiligen
Geistes und das ist bereits erfillt Johannes 16 Vers 8: Der Heilige Geist wird
die Welt Uberfihren von Sinde. Wenn ein Mensch das erfahrt, dass der Heilige
Geist sein Gewissen Uberfiihrt, dann ist er damit teilhaftig Heiligen Geistes.
Das heiBt, der Wirksamkeit des Heiligen Geistes ist er teilhaftig geworden. Und
jetzt noch wichtig, ich habe im Skript geschrieben: Hier steht nicht 'koinonos'.
Das ist teilhaftig in innerer, starker Weise. Das heiBt also Gemeinschaft haben,
Anteil haben mit innerer, starker Gemeinschaft. Sondern es ist das schwachere

Wort 'metochos’, Anteil haben. Und das unterstreicht nochmals, hier geht es

- 30 -



darum, dass jemand von dem Wirken des Heiligen Geistes eben profitiert hat,
wenn man dieses etwas problematische Wort 'profitieren' da verwenden darf,
eben um einfach klarzumachen: Er hat den Heiligen Geist nicht innewohnend,
aber er hat an seiner Wirkung eben einen Gewinn bekommen. Der Gewinn,
dass ihm namlich Augen gedéffnet worden sind.

Und dann kommt das nachste Kennzeichen 'und das gute Wort Gottes
geschmeckt'. Das ist einer, der ist auf den Geschmack gekommen, wie
wunderbar die Bibel ist. Und das kann man so erleben, wie Leute, die sind
noch nicht bekehrt, die sagen wirklich: , Die Bibel ist phantastisch, interessant.
Ich habe friher immer gemeint, das sei ein Buch so voll mit Widersprichen
und altmodisch usw. und wenn man das plétzlich so hért und diese Zusam-
menhange, das ist grandios. Die nehmen das Wort Gottes so mit Freuden auf.
Aber Achtung, das ist noch keine Bekehrung. Darum im Gleichnis vom
vierfachen Ackerfeld in Lukas 8, der Herr Jesus sagt: Der Same ist das Wort
Gottes. Der Same wird gestreut auf gute Erde, aber eben auch auf das
Steinige, unter die Dornen und auf den harten Weg. Das, was in die gute Erde
gesat wird, das bekommt Wurzeln und das entwickelt sich richtig und das
bringt Frucht. Das symbolisiert die Menschen, die wirklich zum Glauben
kommen, indem sie wiedergeboren werden. Aber beim Steinigen sagt der Herr
Jesus ausdrucklich in Lukas 8 ... Ich schlage das auf, weil es so wichtig ist, das
zu verstehen. In Lukas 8 Vers 13 sagt der Herr Jesus:

13 Die aber auf dem Felsen sind die, welche, wenn sie es horen, das
Wort mit Freuden aufnehmen - und diese haben keine Wurzel -, die
fiir eine Zeit glauben und in der Zeit der Versuchung abfallen.

Da haben wir sogar das Wort 'Abfall'. Aber das sagt der Herr nicht von solchen,
die eben mit der guten Erde in Verbindung gebracht werden, sondern auf dem
Steinigen. Und sie nehmen das Wort mit Freuden auf. Aber der Herr sagt nichts
von BuBe und Zerbruch und weinen Uber die eigenen Siinden. Nein, soweit ist
es noch nicht. Sie nehmen das Wort mit Freuden auf und sie glauben. Die
sagen: Ja natidrlich die Bibel, das ist Gottes Wort. Aber muss man sich nicht
tauschen lassen, die sind noch nicht wiedergeboren, nur weil sie sagen, die
Bibel ist Gottes Wort. Aber sie glauben flr eine Zeit und sie werden das Ziel

nicht erreichen und sie fallen wieder ab. Und das ist genau das Problem von

-31 -



denen, die jetzt in Hebraer 6 angesteuert werden. Nur geschmeckt und die
sind jetzt in Gefahr, dass sie dann definitiv abfallen kénnten.

Und dann bleibt noch ein 5. Kennzeichen. Es heiBt ja 'das gute Wort Gottes und
die Wunderwerke des zuklnftigen Zeitalters geschmeckt haben'. Das heiBt
also, sie haben festgestellt: Erstens wie wunderbar Gottes Wort ist und
zweitens, wie beweiskraftig die Zeichen und Wunder der Apostel sind. Nicht
wahr, der Hebrderbrief, geschrieben im 1. Jahrhundert im Jahr 62, kann
zurickblicken auf 30 Jahre. Das sind Ubrigens genau die 30 Jahre in der
Apostelgeschichte, von Apostelgeschichte 2 im Jahr 32, Pfingsten, Entstehung
der Gemeinde, bis zu den zwei Jahren von Paulus in Rom, wo er ein
Gefangener war. Das ist genau bis zum Jahr 62. Und an Ende dieser zwei Jahre
hat Paulus den Hebraerbrief geschrieben. In diesen 30 Jahren, wenn man die
Apostelgeschichte liest, diese Zeichen und Wunder, die geschehen sind durch
die Hande der Apostel - und nicht nur durch die Apostel. Wer hat noch Zeichen
und Wunder gemacht in der Apostelgeschichte? Jemand, der oberflachlich die
Bibel liest, wirde sagen: Ja, was nicht alle Jinger und Glaubige, all die
Tausende, die haben Zeichen und Wunder getan? Also in der Apostelgeschichte
werden namentlich nur 3 Christen erwahnt, die keine Apostel waren und
Zeichen und Wunder getan haben: Stephanus, Philippus der Evangelist und
Barnabas, sonst niemand. Also das war sogar in der Zeit der Apostel war das
etwas Spezielles. Aber es waren die Zeichen, die ein Apostel unbedingt getan
haben musste. In 2. Korinther 12 Vers 12 sagt der Apostel Paulus: Habe ich
nicht die Zeichen des Apostels vollbracht? Und er sagt: Zeichen und Wunder
und machtige Tagen. Ein echter Apostel Jesu Christi, also einer der Zwdlfe fur
die zwoIf Stamme Israels und der Apostel Paulus flr die Heidenvélker musste
durch Zeichen und Wunder und machtige Taten ausgewiesen sein. Ich sage
nicht, die Bibel sagt nur diese 3. Ich sage nur: Es ist schon auffallig, dass nur 3
Uberhaupt namentlich erwdhnt werden, dass sie auch noch Zeichen und
Wunder getan haben, aber keine Apostel waren. Nun, der Herr Jesus hatte ja
in Markus 16 angekilindigt, als er zu den elf Aposteln sprach: Diese Zeichen
werden folgen denen, die glauben, zum Glauben kommen. Und dann sagt er:
Sie werden in neuen Sprachen reden usw., verschiedene Zeichen und Wunder

werden sie tun. Und so hat also nicht nur die erste Generation der Apostel,

-32 -



sondern auch aus der Folgegeneration, die durch sie zum Glauben gekommen
sind, Zeichen und Wunder getan. Und diese Zeichen waren ganz ganz wichtig,
denn sie waren eine Bestatigung daflr, dass die Apostel keine Irrlehrer waren,
sondern die Wahrheit von Gott redeten. Und darum mussten sie durch diese
Zeichen von Gott speziell bestatigt werden. Warum war das ein Problem? Es
war ein Riesenproblem, denn die Apostel haben ja diese Geheimnisse des
Neuen Testaments geoffenbart, gerade in Bezug auf die Gemeinde. Und der
Apostel Paulus erklart in Epheser 3: Geheimnisse sind Wahrheiten, die in Gott
verborgen waren von Ewigkeit her und er hat sie nie geoffenbart durchs ganze
AT hindurch, auch den Engeln nie mitgeteilt. Und erst jetzt hat er es den
Aposteln und Propheten des Neuen Testaments mitgeteilt, sagt Epheser 3. Das
heiBt also: Im AT wird man nie eine Prophetie finden in Bezug auf den Leib
Christi, bestehend aus glaubigen Juden und glaubigen Heiden, die, zusammen
auf der gleichen Stufe stehend, zusammengefligt werden. Das war alles ein
Geheimnis, aber von Gott geplant von Ewigkeit her, in ihm verborgen und jetzt
geoffenbart. Und da konnten die Juden sagen: Das ist, das ist eine Irrlehre.
Wir haben keinen einzigen Hinweis darauf, was ihr da erzahlt, im AT. Damit
wollen wir nichts zu tun haben. Aber diese Zeichen und Wunder waren die
Bestatigung: Doch, da, die sind von Gott gesandt, und zwar von dem Messias
Jesus eingesetzt. Und jetzt versteht man auch, warum es so wichtig ist in den
Evangelien, dass der Herr Jesus so viele Zeichen und Wunder und machtige
Taten vollbracht hat. Die Evangelien sind voll davon. Warum? Weil das eine
ganz wesentliche Legitimierung war daflir, dass er der Messias ist. Nicht wahr,
die Flihrer im Judentum sagten: Er kann nicht der Messias sein, denn er spricht
gegen die Halacha. Das heiBt gegen die rabbinische Auslegung, wie man z.B.
das Sabbathgebot genau anwenden muss. Der Herr Jesus hat gesagt: Nein,
das ist falsch ausgelegt. Das Sabbathgebot ist so und so gemeint. Er stellt sich
gegen die Halacha, er stellt sich gegen den Sanhedrin. Aber er war durch
Zeichen und Wunder ausgewiesen, und zwar solche Zeichen, die man im
Judentum nie gesehen hatte. Z.B. seit den Tagen Moses wurde in Israel nie
mehr ein Aussatziger geheilt. Aber der Herr Jesus hat einen Aussatzigen
geheilt und dann zu den Priestern geschickt, um die Diagnose zu stellen:

Heilung (Matthdaus 8). Und spater hat er gleich noch zehn geheilt. Eine ganze

- 33 -



Serie von neun Juden hat er nach Jerusalem geschickt und einen auf den Berg
Garizim zu den samaritanischen Priestern. Und er hat die Augen eines
Blindgeborenen geédffnet und der Blindgeborene sagt selber: Von Ewigkeit her
hat man noch nie gehdrt, dass einem Blindgeborenen die Augen gedffnet
worden sind. Er hat es getan. Und er hat auch aus den Toten auferweckt, sogar
einen der 4tagig war wie Lazarus. Also diese Zeichen und Wunder waren ganz
wichtig, um ihn als Messias auszuweisen. Es ist nicht so, dass Gott standig in
der Heilsgeschichte Zeichen und Wunder gewirkt hatte als etwas Normales.
Denn wenn wir beginnen in der Schépfung und dann eben mit Adam und all
den Generationen bis zur Sintflut, wer hat Zeichen und Wunder getan? Adam
nicht. Set, Enosch, Kenan, Mahalalel, Jered usw. bis Noah keiner. Und dann
nach der Flut nach diesen zehn Generationen ab Sem, Arpakschad usw. bis
Abraham, keiner hat Zeichen und Wunder getan. Abraham hat keine Zeichen
und Wunder getan. Und da geht es so weiter bis auf Mose. Und Mose tut
Zeichen und Wunder in Agypten und auch in der Wiste. Warum? Weil dieser
Mann ganz speziell bestatigt werden musste, er hat die ersten Blcher der Bibel
geschrieben: die 5 Blcher Mose, Psalm 90 ein Psalm von Mose und er hat auch
noch das Buch Hiob in dieser biblischen Form hat er dem Volk Israel
Ubergeben. Und darum hat Gott ihn durch Zeichen und Wunder bestatigt als
die erste Stufe der schriftlichen Offenbarung, die Thora. Dann der Rest des
Alten Testaments wird genannt 'die Propheten'. Und wir sehen ganz speziell bei
Elia und Elisa, den Propheten, eine Konzentration von Zeichen und Wundern.
Und das war, um die Propheten des Alten Testaments zu bestatigen. Und dann,
wie ist das nach Elia und Elisa? Da ist es auch nicht mehr so das Ubliche, dass
einer Zeichen und Wunder tut. Und als der Herr Jesus kam: Zeichen und
Wunder. Ja eben, um die Thora zu bestatigen, Mose, um die Propheten zu
bestatigen, Elia und Elisa — nicht nur - aber ganz speziell, und dann um das
Kommen des Messias zu bestatigen, als der, der gegen die Halacha, also die
rabbinische Auslegung, gesprochen hat, aber die Wahrheit gebracht hat. Und
dann hat der Herr Jesus die Apostel eingesetzt, um die Geheimnisse zu
offenbaren und die mussten nochmals so speziell bestatigt werden. Aber jetzt
darf man nicht meinen, diese Zeichen und Wunder im NT die wirden jetzt

Spitaler unndétig machen und Arzte. Und darum sagte Paulus dem Timotheus:

- 34 -



Wegen deines haufigen Magenleidens und deines haufigen Unwohlseins nimm
ein wenig Wein, trinke nicht nur Wasser. In der alten Welt war das Wasser nicht
in dieser Qualitat, wie wir das heute am Hahnen in der Schweiz haben. Und
darum war es ublich damals, dass man eben Wasser mit Wein gemischt hat.
Aber Timotheus sah ein Problem wegen Alkoholmissbrauch und hat nur Wasser
getrunken und Paulus sagt: Sei nicht langer nur ein Wassertrinker, sondern
nimm ein wenig Wein. Er hat nicht gesagt, man soll viel Wein nehmen, sagt die
Bibel nirgends. Das Gegenteil sagt sie, aber: Nimm ein wenig Wein, um eben
das Wasser zu sterilisieren. Und man muss mal Uberlegen: Welcher Glaubige
im NT wurde durch Zeichen und Wunder und machtige Taten geheilt in der
Apostelgeschichte? Keiner, kein einziger. Das waren immer von den
Unglaubigen. Das ist ja unglaublich. Ja es ist so, keiner. Ja und dem Timotheus
sagt er nicht: Timotheus, ich lege dir nachstes Mal die Hande auf. Nein, er
sagt: Nimm ein bisschen Wein. Und er sagt in 2. Timotheus 4: Trophimus habe
ich krank in Milet zurlickgelassen. Warum hat er ihn nicht geheilt? In Philipper
2 sagt er: Epaphroditus dieser treue Bruder ist durch seinen Dienst fast dem
Tod gleich geworden. Aber der Herr hat sich dann Uber ihm erbarmt, damit ich
nicht Traurigkeit auf Traurigkeit habe. Warum hat Paulus nicht gesagt:
Epaphroditus stehe auf und wandele? Weil er ein Glaubiger war. Die Glaubigen
wurden nicht durch Zeichen und Wunder geheilt. Und der Apostel Paulus selber
hat dreimal gebetet, dass dieses Leiden aufhéren mdge 2. Korinther 12. Und
der Herr hat gesagt: Meine Gnade genugt dir. Und das mit den Augen hat er
gesagt: Ihr Galater, ihr hattet eine Transplantation vorgenommen, wenn das
gehen wirde. Ihr hattet eure Augen ausgerissen und mir gegeben. Aber er hat
nicht sich selber schnell die Augen geheilt. Das ist schon erstaunlich, nicht
wahr. Also diese Zeichen und Wunder, was war denn der Sinn davon? Der Sinn
war das: Das sollte zeigen, Jesus Christus ist der Messias. Und auch wenn jetzt
noch nicht das messianische Kdénigreich gekommen ist mit Frieden auf Erden,
ist er trotzdem der Messias, aber das wird spater noch kommen, wenn er
wiederkommt. Und dann wird sich Jesaja 35 erflillen und es wird keine Spitaler
mehr geben im 1000jahrigen Friedensreich. Also das kann ich garantieren.

Jesaja 35 Vers 4.

- 35 -



4 ... Seid stark, fiirchtet euch nicht! Siehe, euer Gott kommt, Rache
kommt, die Vergeltung Gottes! Er selbst kommt und wird euch retten.
s Dann werden die Augen der Blinden aufgetan und die Ohren der
Tauben geoffnet werden; ¢ dann wird der Lahme springen wie ein
Hirsch, und aufjauchzen wird die Zunge des Stummen. Denn es
brechen Wasser hervor in der Wiiste und Bache in der Steppe;

Und dann wird hier das 1000jahrige Friedensreich in seiner Herrlichkeit
beschrieben. Dort werden alle gesund werden. Ja und warum diese Zeichen
und Wunder? Die waren quasi ein Pfand, dass das schon noch kommen wird.
Und darum werden sie hier genannt - das ist der langen Rede kurzer Sinn -
diese Wunder werden hier genannt 'die Wunderwerke des zuklnftigen
Zeitalters'. Und was ist das zuklinftige Zeitalter? Das ist der rabbinische
Ausdruck fur das 1000jahrige Friedensreich, das Friedensreich des Messias. Die
Rabbiner in ihren Schriften sprechen von Hebrédisch '.." 'dieses Zeitalter'. Das
ist die Zeit, in der wir leben, bevor der Messias kommt. Und dann sagen sie
Hebréisch '..' 'das kommende oder zukiinftige Zeitalter'. Das ist das Zeitalter,
wenn der Messias herrscht als Kénig auf der Welt. Und das NT Ubernimmt
genau diese Ausdricke. Darum sagt Paulus in Epheser 1,21: Der Herr Jesus ist
heute Uber jedem Namen erhdht, sowohl in diesem Zeitalter als auch in dem
zukinftigen. Das gilt schon jetzt flUr diese Zeit, aber auch dann natirlich im
1000jahrigen Friedensreich, wenn er als Kbénig erscheinen wird. Und der Herr
Jesus in Matthaus 12 - ich habe das alles auf dem Skript da angegeben - da
sagt er in Vers 32: Diese Slinde - er spricht Uber die Lasterung des Geistes -
wird nicht vergeben werden, weder in diesem Zeitalter noch in dem
zuklnftigen. Er benutzt genau die gleiche Ausdrucksweise flr diese Zeitalter.
Und drum, wenn jetzt hier in Hebraer 6 gesagt wird 'die Wunderwerke des
zukunftigen Zeitalters', dann heiBt das: diese Wunderwerke, die ein
Vorgeschmack waren auf das, was im 1000jahrigen Friedensreich normal sein
wird, namlich alle werden geheilt werden und alle werden eben vollkommen
wieder hergestellt werden. Und nun, die Glaubigen in dieser Zeit von 32 - 62
bis zum Hebraerbrief, die haben das erlebt und die haben geschmeckt - auch
die, die eben fast bekehrt waren, - die haben geschmeckt die Wunderwerke

des zuklnftigen Zeitalters. Aber nur geschmeckt. Man merkt, das stimmt, ja -

- 36 -



aber nicht mehr. Ist auch wieder nur schmecken. Ubrigens, wenn jemand sagt,
ja aber in Hebraer 2 heiBt es doch von dem Herrn Jesus, dass er flr alle den
Tod geschmeckt hat. Ja, heiBt das denn, dass er nicht wirklich gestorben ist?
Nein, dort heiBt es, dass der Herr Jesus den Tod in seiner ganzen Schreck-
lichkeit und Grausamkeit eben erfahren hat. Nicht wahr, wenn ich esse, ich
schau schon drauf, dass ich zuerst schmecke und dann runter esse. Das ist
sehr schlecht, Leute, die einfach nur essen, damit es runter geht und es gar
nicht genieBen. Das gibt's wirklich. Ich habe mal mit einem von einem
Minderheitenvolk in Thailand habe ich gegessen und er hat mir dann erklart,
wie das so ist bei den Lahu im Stammesleben, die essen eigentlich so Reis,
einfach, dass sie gegessen haben, aber kein Genuss. Das ist nicht irgendwie,
dass man Freude hat beim Essen. Man isst einfach, weil man essen muss. Das
ist schon ein bisschen traurig, ja. Da gibt es dann wieder andere Voélker, die
bemihen sich, da noch Dinge reinzutun, dass man eben den Geschmack hat
und dann das essen. Und das wollte Gott so, das sehen wir ganz klar in
Prediger. Aber es hei3t dann dort in Prediger 2: Wer kann genieBen ohne ihn?
Ja, wenn man genieBt ohne Dankbarkeit Gott gegenuber, dann wird man leicht
zum Fresser. Und Genuss um Genuss willen, das ist so etwas Hassliches und
Sinnloses. Aber wenn man eben ein feines Essen isst und genieBt, schmeckt
und dann runter, das aus der Hand Gottes, das ist eine gute Sache. Das ist
richtig so. Aber eben, der Herr Jesus hat den Tod geschmeckt, in seiner ganzen
Bitterkeit erfahren. Aber eben hier, wo es darum geht, sie haben das Wort
Gottes geschmeckt, die himmlische Gabe geschmeckt, das ist eben im Kontrast
zu Johannes 6: Wer von diesem Brot aus dem Himmel isst, den Akt des Essens
vollzieht, wird leben in Ewigkeit. Und das haben die da nicht gemacht. Und
jetzt heiBt es in Vers 6 'und abgefallen sind'. Das geht immer noch von Vers 4
aus: Denn es ist unmdglich ...

6 und abgefallen sind, wieder zur BuBe zu erneuern, da sie den Sohn
Gottes fiir sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen.

Also die fallen ab und dann sagen diese Hebrder: Jesus Christus war nicht der
Messias und er hat es verdient, dass er als Verfihrer gekreuzigt wurde. Und sie
l[astern ihn und stellen ihn quasi so zur Schau. Das sind also solche, die sich

dann ganz bewusst von der Wahrheit abwenden. Das ist im Prinzip eben schon

-37 -



das Gleiche wie Matthaus 12, wo der Herr Jesus Uber die Lasterung des Geistes
spricht. Er hat dort einen stummen Besessenen geheilt, dann hat das Volk
reagiert: Dass ist doch nicht der Sohn Davids! Ja, der Hintergrund ist der, die
Rabbiner haben gesagt: Wir kdnnen schon Damonen austreiben, aber man
muss zuerst erfahren, wie der Damon heiBt. Man muss den Damon fragen 'Wie
heiBt du?' Und wenn er den Namen sagt, dann kann man ihn beim Namen
nennen und ihm gebieten, er musse ausfahren. Das war ihre Lehre, das sagt
die Bibel nicht. Nur einmal hat der Herr Jesus gefragt: Was ist dein Name? und
er sagt: Legion, weil es viele waren. Aber die haben das so gelehrt. Aber das
war ein Problem: Und was ist, wenn einer besessen ist und der Damon ist
stumm? Keine Chance. Und jetzt sagt ausdricklich Matthaus 12, dieser
Besessene war stumm und sogar blind. Also der konnte nicht mal so mit
Zeichen kommunizieren. Blind und stumm besessen. Der Herr Jesus heilt ihn.
Und das Volk: Das ist doch nicht der Sohn Davids!, ein anderer Ausdruck fir
Messias. Und die Pharisaer sagen: Nein, das macht er durch den Teufel.
Entgegen ihrem eigenen Wissen, das kann nur der Messias, sagen sie: Das ist
vom Teufel. Aber nicht verblendet, sondern bewusst ihn definitiv verworfen.
Und darum geht es hier in Hebraer 6, solche, die bewusst Jesus Christus
verwerfen. Sie haben erkannt, er ist es, und sie wollen trotzdem nicht. Und
jetzt, was machen wir mit solchen Glaubigen, die sagen: Vielleicht gehdre ich
zu dieser Gruppe. ,Ich mag mich erinnern damals, ich habe das und das
gesagt und ich habe genau das gemacht und es wird immer schlimmer." Kann
ich ihnen helfen? Sie lassen sich nicht helfen. Da kommen sie schon in die
Klinik. Und jetzt, was macht man? Ja, dann kann man sagen: ,Ja natulrlich, die
Bibel lehrt, ein Kind Gottes kann das Heil verlieren und ..." Katastrophe. Da
macht man alles nur noch schlimmer. Wie kann man solchen helfen? Man muss
an ihre Logik appellieren, die ist immer noch da. Zuerst mal fragen: ,Ja, hat dir
das leid getan, was du damals gesagt hast oder gedacht hast?" ,Ja. und wie."
Ich weiB nattrlich schon die Antwort schon im Voraus, aber ich frage trotzdem:
,und hast du es dem Herrn bekannt?" ,Ja." ,Und schon 6fters?" ,Ja, naturlich.®
.Bereut?" ,Ja, und wie." So und hier steht: Die, die da gemeint sind, da heif3t
es, die kdnnen nicht wieder zur BuBe erneuern. Das heiBt, die kdnnen keine

Reue empfinden Uber die Sinde. ,0Oh." ,Ja gut, das ist der Beweis, du gehorst

- 38 -



nicht dazu. Du hast ja Reue empfunden und du moéchtest zum Herrn
zurickkehren." Und dann gilt Johannes 6: Und wer zu mir kommt (Vers 37),
den werde ich nicht hinausstoBen. Wer zu dem Herrn Jesus kommt, wird
garantiert angenommen werden. Und die, die ein Problem haben hier, das sind
ja solche, die kommen. Und da muss man weiter erklaren, das kommt noch
dazu: Kein Mensch kénnte von sich aus BuBe tun. In Romer 3 Vers 10 heiBt es:
Da ist keiner, der Gott suche, auch nicht einer. Das heiBt: Wenn ein Mensch
beginnt, Gott zu suchen, dann ist es, weil der Heilige Geist an ihm wirkt und
ihn zieht, so wie das in Rdmer 2 Vers 4 steht, dass Gott zieht. Und diese hier,
die gemeint sind in Hebraer 6, die definitiv den Herrn verwerfen, die werden
auch nicht gezogen. Also man kann wirklich mit der Logik jemanden aus der
Klinik holen. Aber man muss das mehr als einmal sagen, das reicht ja nicht
einmal. Einfach nochmals und nochmals erklaren: ,Schau, das ist nicht dein
Fall. Die kénnen nicht zur BuBe kommen. Aber du bist zur BuBe gekommen
und es tut dir so leid und du wilrdest sogar alles geben, wenn du da nur zur
Ruhe ..." ,Ja ja ja wirklich." , Ja, siehst du.“ Also das ist nicht das Problem,
sondern was hier angesprochen wird als Problem, sind solche, die fast bekehrt
sind und sie warten zu und warten zu und dringen nicht durch. Und der
Hebraerbrief sagt immer wieder: Heute, wenn ihr seine Stimme hoért, verhartet
eure Herzen nicht. 2. Petrus 3 sagt: Paulus hat euch geschrieben, dass ihr die
Langmut des Herrn flr Errettung betrachten sollt als Gelegenheit, um wirklich
gerettet zu werden. Und dann sagt der Apostel Paulus Vers 7:

7 Denn das Land, das den hdufig darauf kommenden Regen trinkt und
niitzliches Kraut hervorbringt fiir diejenigen, um derentwillen es auch
bebaut wird, empfiangt Segen von Gott;

Ja, also ein gutes Stlck Land in der Landwirtschaft benutzt, eingesetzt, das
wachst und bringt eben hilfreiches Gemlise und Getreide hervor. Das ist ein
Land, das den Segen von Gott sichtbar bekommt. Aber sagt Vers 8:

8 wenn es aber Dornen und Disteln hervorbringt, so ist es unbewahrt
und dem Fluch nahe, und sein Ende ist die Verbrennung.

Dann kann man dieses Landstlick vergessen und kann es auch abbrennen, das
bringt Uberhaupt nichts. Und das ist gemeint mit solchen, die den Herrn

endglultig verwerfen und da ist auch gar keine Frucht fur Gott zu sehen.

-39 -



Ja gehen wir weiter mit Vers 9, das habe ich aber schon erklart. Paulus sagt:

9 Wir sind aber in Bezug auf euch, Geliebte, von besseren und mit der
Errettung verbundenen Dingen iiberzeugt, wenn wir auch so reden. ,

Er sagt also: Ich gehe eigentlich schon davon aus, dass es bei euch nicht so
ist. Aber man muss davon sprechen und es ist darum wichtig, dass wir das
wissen: Es gibt die Mdglichkeit, dass Menschen wirklich so &uBerlich zum
Glauben kommen, fast bekehrt sind. Und wir kédnnten sogar denken, die sind
bekehrt, aber dann plétzlich nichts mehr, sie verwerfen alles. Und sie kommen
auch nach Jahren nie mehr zurlck. Nun, wir mussen jetzt nicht sagen, nach
zehn Jahren, jetzt ist es eindeutig, ja. Ich wlirde weiter beten. Aber was mir
hilft, ist, zu wissen, dass es dieses Phanomen gibt von solchen, die ganz
bewusst sich abwenden und Feinde Gottes werden bis zum Lebensende. Das ist
moglich. Das kann man erleben, aber wir werden hier nicht aufgerufen, die
Diagnose zu stellen. Aber wir missen wissen, dass es diesen Fall geben kann.
Und wir missen wissen, dass die, die eben so reuig sind und denken, sie
hatten das gemacht, dass das genau nicht diese Leute sind. Die missen wir
um jeden Preis herausholen, so wie Abraham mit dem Schwert Lot aus der
Gefangenschaft geholt hat, ja, 1. Mose 14. Und dann Vers 10:

10 Denn Gott ist nicht ungerecht, euer Werk zu vergessen und die
Liebe, die ihr fiir seinen Namen bewiesen habt, da ihr den Heiligen
gedient habt und dient.

Also so von der weiten Perspektive sieht Paulus, wie viel Gutes getan wird
unter den Messias glaubigen Juden, unter den Hebrdern, und all diese Hingabe
und Liebe an den Herrn sind eigentlich Beweise von echter Bekehrung. Aber
eben wichtig ist: Fast bekehrt ist GUberhaupt nicht bekehrt, das kann man hier
lernen. Dann Vers 11:

11 Wir wiinschen aber sehr, dass jeder von euch denselben FleiBB
beweise zur vollen Gewissheit der Hoffnung bis ans Ende,

Also das ist der Wunsch des Schreibers: Ich mdchte, das es nicht so einfach
allgemein gilt flir euch Hebrder, sondern flir jeden einzelnen, dass er wirklich
Energie zeigt, dass er sich ganz Uubergibt dem Herrn und zur védlligen
Gewissheit kommt, zur richtigen Heilsgewissheit durchdringt und dann auch

zeigt bis am Ende, dass er dran bleibt. Und dann sagt er:

- 40 -



12 damit ihr nicht trage werdet, sondern Nachahmer derer, die durch
Glauben und Ausharren die VerheiBungen erben.

Er sagt: Es gibt so schone Beispiele von Menschen, die eben im Glauben dran-
geblieben sind, gewartet haben geduldig, bis Gott das, was er versprochen hat,
auch erflllt hat. Jetzt kommt ein Beispiel Abraham Vers 13:

13 Denn als Gott dem Abraham die VerheiBung gab, schwor er, weil er
bei keinem GroBeren zu schworen hatte, bei sich selbst 14 und sprach:
~Wahrlich, reichlich werde ich dich segnen, und sehr werde ich dich
mehren."

Also Abraham hat Gott Dinge verheiBen. Und wir wissen, Abraham hat der
VerheiBung Gottes geglaubt. Und dieser VerheiBung hat Gott sogar noch einen
Schwur dazugegeben. Gott muss ja nicht schwdren. Was er sagt, ist ja immer
die Wahrheit. Aber in 1. Mose 22 da schwoért Gott dem Abraham. Warum? Das
wird gleich erklart.

15 Und nachdem er [Abraham] so ausgeharrt hatte, erlangte er die
VerheiBung.

25 Jahre musste er warten, bis Isaak geboren wurde. Das war eine Glaubens-
prifung. Aber der Glaube ist eben bis zum Schluss gegangen, bis die Erflillung
kam. Und daran sieht man, dass Abraham ein echter Glaubiger war. Der ist
nicht plétzlich ausgestiegen. Dann wird erklart:

16 Denn Menschen schworen bei einem GréBeren, und der Eid ist ihnen
das Ende allen Widerspruchs zur Bestdtigung;

Also im Judentum ist das so: Ein Schwur muss abgelegt werden bei Gott, der
hoéher ist als wir, ja, vor einem Gro6Beren. Und wenn man vor Gott feierlich
einen Schwur ablegt, bedeutet das: Es ist ein No Go, absolut unmadglich, dass
man das wieder bricht. Und dann steht Vers 17:

17 worin Gott, da er den Erben der VerheiBung die Unwandelbarkeit
seines Ratschlusses iiberreichlicher beweisen wollte, sich mit einem
Eid verbiirgt hat,

Also Gott hat Abraham gegenlUber geschworen, weil er wollte, das es ganz
ganz ganz ganz klar ist fir Abraham, dass die VerheiBung von Isaak und Uber

Isaak dann an das Volk Israel und Uber das Volk Israel dann der Messias als

- 41 -



Segen flr alle Vélker, dass das wirklich kommt. Und damit hat er es unter-
strichen mit einem Schwur. Und dann wird weiter erklart:

18 damit wir durch zwei unwandelbare Dinge [Das heiBt durch das Wort
Gottes an sich, das ist unwandelbar, und dann noch einen Schwur dazu.]
durch zwei unwandelbare Dinge — wobei es unmoglich war, dass Gott
liigen wiirde — einen starken Trost hétten, die wir Zuflucht genommen
haben zum Ergreifen der vor uns liegenden Hoffnung,

Also Gott kann nicht ligen. Wichtig, wenn man jemandem erklart, Gott ist
allmachtig, dann heiBt das nicht, dass Gott ligen kann. Es gibt ausdricklich
Dinge in der Bibel in Bezug auf Gott gesagt, die Gott nicht kann: Er kann nicht
[igen. Er kann sich selber nicht verleugnen, er kann also nicht handeln
entgegen seinem eigenen Wesen (2. Timotheus 2). Aber Gott kann alles tun,
was er will. Aber er wird nie ligen wollen. Allah im Koran ltgt. Er kann ltGgen.
Aber der Gott der Bibel kann nicht ligen, ist unmdglich. Aber eben durch sein
Wort, das immer wahr ist, und durch den Schwur, wollte er uns ganz besonders
zeigen: Was er uns zusagt, das ist so und darum sollen wir eben festhalten bis
am Schluss. Und drum sagt er: Durchdringen und diesen Glauben auch leben
bis zum Schluss. Und jetzt sagt er: Wir haben Zuflucht genommen zu vor uns
liegenden Hoffnung. Wo liegt unsere Hoffnung? Wir wissen: im Himmel. Aber
jetzt wird hier gesagt, diese Hoffnung,

19 die wir als einen sicheren und festen Anker der Seele haben, der
auch in das Innere des Vorhangs hineingeht, 20 wohin Jesus als
Vorlaufer fiir uns hineingegangen ist, der Hoherpriester geworden ist
in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks.

Oh, was heiBt denn das? Also wir haben diese feste Hoffnung: Wir werden
einmal in die himmlische Herrlichkeit eingehen als wahre Glaubige. Da gehen
wir durch all die Schwierigkeiten, aber wir halten im Glauben fest und dann
gehen wir einmal in den Himmel. Aber der Herr Jesus ist schon dort. Er ist ja
als Mensch in den Himmel gegangen und vor dem Thron Gottes erschienen im
Allerheiligsten und hat sich dann auf die rechte Seite gesetzt auf dem Thron.
Und jetzt wird hier gesagt: Wir haben diese Hoffnung als einen sicheren und
festen Anker der Seele. Anker, das ist doch etwas aus der Schifffahrt und jetzt

geht es doch da um das Priestertum, Jesus, als er in das Allerheiligste im

- 42 -



Himmel eingegangen ist. Wie kann man Schifffahrt mit Priestertum verbinden?
Das wird hier gemacht, und zwar auf eine ganz besondere Art. Hier heiBt es,
wir haben einen sicheren und festen Anker, diese Hoffhung, die wir haben,
einmal die Herrlichkeit zu erreichen. Und als wahre Glaubige werden wir nicht
abfallen, sondern werden das Ziel erreichen. Das ist ein sicherer und fester
Anker der Seele. Und dieser Anker geht hinein in das Innere des Vorhangs, ins
Allerheiligste, wohin Jesus als Vorlaufer hineingegangen ist. Vorlaufer ist auf
Griechisch ‘prodromos’. Das war u.a. ein Schifflein in der alten Welt, das bei
gefahrlichen Hafen mit Klippen und unsichtbaren Untiefen hinausging, um
schlieBlich den Anker eines groBen Schiffes in Empfang zu nehmen. Und das
kleine Schiffchen, der Vorlaufer, geht dann als Kenner, der da im Schifflein ist,
zwischen den Klippen hindurch und zieht das groBe Schiff sicher in den
ersehnten Hafen. Also das heiBt: Der Herr Jesus ist vorausgegangen in den
Himmel und er halt uns fest mit unserem Anker und zieht uns hinein ins
himmlische Heiligtum. So werden wir das Ziel erreichen. Selber kénnten wir es
nicht. Wir wirden an den Klippen zerschellen. Aber er ist die Garantie, dass die
wahren Glaubigen nicht abfallen, sondern das Ziel erreichen. Und jetzt noch
etwas. Das ist eine Anspielung auf einen Brauch im Judentum: Man hat dem
Hohenpriester am Jom Kippur ein Seil am Bein angebracht. Und zwar musste
man ja immer Angst haben, wenn das Opfer irgendwie unwlirdig dargebracht
worden war, dass Gott das Opfer ablehnt und der Hohepriester im Aller-
heiligsten tot umfallen wirde. Und wer holt ihn dann raus? Es darf ja nur der
Hohepriester am Jom Kippur hineingehen und wenn er tot ist, das geht grad
gar nicht. Man muss ihn evakuieren kénnen. Und darum, man lieB ihn rein an
einem Seil. Konnte man immer wieder diesen Kontakt haben, er lebt noch, das
Seil bewegt sich. Ja, aber im Todesfall hatte man ihn evakuieren kénnen. Und
wo steht das? Ich hab die Stelle genau angegeben, in Sefer Zohar, parschath
‘acharei moth, 67 a und nochmals parschath 'emor, 102a. Also das ist nicht
einfach so ein Geschichtlein, das man irgendwo lesen kann und dann, wenn
man nachprift, stimmt's dann doch nicht. Es gibt doch viele solche
Geschichten. Und drum sind Quellen und FuBnoten so wichtig. Man behauptet
manchmal Dinge, die einfach nicht stimmen. Dann muss man immer sagen:

Und die Quellen? Also die Quelle ist da. Aber sieht man jetzt, wie das

- 43 -



umgekehrt wird? Dort flr diese sterblichen Hohenpriester musste man Angst
haben, dass man sie herausholen musste. Aber der Herr Jesus ist hinein-
gegangen, um uns zu sichern, um uns reinzuholen ans himmlische Ziel. Und so
gibt er uns die Garantie, wenn wir uns wirklich bekehrt haben und nicht nur
einfach geschmeckt haben und teilhaftig geworden sind Heiligen Geistes, wenn
wir wirklich den Herrn Jesus als unseren Retter angenommen haben und unser
ganzes Leben Ubergeben haben, dann dirfen wir wissen: Er bringt uns ans Ziel
und wir haben da einen Anker der Seele. Und der Herr Jesus hat diesen Anker
ergriffen und er ist schon am Ziel und zieht uns hin, so dass wir das
himmlische Ziel auch erreichen.

Und jetzt habe ich wieder Mal zu viel versprochen. Kapitel 7 flir nachstes Mal.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -



