
Der Hebräerbrief – 04 – 5,1 – 6,20 – ID R190.04

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

23.02.2019

ID R190.04

Wir kommen heute zu Hebräer Kapitel 5 und ich möchte gleich lesen ab Vers 1.

Das Wichtigste ist immer das Wort Gottes. Und auch bei einer Predigt ist es

ganz wichtig das klare Vorlesen des Wortes Gottes. Es kann dann sein, dass

eine Predigt daneben geht, ja, das kann's geben. Aber dann kann man dem

Bruder immer noch am Schluss sagen, dass diese Worte, die er am Anfang

gelesen hat, dass die wirklich wunderbar waren. Hebräer 5 ab Vers 1:

1 Denn  jeder  aus  Menschen  genommene  Hohepriester  wird  für

Menschen bestellt in den Sachen mit Gott, damit er sowohl Gaben als

auch Schlachtopfer für Sünden darbringe;  2 der Nachsicht zu haben

vermag mit  den  Unwissenden und  Irrenden,  da  auch  er  selbst  mit

Schwachheit behaftet ist;  3 und deswegen muss er, wie für das Volk,

so auch für sich selbst opfern für die Sünden.  4 Und niemand nimmt

sich selbst die Ehre, sondern er wird von Gott berufen so wie auch

Aaron.  5 So hat auch der Christus sich nicht selbst verherrlicht, um

Hoherpriester zu werden, sondern der, der zu ihm gesagt hat: „ Du

bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt.“ 6 Wie er auch an einer

anderen Stelle sagt: „ Du bist Priester in Ewigkeit nach der Ordnung

Melchisedeks.“  7 Der  in  den  Tagen  seines  Fleisches,  da  er  sowohl

Bitten als Flehen dem, der ihn aus dem Tod zu erretten vermochte, mit

starkem  Schreien  und  Tränen  dargebracht  hat  (und  um  seiner

Frömmigkeit willen erhört worden ist), 8 obwohl er Sohn war, an dem,

was er litt, den Gehorsam lernte; 9 und, vollendet worden, ist er allen,

- 1 -



die ihm gehorchen, der Urheber ewigen Heils geworden,  10 von Gott

begrüßt als Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks. 

Zunächst mal bis dahin. Wir haben gesehen in den vergangenen Malen: Das

Thema des Hebräerbriefes heißt 'Wir sehen Jesus'. Der ganze Brief besteht aus

drei großen Blöcken. Der erste Block kann überschrieben werden mit 'Die Erha-

benheit des Messias'. Das geht von Kapitel 1 bis zum Schluss von Kapitel 7.

Wenn wir also heute versuchen, Kapitel 5, 6 und 7 durchzunehmen, schließen

wir  damit diesen ersten Block des Hebräerbriefes ab. Und dann kommt ein

zweiter Block, den man betiteln kann mit 'Die Erhabenheit des messianischen

Bundes'. Hier wird erklärt, dass der Messias einen neuen Bund einführen sollte

im  Kontrast  zu  dem alten  Bund  vom Sinai.  Und  dann  der  dritte  Teil  'Die

Erhabenheit des messianischen Glaubensweges' Kapitel  10 Vers 19 bis zum

Schluss des Briefes. Und in diesem Teil haben wir dann auch das berühmte

Kapitel 11 über die Glaubenshelden des Alten Testaments. Also wir sind immer

noch dran an Teil 1 'Die Erhabenheit des Messias'. Und da haben wir gesehen,

der Brief beginnt damit, uns vorzustellen 'Jesus der Sohn Gottes ist größer als

die  Engel'.  Mit  sieben  Zitaten  aus  dem AT  wird  bewiesen,  dass  Jesus  der

Messias, der ewige Gott ist und auch der Schöpfer aller Dinge. Und dann gibt

es einen kleinen Einschub und da wird gewarnt vor Abfall. Und dann haben wir

gesehen, in Kapitel 2 Vers 5 kommt dann 'Jesus der Menschensohn ist größer

als  alle  Menschen  auf  Erden'.  Also  da  wird  der  Herr  Jesus  vorgestellt  als

Messias,  der  über der  ganzen Menschheit  steht.  Kapitel  1  über der  ganzen

Engelwelt. Und dann wird auch noch erklärt: Jesus ist damit auch größer als

Mose. Mose war auch ein Mensch, aber natürlich ein ganz besonderer Mensch,

der eben Israel und dann auch der Menschheit die Thora geben musste, die

5 Bücher Mose am Anfang der Bibel. Aber der Messias musste größer sein als

Mose. Und dann kam ein Einschub II – wieder eine Warnung vor Abfall. Und

darin wird gleich noch erläutert: Jesus ist größer als Josua. Mose war nicht in

der Lage, das Volk in den Segen Gottes zu bringen. Josua konnte das Volk ins

verheißene Land führen, aber es wird da klargemacht, dass er das Volk nicht

zur völligen Ruhe bringen konnte. Das kann nur der Messias, der eben größer

ist als Josua. Und dann kommt ein nächster Teil ab Kapitel 4 Vers 14 bis 5 Vers

10, also genau da, wo wir gelesen haben. 

- 2 -



Aber letztes Mal haben wir eben schon Kapitel 4 Vers 14 gesehen, wo es heißt:

Da wir nun einen großen Hohenpriester haben, der durch die Himmel gegangen

ist,  Jesus,  der  Sohn  Gottes.  Und  in  diesem  ganzen  Abschnitt  wird  uns

klargemacht 'Jesus ist größer als der erste Hohepriester Israels Aaron'. Das

wird uns jetzt beschäftigen und dann werden wir sehen, es kommt dann ab

Vers 11 ein Einschub III – wieder eine Warnung vor Abfall. Und da geht es um

das Thema 'Fortschritt im Glauben und völlige Errettung' Kapitel 5 Vers 11 bis

6  Vers  20.  Und  dann  kommt  schließlich  'Jesus  ist  Hoherpriester  nach  der

Ordnung Melchisedeks'. Das ist dann Kapitel 7. Und jetzt versteht man auch,

warum ich eben bis Kapitel 7 kommen möchte, um diesen Block so einheitlich

zu Ende führen zu können.

Nun, Kapitel 5 Vers 1 da wird uns klargemacht die grundlegende Aufgabe der

aaronitischen Hohenpriester,  also von Aaron selber und von all  den Hohen-

priestern,  die  ihm  nachfolgen  sollten.  Die  grundlegende  Aufgabe  war:

Darbringung von Opfern für andere Menschen. Nochmals:

1 Denn  jeder  aus  Menschen  genommene  Hohepriester  wird  für

Menschen bestellt in den Sachen mit Gott, damit er sowohl Gaben als

auch Schlachtopfer für Sünden darbringe;

Der Begriff 'Gaben' meint übrigens die unblutigen Speisopfer 3. Mose 2 und

dann 'Schlachtopfer für Sünden' das meint dann eben blutige Opfer. Vers 2:

2 der Nachsicht zu haben vermag mit den Unwissenden und Irrenden,

da auch er selbst mit Schwachheit behaftet ist;

Hier  wird  erklärt:  Aaronitische  Hohepriester  die  hatten  Verständnis  für

menschliches Versagen vor Gott. Die konnten da voll mitfühlen. Warum? Weil

sie selber auch gefallene und irrtumsfähige Menschen waren. Vers 3:

3 und deswegen muss er  [der Hohepriester], wie für das Volk, so auch

für sich selbst opfern für die Sünden.

Das bedeutet also: Der Hohepriester in Israel musste zuerst für das eigene

Sündenproblem Opfer darbringen. In 3. Mose 4 geht es um das Sündopfer und

die erste Kategorie von Sündopfern ist ein Opfer für den gesalbten Priester.

Und das meint eben für den Hohenpriester, der ja als Hoherpriester gesalbt

wurde, durch Salbung eingesetzt wurde, wenn er sündigt, dann muss er selber

für sich Opfer darbringen. Und das wird hier eben betont. Die müssen zuerst

- 3 -



einmal für sich selber Opfer bringen und dann natürlich auch für die andern

Israeliten. Vers 4:

4 Und niemand nimmt sich selbst die Ehre, sondern er wird von Gott

berufen wie auch Aaron.

Also  es  ist  ein  Grundsatz:  Niemand  kann  sich  selber  zum  Hohenpriester

machen. Man muss grundsätzlich dazu von Gott ernannt werden. Und so war

das auch für Aaron den ersten Hohenpriester Israels. Das sehen wir auch in

2. Mose 28 wird genau erklärt die Kleider, die man für Aaron machen sollte und

dann auch für seine Söhne. Und diese hohepriesterliche Würde wird ihm von

Gott  gegeben,  er  wird  von  Gott  dazu  berufen.  Und  dann  wird  eben  der

Gedanke weitergeführt Vers 5:

5 So hat auch der Christus [Und da ist es wichtig, wenn wir im NT lesen von

Christus,  Griechisch  'Christos',  das  heißt  'der  Gesalbte'  und  das  ist  die

Übersetzung von Hebräisch 'Messias'. Aber es ist leider so, im Deutschen sind

unsere Ohren irgendwie so eingestellt, dass man, sobald man hört von 'Jesus

Christus', dass das so klingt, wie wenn 'Christus' ein Familienname wäre. Und

was kann man dagegen tun? Man muss einfach ab und zu wieder 'Christus'

zurückübersetzen und dann wird sofort klar, was gemeint ist. Also, wenn ich

lese:

5 So  hat  auch  der  Messias  sich  nicht  selbst  verherrlicht,  um

Hoherpriester zu werden, sondern der, der zu ihm gesagt hat: „ Du

bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt.“

Also jetzt geht es darum: Wir haben gesehen, wie das ist bei den menschlichen

Hohenpriestern Israels. Jetzt geht es um den Messias. Und da wird gesagt,

auch er hat sich nicht selber ernannt zum Hohenpriester, sondern der, der in

Psalm  2  zu  dem  Messias  sagt:  „Du  bist  mein  Sohn,  heute  habe  ich  dich

gezeugt.“ Da geht es um die menschliche Zeugung des Messias durch Gott den

Vater.  Und  weiter  erklärt  der  Hebräerbrief:  Also  dieser  Gott,  der  zu  dem

Messias in Psalm 2 sagt „Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt“,

dieser Gott ernennt den Messias auch zum Hohenpriester, und zwar in Psalm

110. Hier steht in Vers 6 (Hebräer 5):

6 Wie er auch an einer anderen Stelle sagt: 

Und jetzt kommt ein Zitat aus Psalm 110 Vers 4:

- 4 -



4 … „ Du bist Priester in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks.“

Also  wird  jetzt  klargemacht:  Der  Messias  wird  auch  von  Gott  dem  Vater

ernannt zum Hohenpriestertum, aber  mit  dieser Belegstelle  wird schon mal

etwas Interessantes eingeführt, nicht nach der Ordnung Aarons, sondern nach

der Ordnung Melchisedeks. Und das wird jetzt ganz wichtig sein in der weiteren

Beweisführung, um deutlich zu machen: Der Messias ist eben größer als Aaron,

der  der  größte  Hohepriester  Israels  war,  und  damit  auch  größer  als  alle

Nachfolger  von  Aaron.  Er  sollte  Hoherpriester  sein  nach  der  Ordnung

Melchisedeks. Was das beinhaltet, das erfahren wir später. Vers 7:

7 Der in den Tagen seines Fleisches, da er sowohl Bitten als Flehen

dem,  der  ihn  aus  dem  Tod  zu  erretten  vermochte,  mit  starkem

Schreien und Tränen dargebracht hat (und wegen seiner Frömmigkeit

erhört worden ist),

'In den Tagen seines Fleisches' das heißt in der Zeit als er hier auf Erden war

als Mensch, da ist er mit Bitten und Flehen vor Gott gekommen, und zwar mit

starkem Schreien oder starkem Geschrei und Tränen. Das ist ein Hinweis auf

Gethsemane, als der Herr Jesus am Vorabend der Kreuzigung nach dem Essen

des Passahmahles und der Einsetzung des Abendmahles, da ging er mit den

Jüngern in den Garten Gethsemane, mit den elf Jüngern. Und dort hat der Herr

Jesus gebetet, wie wir aus den Evangelien wissen, aus Matthäus, Markus und

Lukas. Aber hier wird noch mehr gesagt. Hier wird gesagt, dass er dort mit

starkem Schreien gebetet  hat.  Es wird gesagt  in Lukas,  dass sein Schweiß

wurde wie Blutstropfen. Das ist übrigens ein Phänomen, das in der Medizin

bekannt ist. Bei ganz ganz äußerst schwerer seelischer Belastung kann das so

sein, dass Blut aus den Blutbahnen austritt und durch die Zellen herauskommt.

Also  der  Begriff  vom  'Blut  schwitzen',  das  gibt  es  tatsächlich.  Und  Lukas

beschreibt eben, das sein Schweiß wurde wie große Blutstropfen. Aber hier

wird noch zusätzlich gesagt, dass dieses Beten des Herrn Jesus 'Vater, Abba

Vater, wenn es möglich ist, so gehe dieser Kelch an mir vorüber', er hat dort

mit starkem Geschrei und Tränen gebetet, während die Jünger immer wieder

eingeschlafen sind. Und hier wird gesagt, er wurde erhört in seinem Beten.

Was  hat  er  denn  gebetet?  Hier  steht  'der  ihn  aus  dem  Tod  zu  erretten

vermochte'. Also hier steht nicht 'vor dem Tod zu erretten vermochte', sondern

- 5 -



'aus dem Tod'. Das heißt, der Herr Jesus hat zum Vater geschrien, dass er ihn

auferweckt nach seinem Tod am Kreuz. Und darum wird hier gesagt 'und das

wurde auch erhört', nämlich am dritten Tag, als er durch die Herrlichkeit des

Vaters, Römer 6 sagt das so, auferweckt worden ist. 

Die Muslime argumentieren mit dieser Stelle, um zu sagen: „Seht ihr, da wird

ja gesagt, dass Jesus Christus eben gebetet hat, dass er vor dem Tod errettet

werde, und er sei erhört worden. Und das bestätigt, was im Koran Sure 4,157

–  158  steht,  Isa  sei  nicht  gekreuzigt  worden,  sondern  einer,  der  ähnlich

aussah, wurde gekreuzigt. Der Koran leugnet den Kreuzestod Christi. Warum?

Weil  der Koran ein Frontalangriff  auf das Evangelium ist.  Es wird eigentlich

alles – kann man sagen – alles umgedreht: anstatt die Bibel der Koran, anstatt

Jesus Christus im Zentrum, Mohammed im Zentrum. Und der zentrale Tod am

Kreuz als Basis für das Evangelium und als Basis für Sündenvergebung und

Versöhnung  mit  Gott  wird  glatt  weg  geleugnet:  Er  sei  nicht  am  Kreuz

gestorben. Und was muss man dann diesen Muslimen sagen,  wenn sie mit

Hebräer 5 kommen? Muss man sagen: Jetzt müssen wir ganz genau lesen.

Hier  steht:  Da  er  sowohl  Bitten  als  Flehen  dem,  der  ihn  aus dem Tod  zu

erretten vermochte. Und so steht's auch im Griechischen, da steht nicht  vor,

sondern aus. Das heißt: Er sollte in den Tod gehen, aber aus dem Tod errettet

werden und er sollte auferstehen.

Das  ist  genauso  wie  in  Psalm  22.  Da  haben  wir  ja  diesen  wunderbaren

Kreuzespsalm.  Er  beginnt  mit  'mein  Gott,  mein Gott,  warum hast  du mich

verlassen?'. Es ist dieser schreckliche Schrei des Erlösers am Kreuz, als er mit

unseren Sünden beladen von Gott verlassen wurde, damit er schließlich immer

bei uns sei. Und der Herr Jesus sagt dort in Psalm 22: Ich rufe des Tages und

du antwortest  nicht,  und des Nachts und mir wird keine Ruhe. Da war ein

Rufen  während  den  3  Stunden  Sonnenlicht  und  ein  Rufen  während  dieser

Dunkelheit von 3 Stunden. Ich rufe des Tages, ich rufe des Nachts, beides. Und

nun, in diesem Psalm sagt der Messias: Sie haben meine Hände und meine

Füße durchgraben. Ein klarer Hinweis auf seinen Kreuzestod. Und dann sagt er

schließlich in Psalm 22,22, können wir das aufschlagen. Dort kommt in Psalm

22, in diesem Kreuzespsalm, die große Wende. Er sagt also in Vers 17:

- 6 -



17 Denn Hunde haben mich umgeben, eine Rotte von Übeltätern hat

mich umzingelt. Sie haben meine Hände und meine Füße durchgraben.

Das ist die Kreuzigung.

18 Alle meine Gebeine könnte ich zählen.

Das weist auf seine Entblößung, also weitestgehende Entblößung. Im Judentum

war das nicht  möglich,  dass die  Römer Gekreuzigte völlig  entblößten,  aber

weitgehend. Also nur die Schamteile waren bedeckt, aber so, dass man eben

sagen konnte: Alle meine Gebeine könnte ich zählen, alle Knochen am Körper

zählen. Und dann heißt es weiter:

19 sie teilen meine Kleider unter sich, und über mein Gewand werfen

sie das Los. 

Genau das haben die Soldaten gemacht nach Johannes 19 mit den Kleidern

des Herrn Jesus. Und dann steht weiter:

20 Du  aber,  HERR,  sei  nicht  fern!  Meine  Stärke,  eile  mir  zu  Hilfe!

21 Errette vom Schwert meine Seele, meine einzige von der Gewalt des

Hundes; 

Und dann:

22 rette mich aus dem Rachen des Löwen!

Aus dem Rachen des Löwen. Und dann kommt die Wende:

22 …  –  Ja,  du  hast  mich  erhört  von  den  Hörnern  der  Büffel.

23 Verkündigen will  ich deinen Namen meinen Brüdern; inmitten der

Versammlung will ich dich loben.

Das spricht der Auferstandene. Und als er Maria Magdalena erscheint, sagt er:

Gehe zu meinen Brüdern und sage ihnen: Ich fahre auf zu meinem Gott und zu

eurem Gott, zu meinem Vater und zu eurem Vater. Verkündigen will ich deinen

Namen,  das  ist  nämlich  der  Vatername,  meinen  Brüdern,  inmitten  der

Versammlung  will  ich  dich  loben.  Und  an  diesem  ersten  Tag  der  Woche

schließlich erscheint der Herr in der Mitte der Jünger und sagt: Friede euch!

Also  da  ist  die  Wende:  Ja,  du  hast  mich  erhört.  Aber  das  war  eben  die

Erhörung aus dem Tod und nicht vor dem Tod.

Wir gehen weiter mit Vers 8 in Hebräer 5:

8 obwohl er Sohn war, an dem, was er litt, den Gehorsam lernte;

Wie  muss  man  das  verstehen?  Hier  wird  gesagt,  der  Herr  Jesus  hat  den

- 7 -



Gehorsam gelernt. Muss man sich im Klaren sein: Als ewiger Sohn Gottes war

der  Herr  Jesus  von  Ewigkeit  her  dem Vater  gleichgestellt.  Darum steht  in

Philipper 2, können wir das kurz aufschlagen. Philipper 2 Vers 5:

5 Denn diese Gesinnung sei in euch, die auch in Christus Jesus war,

6 der, da er in Gestalt Gottes war, es nicht für einen Raub achtete, Gott

gleich zu sein, 7 sondern sich selbst erniedrigte, 

Also hier wird gesagt: Als er in der Gestalt Gottes war, d.h.: in seinem Gott

sein hat er das nicht als etwas betrachtet, dass er wie etwas Illegales an sich

reißen müsste, Gott  gleich zu sein.  Er war eben Gott gleich. Aber ganz im

Gegenteil: Er hat nicht die Gott Gleichheit an sich reißen wollen, aber er hat

sich selber aus dieser Stellung der Gott Gleichheit hat er sich erniedrigt, er

wurde Mensch, hat Knechtsgestalt angenommen, wurde ein Diener. Er wurde in

Gleichheit der Menschen gefunden. Er wurde ein wirklicher Mensch und hat

sich  auch  als  Mensch  verhalten  und  er  war  treu  bis  zum Tod,  aber  nicht

irgendein Tod. Darum steht dann: 

8 … ja, zum Tod am Kreuz.

Das sind übrigens hier sieben Stufen der Erniedrigung: Er war bereit, eben sich

kleiner zu machen. Und er war bereit, ein Knecht zu werden. Aber Engel sind

ja auch Knechte, aber er wurde ein Mensch. Und darum heißt es, dass er in

Gleichheit der Menschen geworden ist. Und er war gehorsam bis zum Tod. Und

schließlich siebtens: ja, zum Tod am Kreuz. Also in der Gestalt Gottes seiend

hat er es nicht als einen Raub ansehen müssen, Gott gleich zu sein. 

Und  dann  ist  noch  zu  sagen:  In  Johannes  5  Vers  18  da  verstehen  die

führenden Juden seine Sprache sehr gut. In Johannes 5 Vers 17 steht: Jesus

aber antwortete ihnen: Mein Vater wirkt bis jetzt und ich wirke. Darum nun

suchten die Juden noch mehr, ihn zu töten, weil er nicht nur den Sabbat brach,

sondern  auch  Gott  seinen  eigenen  Vater  nannte,  sich  selbst  Gott  gleich

machend.  Muss  erklären:  Im  Judentum  lehrt  man,  man  sollte  Gott  nicht

nennen 'abi' – 'mein Vater', sondern höchstens 'abinu' also das 'unser Vater'.

Hebräisch: '...' – 'unser Vater, der du bist in den Himmeln'. Das findet man

auch in jüdischen Gebeten im Judentum. Aber 'abi', das darf man nicht sagen

und auch nicht 'abba'. Das ist noch zärtlicher als nur Vater. Also das findet man

in jüdischen Gebetsbüchern nicht. Man kann den Siddur nehmen, da hat man

- 8 -



die  täglichen  Gebete,  die  Gebete  für  irgendwelche  besonderen  Tage  oder

Festtage. Da findet man wunderbare Ausdrücke für Gott, aber man wird nie

finden 'abi' – 'mein Vater' und auch nie  'abba'. Das geht nicht. Und der Herr

Jesus – wenn man im Johannesevangelium liest – immer wieder sagt er 'mein

Vater'  'mein  Vater'  'abi' 'abi'.  Und  sie  haben  das  verstanden.  Wenn er  als

einziger von Gott Vater spricht  'abi',  dann ist er der ewige Sohn und dann

macht er sich Gott gleich. Aber er war eben der ewige Sohn und hat sich nicht

Gott gleich gemacht, er war Gott gleich in seiner Gottheit. Und dann möchte

ich noch erwähnen Sacharja 13 Vers 7 diese messianische Stelle, die auf die

Leiden des Messias hinweist. Gott spricht [also Gott Vater]: Schwert, erwache

gegen meinen Hirten und gegen den Mann, der mein Genosse ist, spricht der

Herr der Heerscharen. Schlage den Hirten und die Herde wird sich zerstreuen.

Der Messias soll sterben und er wird genannt 'mein Hirte'. Er, der gute Hirte,

wird von Gott Vater genannt 'mein Hirte'. Und er wird genannt 'der Mann, der

mein Genosse ist'. Und jetzt ist interessant: Genosse 'amith' – mein Genosse –

'amiti' steht hier. Und das bedeutet 'mein Gleichgestellter'. Also 'amith' ist nicht

einfach nur so ein Freund, sondern einer auf Augenhöhe, ja. Und Gott Vater

nennt den Messias 'amiti' – 'mein Gleichgestellter'. 

Und nun,  der  Herr  Jesus  wurde  Mensch.  Er  nahm Knechtsgestalt  an,  sagt

Philipper  2.  Und damit  hat  er  eine  ganz  neue Position eingenommen,  eine

Position des Gehorsams. Und das war etwas, was er nie nie ausgelebt hatte,

weil er dem Vater gleich war von Ewigkeit her, als ewiger Sohn. Also er musste

nie gehorchen. Und jetzt wurde er einer, der gehorcht. Und das war etwas ganz

Neues. Und diese Erfahrung zu gehorchen, das lernte er. Aber das darf man

nicht so verstehen: Bei uns ist es ja so, wir mussten als Kinder Gehorsam

lernen. Warum? Weil wir einen natürlichen inneren Widerstand haben gegen

Gehorsam, ja. Dieses 'Nein' das kommt ganz schnell. Ja gut, aber es gibt auch

ein gutes Nein. Also wir sagen ja im Schweitzer Deutsch 'Fremde'. Wenn ein

kleines  Kind  eben  nicht  in  die  Arme  genommen  werden  will  von  irgend

jemandem sondern nur von der Mutter, dann ist da ein Widerstand drin und

das Kind drückt aus, auch wenn es noch nicht das sagen kann mit Wörtern,

sagt es 'nein'. Und das ist ganz gut. Man muss nicht allen Leuten 'ja' sagen.

Und es ist sogar so in der Entwicklung eines Kindes, es gibt kleine Kinder, die

- 9 -



haben diesen Widerstand nicht und die haben dann in der Entwicklung ein

Problem. Das ist also als Mangel zu sehen. Denen muss man dann erst recht

beibringen, dass sie eben 'nein' sagen können. Und das ist ganz wichtig, dass

man den Kindern beibringt, dass sie eben anderen Leuten, die irgendetwas von

ihnen wollen, je nachdem ganz klar 'nein' sagen können. Das ist nicht einfach

schlecht und ungehorsam. Aber Kinder müssen ihren Eltern gehorchen und das

muss man ihnen beibringen und auch da haben wir eben von Natur aus, weil

wir eine sündige Natur haben, haben wir einen Widerstand gegen Gehorsam.

Und wir mussten Gehorsam lernen wegen dieses Widerstandes. Aber der Herr

Jesus hatte nie diesen Widerstand in sich, weil in ihm nichts Böses war. Sünde

ist nicht in ihm, sagt 1. Johannes 3. Und dieses Gehorsam lernen war einfach

diese neue Erfahrung, unterstellt zu sein. Eben diese Erfahrung zu machen,

das bedeutet Gehorsam zu lernen. Aber jetzt ist ganz wichtig, dass man die

Bibel genau liest und dazu braucht es natürlich eine genaue Übersetzung. Und

da steht eben ganz wörtlich, wie wir das gelesen haben in Vers 8: obwohl er

Sohn war,  an dem, was er  litt,  den  Gehorsam lernte.  Wir  würden so vom

deutschen Sprachempfinden sagen, da müsste man doch eigentlich schreiben

'weil er Sohn war, hat er den Gehorsam gelernt'. Sohn bedeutet doch an sich

schon,  unterstellt  zu  sein.  Ja,  das  ist  eben  unsere  menschliche  Erfahrung.

Jeder, der ein Sohn ist, ist das von Mutter Leib an. Und da musste man eben

als Sohn zuerst mal gehorchen, ja. Und erst später wird man erwachsen. Und

dann ist man den Eltern nicht mehr unterstellt. 

Nicht wahr, darum heißt es ja von dem Herrn Jesus: Als er ein Kind war, war er

seinen Eltern untertan (Lukas 2), aber an dieser Hochzeit in Kana, er war 30,

und die Mutter sagt: Sie haben keinen Wein. Und dann sagt er: Was habe ich

mit dir zu schaffen, Frau? Ja, was hat sie Falsches gesagt? Sie hat ja nur einen

Aussagesatz  gemacht:  Sie  haben  keinen  Wein.  Aber  das  lernt  man  in  der

Sprachwissenschaft: Ein Imperativ kann man auch anders ausdrücken als mit

einem Imperativ, ja. Mit einem normalen Aussagesatz kann man sagen, wenn

ein Vater müde heimkommt und am Tisch sitzt und sagt 'Zasse!' Das ist kein

Imperativ. Das heißt einfach 'zu essen' auf Hochdeutsch und dann wissen alle,

jetzt  muss man. Also es ist nicht ein Beispiel,  um zu sagen, so soll  man's

machen. Ich sage nur, wie man eben ohne Imperativ befehlen kann. Und Maria

- 10 -



sagt: Sie haben keinen Wein. Das bedeutet: Jetzt musst du eingreifen. Und

darum geht der Herr Jesus als erwachsener Sohn so auf Distanz: Was habe ich

mit dir zu schaffen, Frau. Nicht wahr, normalerweise habe ich meiner Mutter

nicht gesagt 'virti' – 'Madame'. Ja, meine Frau, das wäre Hebräisch 'virti'. Und

meine Dame heißt das 'Madame'. Aber wenn man das sagt, dann setzt man

sich ein bisschen auf Distanz. Der Herr wollte sagen: Mit 30 sollte die Mutter

nicht mehr so auf diese Art befehlen, ja. Das Ehren der Eltern bleibt ja für's

ganze Leben. Aber eben das bedeutet nicht, dass man die Eltern ehrt, wenn

man heiratet und die Schwiegermutter sagt: Und hier kommen diese Vorhänge

hin und dort jene. Das das geht nicht, ja. Und eben sie sagt: Sie haben keinen

Wein. Und dann sagt der Herr weiter als Antwort, nicht nur Distanz, sondern er

sagt, dass er eben nur den Willen seines Vaters tut: Meine Stunde ist noch

nicht gekommen. Nur wenn er vom Vater im Himmel den Befehl  bekommt,

handelt  er.  Also  das  mit  dem Sohn,  er  war  der  Sohn der  Maria,  aber  das

Gehorchen  war  nicht  für's  ganze  Leben.  Das  war  als  Kind.  Und  darum in

unserem Verständnis von Sohn ist das einfach so drin, Sohn bedeutet auch

gleich Unterordnung und Gehorsam, eben weil wir als Söhne nicht erwachsen

auf die Welt kommen, sondern als kleine Kinder und die müssen gehorchen.

Aber ich habe es so gelernt, wenn ich in eine Gemeinde ging in Zürich an der

Friedensgasse damals, da gab es einen Vater und seinen Sohn. Er war etwa 85

und der Sohn etwa 65. Beide hießen 'Graf' und sie wohnten zusammen, Vater

und Sohn. Und die hat man immer zusammen gesehen. Und dort verstand

man, was das heißt 'das Verhältnis von Vater und Sohn' als ein Verhältnis von

Liebe. Aber da ging es nicht um Gehorsam. Also der 65jährige Graf musste

nicht dem 85jährigen Graf gehorchen, sondern dass er sein Sohn war, das war

eben der Ausdruck von einer Beziehung der Liebe. 

Und so ist das eben auch: Der Herr Jesus ist von Ewigkeit her Sohn Gottes.

Darum sagt er in Johannes 16 Vers 28: Ich bin von dem Vater ausgegangen

und in  die  Welt  gekommen; wiederum gehe ich  aus  der  Welt  und er  geht

wieder zurück in die  Herrlichkeit.  Aber  er  ist  vom Vater  ausgegangen.  Das

heißt: Der Vater war schon sein Vater, bevor er Mensch wurde. Natürlich steht

in Psalm 2, wie wir gelesen haben: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich

gezeugt. Aber das bezieht sich auf die Sohnschaft des Herrn Jesus als Mensch.

- 11 -



Das muss man unterscheiden von seiner ewigen Sohnschaft. Als Mensch wurde

er Sohn Gottes durch Zeugung. Aber in seiner Gottheit ist er Sohn von Ewigkeit

her. Und darum ist er von dem Vater ausgegangen. Er sagt nicht: Ich bin von

dem ausgegangen, der später mein Vater wurde, sondern wirklich: vom Vater

ausgegangen.  Können  wir  das  aufschlagen  Johannes  16  Vers  28.  Das  ist

nämlich sehr wichtig, weil es die Irrlehre gibt, die leugnet die ewige Sohnschaft

Christi.  Und ich habe gemerkt,  das kann auch mit dem Irrtum zusammen-

hängen, dass man denkt, ja es steht ja: Heute habe ich dich gezeugt, du bist

mein  Sohn.  Die  Sohnschaft  bezieht  sich  auf  seine  Menschwerdung.  Ja  die

Sohnschaft als Mensch bezieht sich auf seine Menschwerdung. Aber man muss

das unterscheiden. Die Sohnschaft von Ewigkeit ist etwas anderes. Und darum

steht in Johannes 16 Vers 28: 

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;

wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Er war beim Vater von Ewigkeit her und dann kam er in diese Welt. Sprüche 30

Vers 4. Das ist dieses sehr spezielle Kapitel von Agur Ben Jake. Und er stellt

Fragen  über  Gott.  Sieben  Fragen  stellt  er  in  Sprüche  30  Vers  4.  Und  die

sechste Frage über Gott heißt:

4 … Was ist sein Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es

weißt?

Was ist sein Name? Das kann man herausfinden, denn im gleichen Text ein

bisschen  später  wird  Gott  genannt  'Jahwe',  Vers  9,  'der  HERR'  mit  Groß-

buchstaben im Deutschen. Aber die siebte Frage, das ist die geheimnisvolle

Frage  von  Agur:  was  ist  der  Name  seines  Sohnes?  Und  merkt  man  hier:

Alttestamentlich  wird  hier  gesagt:  Gott  hat  einen  Sohn.  Und  noch  etwas

Wichtiges: Hier steht 'was ist der Name seines Sohnes?'. Das bedeutet, dass

Gott nur einen Sohn hat. Nicht wahr, die Engel werden ja auch genannt die

Hebräisch:  '… Elohim' in Hiob 1 – 'Söhne Gottes'. Das aus dem Grund, weil

Gott jeden Engel als Original direkt erschaffen hat. Das ist sehr speziell. Also

alle Engel sind so direkt aus Gottes Schöpferhand hervorgegangen wie damals

Adam.  Aber  alle  Menschen,  die  von  Adam abstammen,  die  sind  indirekter

entstanden, ja, weil eben Gott für die Menschheit die Zeugung vorgesehen hat.

Aber  Engel  sind  direkt  erschaffen  worden  und  darum  werden  sie  genannt

- 12 -



'Söhne Gottes'. Aber hier steht: was ist sein Name und was der Name seines

Sohnes? Nicht wahr, wenn ich zu anderen Leuten sprechen würde und sagen:

„Ja, mein Sohn hat ...“ und dann erzähl ich was. Und dann müssten die sagen:

„Ja, hast du nur einen?“ Nein, wir haben 3 Söhne bekommen und 3 Töchter.

„Hm und wieso sagst du denn 'mein Sohn'.“ Das sagt man, wenn man nur

einen hat, ja. Dann muss ich sagen 'einer meiner Söhne' oder 'ein Sohn von

mir'. Und wenn ich aber sagen eben 'mein Sohn' oder hier 'sein Sohn', dann ist

es der einzige Sohn. Das ist gemeint mit 'der eingeborene Sohn', das ist der

einzige in seiner Art. Johannes 3 Vers 16: Also hat Gott die Welt geliebt, dass

er seinen einzigen Sohn 'monogenes' bedeutet eben 'der einzige in seiner Art'.

Das ist der Sinn von diesem Ausdruck und bezeichnet den ewigen Sohn, der

nie  entstanden  ist,  sondern  einfach  Gottes  ewiger  Sohn  ist  alt-  und

neutestamentlich.  Und dieser  Sohn hat  sich  eben erniedrigt  und  Gehorsam

gelernt. Und hier wird klargemacht, dass eben die Sohnschaft Christi nichts zu

tun hat mit der Erniedrigung. Drum steht hier: obwohl er Sohn war, an dem,

was er litt,  den Gehorsam lernte. Sieht man das jetzt? Also Sohn bedeutet

gerade, dass er eben Gott gleich ist, so wie die führenden Juden in Johannes 5

das verstanden haben. Er nennt Gott 'abi', dann macht er sich Gott gleich, ja.

Dann beansprucht er die Stellung des Sohnes in Sprüche 30 Vers 4. Wir gehen

weiter zu Vers 9. Wir kommen gut vorwärts heute, nicht wahr. Ich mache nicht

immer Überzeit.

9 und, vollendet worden, ist er allen, die ihm gehorchen, der Urheber

ewigen Heils geworden,

Das Endziel seines Gehorsams war schließlich die Hingabe als Opfer am Kreuz.

Der Herr Jesus kam in diese Welt und wurde ein Mensch. Aber das Ziel war von

Anfang an fest,  dass er Mensch wurde,  damit er schließlich als Mensch für

Menschen sterben konnte. Gott kann nicht sterben. Darum musste der Herr

Jesus  eben  Mensch  werden,  damit  er  überhaupt  prinzipiell  sterblich  sein

konnte,  um als Mensch,  nicht als  Gott,  als  Mensch zu sterben.  Und darum

dieser Gehorsam. Die Vollendung davon bedeutet die Hingabe am Kreuz und

damit wurde er Urheber des Heils. Er hat die Rettung zustande gebracht für

alle, die an ihn glauben. Aber hier steht 'allen, die ihm gehorchen', ist er der

Urheber ewigen Heils geworden. Ja, man könnte eben Glauben so definieren:

- 13 -



Glauben bedeutet auch gleichzeitig gehorchen. Schriftbeweis Joh 3 Vers 36:

36 Wer an den Sohn glaubt,  hat ewiges Leben; wer aber dem Sohn

nicht gehorcht, wird das Leben nicht sehen, sondern der Zorn Gottes

bleibt auf ihm.

In  der  ersten  Vershälfte  wird  das  übliche  Wort  für  'glauben'  verwendet  im

Griechischen 'pisteuo': Wer an den Sohn glaubt, hat ewiges Leben. Und jetzt in

der  zweiten  Vershälfte,  wo  der  Kontrast  ausgedrückt  wird,  wird  aber  ein

anderes Verb verwendet: Wer aber dem Sohn nicht gehorcht. Also hier steht

nicht  das  gleiche  Wort  wie  vorher  für  glauben,  sondern  ist  das  Wort,  das

eigentlich bedeutet  'sich unterwerfen/gehorchen'.  Wer aber dem Sohn nicht

gehorcht, wird das Leben nicht sehen, sondern der Zorn Gottes bleibt auf ihm.

Und jetzt Schlussfolgerung: Hier wird also 'nicht gehorchen' als Gegensatz zu

'glauben' hingestellt. Und darum: Echter Glauben zeigt sich durch Gehorsam.

Und der Römerbrief beginnt ja damit, dass der Apostel Paulus erklärt, dass er

das  Evangelium  hier  verkündigt,  und  zwar  Glaubensgehorsam  für  alle

Nationen. Das ist eine Kombination von zwei Ausdrücken 'Glaubensgehorsam'.

Und das drückt eben aus: Glauben drückt sich aus durch Gehorsam gegenüber

dem Wort Gottes. Ein Glaube, der nur so sagt 'ja ja, schon richtig', das ist eben

ein toter Glaube, sagt Jakobus. Also darum steht hier: allen, die ihm gehor-

chen, ist er Urheber ewigen Heils geworden. Und dann Vers 10:

10 von  Gott  begrüßt  [oder  angesprochen/angeredet] als  Hoherpriester

nach der Ordnung Melchisedeks.

Wir müssen uns das konkret vorstellen: Der Herr Jesus ist 40 Tage nach seiner

Auferstehung vom Ölberg aus in den Himmel gegangen. Das wird so berichtet

in Apostelgeschichte 1: Die Jünger haben ihn gesehen, wie er auffährt und

plötzlich hat eine Wolke ihn aufgenommen und er ist verschwunden. Das war

die Schechina, diese Wolke der Herrlichkeit Gottes, die früher schon über der

Stiftshütte  war  am  Tag  als  Wolke  nachts  als  Feuersäule.  Dasselbe  beim

Salomotempel. Aber dann, als die Juden aus Babylon zurückkehrten und den

Tempel  wieder  aufbauten,  kam die  Schechina  nicht  mehr  zurück.  Aber  da

haben wir eine besondere Gelegenheit im NT, wo die Schechina plötzlich gese-

hen wird auf dem Ölberg. Es ist ja so: Beim Salomotempel ganz am Schluss,

bevor er zerstört wurde, ging die Schechina aus dem Heiligtum hinaus – man

- 14 -



lese Hesekiel 8 – zögernd. Sie geht in den Vorhof. Dann geht sie zum Osttor,

da wo heute das goldene Tor ist. Und das wird alles so beschrieben in Etappen

Hesekiel 8 bis 11 und dann geht sie rüber auf den Ölberg und dann geht sie

weg. Und auf dem Ölberg wird die Schechina in Apostelgeschichte 1 wieder

gesehen. Der Herr Jesus wird aufgenommen in Herrlichkeit, sagt 1. Timotheus

3 Vers 16: aufgenommen in Herrlichkeit. Nicht 'aufgenommen in die Herrlich-

keit', sondern 'aufgenommen in Herrlichkeit'. Und die Schechina wird ja immer

wieder genannt 'die Herrlichkeit Gottes' 2. Mose 40. Und so ging der Herr in

den Himmel. Und wie war das dann, als er im Himmel erscheint vor dem Thron

Gottes im Allerheiligsten des himmlischen Tempels? Das wird uns gesagt in

Psalm 110. Psalm 110 Vers 1. Man muss gut wissen: Dieser Psalm war im alten

Judentum  klar  bekannt  als  messianischer  Psalm,  als  Psalm,  der  von  dem

Messias redet.

1 Von David, ein Psalm. Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich

zu meiner Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel für deine

Füße! 

Als der Herr Jesus als Mensch in die himmlische Herrlichkeit kam, hat Gott,

Gott Vater, ihn aufgefordert, sich auf die rechte Seite als Mensch auf den Thron

Gottes – d.h. auf die Bundeslade ... Gott thront ja im Tempel zwischen den

Cherubim Psalm 80: Der du thronst zwischen den Cherubim, strahle hervor!

Dort  sollte  er  sich  hinsetzen  als  Mensch.  Aber  der  Herr  Jesus  kam in  den

Himmel und zeitlich war dann Vers 4 hier noch vorher:

4 Geschworen hat der HERR, und es wird ihn nicht reuen: „Du bist

Priester in Ewigkeit nach der Weise Melchisedeks!

Und das haben wir hier in Hebräer 5 Vers 10. Er ist allen, die ihm gehorchen,

der Urheber ewigen Heils geworden, 

10 von Gott begrüßt als Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks.

Er kam also in den Himmel und ihm wurde gesagt: Du bist Hoherpriester nach

der Ordnung Melchisedeks.  Und er hat den höchsten Platz,  den es gibt  als

Mensch, auf dem Thron Gottes eingenommen. Setze dich zu meiner Rechten,

bis ich deine Feinde hinlege als Schemel für deine Füße! Und von dort wird der

Herr Jesus eines Tages kommen als Menschensohn, als Richter.  Und darum

steht in Psalm 110 Vers 5:

- 15 -



5 Der  Herr  zu  deiner  Rechten  zerschmettert  Könige  am Tag seines

Zorns. 6 Er wird richten unter den Nationen, er füllt alles mit Leichen;

das Haupt über ein großes Land zerschmettert er.

Und David sagt: der Herr zu deiner Rechten. Und hier ist 'Herr' im Hebräischen

Grundtext Adonai, also der Titel, den man brauchen muss für Gott. Wenn man

jemand auf der Straße anspricht, dann darf man in nennen Adoni. Hebräisch ' '

'Wie geht man dort und dort hin', ja, 'mein Herr?'. Aber Adonai, das ist die

Mehrzahlform. Adoni heißt mein Herr. Adonai heißt meine Herren. Aber das ist

die Anrede für Gott. 

Ich hab das mal so erklärt an einem Ort und dann hat einer ausgestreckt und

gesagt: „Ja aber, wie sagt man denn auf der Straße, wenn es mehrere Leute

sind? Kann man dann ihnen sagen Adonai?“  Gute Frage, nicht wahr? Nein,

dann sagt man das genauso wie in der El  Al  Maschine,  da wird man auch

begrüßt mit: Meine Damen und Herren. Was sagen die?  Hebräisch: '…' - 'Im

Namen  der  El  Al  Gesellschaft'.  Hebräisch  '…'  das  ist  'meine  Damen'  und

'Rabotai'  das ist 'meine Herren'. Also die sagen nicht Adonai. Das geht ja gar

nicht.  Da hat  man ein ganz anderes Wort:  'Rabotai'. Das ist  verwandt  mit

Arabisch '…' – 'der Herr', ja. Das heißt eigentlich wörtlich 'der Große'. Wenn

man auf Arabisch betet, dann sagt man Arabisch '…': 'Herr, wir danken', dann

braucht man dieses Wort  Arabisch '…' mit  Artikel,  Arabisch '…'.  Das würde

entsprechen 'Rabotai' auf Hebräisch. 

Aber Adonai, das ist für Gott. Und das ist dieser Adonai zu deiner Rechten. Er

wird einmal kommen als der Richter der Welt. Übrigens der letzte Vers in Psalm

110 – das war so ein kleiner Exkurs zu Psalm 110 – und dieser Psalm wird sehr

wichtig sein in den weiteren Kapiteln im Hebräerbrief.

7 Auf dem Weg wird er trinken aus dem Bach, darum wird er das Haupt

erheben.

Was bedeutet dieser Vers? Das ist das Leben des Herrn Jesus auf der Erde. Da

ist er  in langen Reisen im ganzen Land herumgereist und sogar bis in den

heutigen Libanon, ja, bis in das heutige Jordanien ist er gegangen und auf dem

Weg,  er  wurde  durstig,  da  hat  er  aus  dem  Brunnen  getrunken  in  Sichar

Johannes 4, aber eben hier wird auch gesprochen von dem Trinken aus dem

Bach: Auf dem Weg wird er trinken aus dem Bach, darum wird er das Haupt

- 16 -



erheben.  Und  wie  trinkt  man  am Bach?  Muss  man  sich  immer  ganz  klein

machen. Das geht nicht so, da müsste man einen viel längeren Hals haben.

Also trinken aus dem Bach, das ist wirklich der Inbegriff von Erniedrigung, man

geht auf die Knie. So hat der Herr Jesus sich auf der Erde tief tief erniedrigt.

Aber darum hat er dann schließlich sein Haupt erheben dürfen und ist in den

Himmel gegangen und dann hat sich erfüllt Vers 4: Geschworen hat der HERR,

und es  wird  ihn nicht  reuen:  „Du bist  Priester  in  Ewigkeit  nach der  Weise

Melchisedeks! So wird er begrüßt von Gott und dann Vers 1: 

1 … Der HERR sprach zu meinem Herrn: Setze dich zu meiner Rechten,

bis ich deine Feinde hinlege als Schemel für deine Füße!

Also die  Chronologie ist  genau umgekehrt,  wie sie  in  Psalm 110 so in  der

Reihenfolge vorgestellt wird.

Ja jetzt gehen wir weiter zu Vers 11 in Hebräer 5. Nachdem jetzt das so lehr-

mäßig dargelegt worden ist, wer der Messias ist als Priester im Gegensatz zu

den  israelitischen  Priestern  des  aaronitischen  Systems,  kommt  jetzt  ein

Einschub, wieder eine Ermahnung:

11 Über diesen  [also über diesen Messias nach der Ordnung Melchisedeks]

haben wir viel zu sagen, und es ist mit Worten schwer auszulegen,

weil ihr im Hören träge geworden seid. 

Also hier sagt Paulus … Ich habe ja in den vergangenen Malen erklärt, warum

wir wissen können, dass der Hebräerbrief von Paulus geschrieben worden ist.

Er sagt hier: Über dieses Thema gibt es sehr viel zu sagen, aber es ist sehr

schwierig, das mitzuteilen, das rüberzubringen. Und zwar warum? Nicht weil

das von der Sprache her so schwierig wäre, sondern von den Leuten her. Er

sagt: weil ihr im Hören träge geworden seid. Also es gibt Dinge, die sind an

sich  schwierig  zu  sagen mit  Worten,  ganz  grundsätzlich.  Aber  hier  sagt  er

nicht, das liegt an den Wörtern, sondern es liegt an den Leuten, die zuhören.

Wenn die nicht richtig hören und nicht richtig hören wollen und nicht fähig

sind, aufzunehmen, das kommt kaum rüber. Er sagt: Ihr habt ein Problem, ihr

Hebräer,  also ihr  messianischen Juden.  Heute denkt man,  sobald man sagt

'messianischer Jude', oh, dass sind die, die eben am meisten verstehen. Man

muss mal die Gemeinden besuchen, dann sieht man, was für ein Chaos da ist.

Ich meine jetzt weltweit, nicht an allen Orten. Da ist so ein Durcheinander von

- 17 -



extremer  Gesetzlichkeit,  eben  sogar  Thora-Gesetzlichkeit,  bis  hin  zu  einer

gesunden biblischen Haltung und dann von extrem charismatisch bis rüber zu

einer gesunden Haltung. Es ist ein unglaubliches Durcheinander da. Also er

sagt den Hebräern – und das war ja ein Rundschreiben an Juden, die sich zu

dem Messias Jesus bekannt haben, – denen sagt er: Ihr seid im Hören träge

geworden.  Also  es  ist  nicht  einfach  so,  wenn  man  jüdische  Wurzeln  hat,

versteht man die Bibel besser, sondern es kommt drauf an, was man für Ohren

hat. Vers 12:

12 Denn obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein müsstet, habt ihr wieder

nötig, dass man euch lehre,  welches die Elemente des Anfangs der

Aussprüche Gottes sind; 

Also jetzt seid ihr eigentlich schon so lange gläubig und das würde eigentlich

ausreichen,  dass  ihr  die  biblischen Wahrheiten anderen beibringen könntet,

aber man muss euch noch die Anfangsdinge des Judentums nochmals erklären,

also das, was man eigentlich schon wissen muss von Kinds Beinen an. Das sind

diese Elemente des Anfangs der Aussprüche Gottes. Die grundlegenden Dinge,

die Gott schon im AT dem jüdischen Volk mitgegeben hat, das muss man euch

nochmals beibringen und lehren. Und dann wird’s noch stärker:

12 … und ihr seid solche geworden, die Milch nötig haben und nicht

feste Speise. 

Ihr seid Babys, und zwar Säuglinge, die brauchen Muttermilch. Denen kann

man ja nie ein Steak vorlegen, ja. Das geht grad gar nicht. Oder überhaupt

etwas an fester Nahrung. Er sagt: Ihr vertragt eigentlich nur Muttermilch und

das ist etwas Liebliches. Wenn Kinder so 1 Jahr sind, 2 Jahre aber ich muss

schon sagen,  bei  Isaak  war  ja  das  schon speziell,  als  er  da  mit  5  Jahren

abgewöhnt  war.  Ja  gut,  das  ist  verständlich.  Die  Eltern  hatten  25  Jahre

gewartet – und nicht auf irgendein Baby, sondern das ging ja drum um die

Erfüllung der Verheißungen Gottes im Blick auf Israel und auf das Kommen des

Messias. Und dann war er da. Man muss sich vorstellen, diese 90jährige Sarah,

die hat sich geklammert an das Baby und der hat eben mit 5 noch getrunken.

Das ist schon ein bisschen speziell. Natürlich dann hat er auch feste Nahrung

dazu genommen. Und hier wird ja gesagt eben, ihr braucht Muttermilch und

etwas anderes geht eigentlich gar nicht. Und das ist dann wirklich schon ein

- 18 -



Problem.  Übrigens  noch  mit  Loslassen:  Wann  müssen  Eltern  die  Kinder

loslassen?  In  der  Schweiz  mit  18.  Aber  das  kommt  nicht  gut,  wenn  man

plötzlich … Das ist ein Prozess. Man muss merken, da kann man schon ein

bisschen abgeben, da kann das Kind Verantwortung übernehmen. Das ist ein

Prozess. Und das Loslassen beginnt eigentlich schon bei der Geburt. 9 Monate

normalerweise  haben  Mütter  ihre  Kinder  unter  dem  Herzen.  Und  das  gibt

natürlich eben diese spezielle Beziehung, ja. Und drum, Mütter schreiben an

Geburtstagen  in  WhatsApp:  „Liebe  Tochter,  ich  freue  mich  so  über  deinen

Geburtstag ...“ Ja und dann noch weitere schöne Dinge und dann noch ein

paar Kuchen und so, ja. Und dann der Vater, aber ich hoffe, dass es nicht das

Normale ist, der Vater sagt: „Herzliche Gratulation zum 21. Geburtstag.“ Und

die Tochter schreibt zurück: „Ich bin 23.“ Okay. Das geht natürlich auch nicht.

Aber es ist schon so, dass die Mutter eben zu den Kindern eine besondere

Beziehung bekommt schon allein dadurch, dass das Kind eben 9 Monate unter

dem Herzen ist. Aber dann die Geburt ist schon ein erstes Loslassen. Und dann

wird die Nabelschnur durchgeschnitten. Das ist ein zweites Loslassen. Und so

geht das weiter. Und dann mit dem Abstillen, das ist nochmals ein Loslassen.

Es ist ein sukzessives Loslassen. Ja, aber eben gerade jüdische Mütter sind

bekannt, dass sie sich an die Kinder klammern. Sie sagen: „Da der 5jährige,

das ist der Michael. Das ist unser Arzt. Und der 3jährige Schmuel (Samuel),

das ist unser Rechtsanwalt.“ Schon alles geklärt, ja. Aber vielleicht wäre es

doch auch gut,  wenn man mit  den Kindern dann später  mal  spricht:  „Was

würde wirklich passen und ja dein Wesen, deine Interessen usw.“ Ja, darum

fragt man dann: Was ist der Unterschied zwischen einem Rottweiler und einer

jiddischen Mutter? Beide lassen nicht mehr los. Aber eben loslassen ist wichtig

und das beginnt von Anfang an. Und eben Sarah hat sich wirklich an dieses

Kind geklammert und das war schon ein Problem. Und das war aber ganz böse,

aus einem bösen Herzen, der Ismael hat ihn verspottet. Und dieses Verspotten

wird im Galaterbrief genannt: Er hat ihn verfolgt. Also spotten, wird in der

Bibel auch schon Verfolgung genannt. Aber eben er hat dieses Bild gesehen,

der 5jährige immer noch an der Brust der 95jährigen Mutter. Es ist eben nicht

immer das Liebliche. Ein Kind an der Brust, das ist etwas Liebliches, aber wenn

der Apostel Paulus hier sagen muss, denn obwohl ihr der Zeit nach Lehrer sein

- 19 -



müsst, habt ihr wieder nötig, dass man euch lehre, welches die Elemente des

Anfangs der Aussprüche Gottes sind; und ihr seid solche geworden, die Milch

nötig haben und nicht feste Speise. Das ist dann wirklich schlimm, wenn die

Entwicklung gar nicht mehr stimmt. Und dann wird weiter erklärt Vers 13:

13 Denn jeder,  der  noch Milch  genießt,  ist  unerfahren  im Wort  der

Gerechtigkeit, denn er ist ein Unmündiger; 

Also  solche,  die  geistliche  Säuglinge  sind,  haben  Mangel  an  geistlicher

Erfahrung  im Umgang  mit  dem Wort  Gottes.  Das  ist  einfach  so.  Aber  der

Kontrast ist dann Vers 14:

14 die feste Speise aber ist für Erwachsene,

Falls  in  einer  Bibelübersetzung  steht  'für  Vollkommene'  muss  ich  erklären

'teleios' ist  das  Wort,  das  heißt  'Vollkommener',  also  die  'teloi' das  sind

Vollkommene,  aber  das  gleiche Wort  bedeutet  'Erwachsene'.  'Also  'teloi' ist

natürlich  hier  'Erwachsene',  da  kann man nicht  'Vollkommene'  sagen.  Aber

vollkommen, das heißt ausgereift, völlig. Und darum die feste Speise aber ist

für Erwachsene, also solche, die so fortgeschritten sind, dass sie eben völlige

Selbständigkeit erreicht haben geistlich. Und von denen wird gesagt:

14 …  die  infolge  der  Gewöhnung  geübte  Sinne  haben  zur  Unter-

scheidung des Guten sowohl als auch des Bösen.

Geistlich Erwachsene können schwierige geistliche Themen und Zusammen-

hänge der Bibel verstehen. Durch ihre geistliche Erfahrung sind sie in der Lage,

zwischen gut und böse zu unterscheiden. Und darum ist es auch wichtig, auf

solche, die im Glauben wirklich echt gereift und gegründet sind zu hören, grad

wenn es geht um die Beurteilung von schwierigen Themen: Wie muss man das

einordnen,  was  ist  da  richtig,  was  ist  nicht  richtig?  Da  braucht  es  eben

geistliche Erfahrung und ein ausgereift sein. Aber Paulus sagt den Hebräern:

Ihr habt da echt ein Problem. Ich möchte so gerne noch viel mehr über dieses

Thema 'der  Messias  nach  der  Ordnung  Melchisedeks'  erzählen,  aber  es  ist

wirklich schwierig mit euch. Und dann kommt Kapitel 6 Vers 1:

1 Deshalb, 

Merken wir:  Dieses  'deshalb'  schließt  jetzt  an an  diesen  Aufruf,  sie  sollten

darauf achten, dass sie geistlich wachsen und vorankommen und über diese

Grundlagen des Judentums hinauskommen.

- 20 -



1 Deshalb, das Wort von dem Anfang des Christus lassend, 

Vielleicht steht bei ihnen 'verlassend', aber ist besser zu übersetzen 'lassend'.

Das  soll  man  nicht  aufgeben,  was  das  AT  lehrt,  all  diese  Grundlagen,  die

brauchen  wir.  Aber  auf  denen  muss  man  aufbauen,  was  der  Messias  jetzt

gebracht hat im NT. Das gehört zusammen. Also ja nicht verlassend, sondern: 

1 Deshalb, das Wort von dem Anfang des Messias ,

Das ist das Wort des Alten Testamentes, das auf den Messias hinwies mit all

diesen symbolischen Handlungen im AT, das sollen wir lassen. Und jetzt:

1 … lasst uns fortfahren zum vollen Wuchs

Jetzt müsst ihr darauf achten, dass ihr das Ziel habt, Erwachsene im Glauben

zu werden.

1 … und nicht wiederum einen Grund legen mit der Buße von toten

Werken und mit dem Glauben an Gott,  2 der Lehre von Waschungen

und  dem  Hände-Auflegen  und  der  Toten-Auferstehung  und  dem

ewigen Gericht. 

Also das sind jetzt hier Dinge, die eben zu den Basisdingen gehören, die man

im Judentum gelernt hat schon bevor der Messias Jesus gekommen ist. Aber

das sind wichtige Grundlagen und die stehen. Auf dem Skript hab ich das in

6 Punkten zusammengestellt:

1. Das Bekennen und Bereuen von Sünden. Das ist natürlich Basis im Alten

und im Neuen Testament. Aber im AT war das auch eine ganz grundlegende

Lehre, dass man Gott die Sünden in Reue bekennen musste; vgl. 3. Mose 5

Vers 5. Dort wird über das Schuldopfer gesprochen und dann heißt es:

5 … und so bekenne er, worin er sich verschuldet hat; 

Also schon im Judentum war es nötig, man musste die Sünde ganz konkret

Gott bekennen, wenn man vor ihn kam mit einem stellvertretenden Opfer, das

auf den Messias hinwies. Und das gehört eben zur Basis. Oder Psalm 32, wo

David davon spricht, wie er zuerst seine Sünde verschwiegen hat und wie es

ihm schlecht ging, bis er schließlich seine Sünde Gott bekannt hat und dann die

Vergebung  in  Anspruch  nehmen  konnte.  Dieses  Wort  muss  man  nicht

verlassen,  sondern  lassen,  das  ist  Basis.  Das  ist  eh  klar.  Und  das  ist  der

Grundsatz von 1. Johannes 1 Vers 9 im NT: 

- 21 -



9 Wenn wir unsere Sünden bekennen, so ist er treu und gerecht, dass

er uns die Sünden vergibt und uns reinigt von jeder Ungerechtigkeit. 

Übrigens: Im Griechischen kann man ausdrücken, ob eine Handlung gesehen

wird  als  punktuelle  Handlung oder  ob  etwas  Fortdauerndes.  Und da  ist  es

etwas Fortdauerndes: Wenn wir unsere Sünden bekennen, bedeutet: Wenn wir

unsere Sünden immer wieder bekennen, so ist er treu und gerecht, dass er uns

die Sünden vergibt,  aber eben als  Durativ:  immer wieder  vergibt,  und uns

reinigt von aller Ungerechtigkeit. Das heißt: Immer wieder reinigt von jeder

Ungerechtigkeit.  Aber  das  sollte  klar  sein,  bitte  Hebräer.  Das  ist  Basis,  da

müssen wir gar nicht nochmals das neu erklären, das müsst ihr wissen. Er sagt

hier  wörtlich,  Buße,  das  heißt  also  Gesinnungsänderung,  Reue  von  toten

Werken. Was sind tote Werke? 'Tote Werke' kann man abgrenzen gegenüber

dem Ausdruck 'böse Werke', wir haben beides in der Bibel. Also 'böse Werke'

ist klar. Das sind Taten, die in sich verwerflich sind und Gott widrig sind, der

Bibel entgegen gehen. Aber 'tote Werke' das geht noch weiter. Das können

sogar  gute  Werke  sein,  die  aber  vor  Gott  nicht  gelten.  Nicht  wahr,  wenn

jemand spendet für ein gutes Werk aber als verlorener Mensch, da kann er

nicht erwarten, dass das irgendwelche Punkte gibt. Das ist wie bei Cor und

Migros mit den Karten, die Menschen sammeln ständig Punkte. Und so meinen

sie  auch,  vor  Gott  könne  man  irgendwie  Punkte  sammeln.  Es  gibt  keine

Möglichkeit, Punkte zu sammeln als ungläubiger Mensch, als nicht bekehrter

Mensch. In Gottes Augen sind auch die guten Werke 'tote Werke', das heißt,

die  vor  Gott  nicht  zählen.  Und  dahin  muss  der  Mensch  kommen,  dass  er

erkennt, ich kann Gott gar nichts bieten. Alle meine Werke sind tote Werke,

sogar die guten Werke waren tote Werke. Ich kann nicht beanspruchen, dass

Gott  etwas  auf  die  Waage  legt.  Und  für  alle  bösen  Taten  brauche  ich

Vergebung. Aber eben nur, um zu erklären, dass der Begriff 'tote Werke' noch

weiter gefasst ist.

2. Der Glaube an die Existenz Gottes. Ja, er sagt: und mit dem Glauben an

Gott. Damit beginnt das AT: Im Anfang schuf Gott den Himmel und die Erde.

Die Bibel beginnt mit der Existenz Gottes. Wir werden sehen, im Hebräer 11

heißt es:

- 22 -



6 Ohne Glauben ist es unmöglich, Gott zu gefallen. Denn wer Gott naht,

muss glauben, dass er ist, und denen, die ihm nahen, ein Belohner ist.

Also man muss glauben, dass Gott existiert, und dann noch mehr: und dass

Gott ein guter Gott ist, der auch belohnt, was wirklich für ihn getan ist. Und

das ist also Basis: der Glaube an die Existenz Gottes. 

3.  Die  Lehre  von den  Waschungen.  Damit  ist  gemeint:  die  Lehre  von den

Ritualbädern.  In  3.  Mose  15  wird  uns  erklärt,  wie  man  im  Judentum  auf

verschiedene Weise rituell unrein werden konnte, z.B. durch die Periode wurde

die  Frau  jeden  Monat  unrein  und  der  Mann  z.B.  durch  einen  Erguss  war

automatisch  unrein.  Das  heißt  übrigens  nicht,  dass  die  Periode  etwas

Schlechtes ist. Es ist nur eine bildliche Unreinheit. Genauso wie das AT sagt,

das Schwein ist unrein. Aber das Schwein als Geschöpf, das ist ein Geschöpf

Gottes. Aber Gott hat das Schwein so geschaffen, damit es eine Illustration

gibt für ein unreines Leben, ja. Das Schwein ist ein Tier, das gespaltene Hufe

hat. Damit kann man die Oberfläche vergrößern, damit man weniger bei einem

sumpfigen Boden einsinkt. Dann denkt man: Ach, das Tier, das möchte nicht so

gerne in den Dreck. Das ist nur eine äußere Erscheinung. In Wirklichkeit liebt

das  Schwein,  sich  im  Dreck  zu  drehen.  Aber  das  hat  natürlich  einen

biologischen Grund, denn dieser Dreck auf der Haut ist wieder ein Schutz. Und

Gott  hat  das Tier  so gemacht,  um uns einfach zu illustrieren,  wie man so

vorgeben kann, Gott gemäß zu leben und in Wirklichkeit liebt man den Dreck.

Aber das Schwein ist nicht etwas Dreckiges, sondern Gott hat es erschaffen,

damit es ein Symbol davon ist. Und warum ist man durch die Periode unrein?

Um zu zeigen: Da geht es ja um die Quelle des Lebens, ja von dort her ist

überhaupt Leben möglich. Ein Baby gäbe es nicht ohne Periode. Also die Basis

der  Periode  ist  ja  die  Voraussetzung  für  Leben.  Und  beim  Mann,  warum

verunreinigt der Erguss? Ja ohne das wäre ja die Zeugung unmöglich, dass das

Leben in der Menschheit weitergegeben wird. Unrein, um im Judentum schon

zu zeigen: Wir Menschen sind innerlich unrein vor Gott. Und wenn wir Kinder

zeugen bzw. Kinder gebären, dann werden wir immer nur Sünder auf die Welt

bringen. Das ist ganz wichtig. Wenn man Kinder bekommt, die sind am Anfang

so lieblich. Und man muss aber wissen, das sind Sünder, ja. Und dann hat man

eine ganz andere Haltung gegenüber den Kindern, wenn man weiß, sie sind

- 23 -



gefallene Geschöpfe. Aber man muss natürlich wissen: Gleichzeitig sagt uns

1. Mose 1, dass der Mensch im Bild Gottes erschaffen worden ist. Und darum

hat der Mensch auch schöpfungsgemäß Fähigkeiten bekommen, die etwas von

Gottes Herrlichkeit abbilden. Und durch den Sündenfall ist das nicht einfach

völlig  ausgelöscht.  Und darum ist  es  wichtig,  wenn man Kinder  erzieht,  da

muss  man  nicht  denken,  das  sind  gute  Menschen  und  die  werden  immer

besser werden. Nein, das sind Sünder und die müssen Gehorsam lernen. Aber

man muss dann auch nicht denken, das sind sündige Menschen und darum

bringe ich  denen kein  Musikinstrument bei  und ich  lerne denen auch nicht

zeichnen  und  basteln,  denn  all  das  kreative  Zeugs  ist  ja  eigentlich  nur

Selbstverwirklichung  des  sündigen  Menschen.  Nein,  nein.  Es  sind  gefallene

Menschen,  aber  sie  tragen  immer  noch  diesen  Stempel  im  Bilde  Gottes

geschaffen und diese natürlichen Gaben, die sollen wir entfalten. Aber natürlich

mit dem Ziel, dass sie später zur Bekehrung kommen und all diese Gaben zur

Ehre Gottes einsetzen. Aber es wäre verheerend, wenn man denkt: Nein, die

Kinder soll man nicht fördern. Und so hilft uns die Bibel eben, wie man Kinder

sehen  soll  und  wie  man  eben  an  sie  herangehen  soll.  Ja,  wir  sind  ja

ausgegangen von den Ritualbädern und von Verunreinigungen nach 3. Mose

15. Das ist also demütigend. Wir können nur neues Leben hervorbringen durch

Zeugung  und  Geburt,  das  selber  mit  der  Sünde  behaftet  ist.  Und  deshalb

musste man sich im Judentum ständig in Ritualbädern waschen, damit man

wusste,  wir  haben ein Problem vor Gott.  Wir  sind unrein,  aber  es gibt  die

Möglichkeit  der  Reinigung.  Und  diese  Ritualbäder  weisen  eben  hin  auf  die

Reinigung, die Gott uns Gott uns gibt, und Vergebung, wenn wir unsere Schuld

bekennen.  Drum  diese  Lehre  von  den  Ritualbädern,  die  Lehre  von  den

Waschungen, das war Basis, um das Evangelium zu verstehen. Das war alles

Vorbereitung des Evangeliums.

4. Und dann Händeauflegung. Ja, in 3. Mose 1 Vers 4 wird gesagt, wenn man

ein Brandopfer bringt, muss man die Hände aufstützen auf das Brandopfer, auf

den Kopf  des  Brandopfers.  'Samak' ist  übrigens  nicht  nur,  so  ein  bisschen

Hände  drauf  legen,  sondern  wirklich  stützen.  Man  muss  das  Gewicht  der

eigenen Person auf  das Tier  abstützen.  Beim Brandopfer,  diesem Opfer zur

Herrlichkeit  Gottes,  wechselt  symbolisch:  Das  Tier  gibt  seine  Wohlannehm-

- 24 -



lichkeit dem Sünder. Durch Identifikation wird es damit zum Wohlgefallen für

ihn vor dem Herrn – steht in 3. Mose 1. Und beim Sündopfer musste man auch

Hände auflegen und dort  geht  es  umgekehrt,  dass  die  Sündhaftigkeit  dem

unschuldigen Tier übertragen wurde. So wird getauscht. Und dieses Hände-

Auflegen war so eine ganz wichtige Sache im Judentum, um vorzubereiten:

Wenn der Messias kommt, wir müssen uns mit ihm identifizieren, mit seinem

Opfer. Wir müssen dazu kommen, dass wir sagen können: Der Messias, der

Herr  Jesus,  ist  für  meine  Sünden  und  für  meine  Sündhaftigkeit  am Kreuz

gestorben. Das bedeutet Hände-Auflegen. Und weiter auch: Er ist der, der Gott

verherrlicht  hat.  Und darum heißt  es  in  2.  Korinther  2:  Wir  sind  Gott  ein

Wohlgeruch Christi. Seine Herrlichkeit wird uns zugerechnet, wenn wir uns mit

ihm in der Bekehrung eins machen. Also gerade die Handauflegung erklärt,

was  eine  echte  Bekehrung  ist.  Man  muss  sich  mit  dem  Herrn  Jesus  eins

machen.  Ich habe das schon ein paar Mal  wahrscheinlich erzählt,  ich habe

einen Mann gefragt: „Glauben Sie, dass Jesus Christus für Sie gestorben ist?“

Und er  sagte  immer  nur:  „Er  ist  für  alle  gestorben.“  Jedes  Mal,  wenn  ich

nochmals  nachgehakt  habe:  „Aber  glauben  Sie,  dass  er  für  Sie,  für  Ihre

Sünden  gestorben,  ist?“  „Er  ist  für  alle  gestorben.“  Er  konnte  sich  nicht

identifizieren und sagen: „Der Herr Jesus ist für mich gestorben.“ Der war nicht

bekehrt. Handauflegung, das bedeutet diese Identifikation.

5. Toten-Auferstehung. Nun, das ist eine ganz grundlegende Lehre schon im

AT. Hiob 19,25 Hiob sagt:

25 Ich weiß, dass mein Erlöser lebt und als der Letzte wird er auf der

Erde stehen; 26 und ist nach diesem diese Haut zerstört  [Dann ist man

tot oder?], so werde ich aus meinem Fleisch Gott anschauen,

Das heißt, er glaubte, dass er zwar sterben würde, aber er würde wieder einen

Körper bekommen und Gott sehen. Das ist der Glaube an die Auferstehung im

AT. Und dann Jesaja 26,19 spricht von den Schatten, die auferstehen werden.

Daniel 12 Vers 2 von denen, die im Staub schlafen und sie werden auferstehen

zum ewigen Leben und andere zur ewigen Abscheu. Also Toten-Auferstehung

ist Basisthema, das ist klar.

6. Und das ewige Gericht. Natürlich Daniel 12 Vers 2 sagt: und die werden

auferstehen  zur  ewigen  Abscheu.  Die  werden  auch  wieder  einen  Körper

- 25 -



bekommen, die Verlorenen, aber der wird schrecklich aussehen. Sie werden

auferstehen  zur  ewigen  Abscheu.  Während  die  Gläubigen  auferstehen  mit

einem  Körper  der  Herrlichkeit,  sagt  1.  Korinther  15.  Alles  perfekt.  Keine

Flecken  mehr  und  nichts  mehr  und  Nase.  Alles  harmonisch.  Und  alles

symmetrisch und genau. Ja, aber das eben das ewige Gericht.

Und diese Dinge sind Basis im Judentum. Das sollen wir lassen, sagt er und

Vers 3:

3 Und dies werden wir tun, sofern Gott es erlaubt. 

Und jetzt machen wir eine halbe Stunde Pause.

Wir fahren weiter in Hebräer 6 Vers 3. Nachdem also erklärt worden ist, wir

sollen das Wort des Alten Testaments, das auf den Messias hinweist, stehen

lassen als Fundament, das muss man nicht weiter jetzt unterrichten, das sollte

man jetzt kennen nach so vielen Jahren des Glaubenslebens, aber wir bauen

jetzt darauf auf und Vers 3 sagt: Dies werden wir tun, sofern Gott es erlaubt.

Im Skript habe ich dann dazu geschrieben bei Vers 3: Wachstum erfordert:

Unser Wollen und Gottes Wirken. Das sind eben zwei Dinge, die es braucht.

Und wenn wir nicht wollen im Glauben weiterkommen, dann wird uns Gott

auch  nicht  zwingen.  Es  ist  ein  Zusammenkommen  einerseits  von  unserem

Willen  und  unserem Wunsch,  weiterzukommen,  und  dann  dürfen  wir  auch

erfahren, wie Gott eben es erlaubt und Wachstum schenkt.

Und jetzt kommt ein sehr ernstes Wort, wir sind ja hier eben bei Einschub 3,

wie ich das erklärt habe, ab 5 Vers 11, und hier wird gewarnt, dass es die

Möglichkeit gibt von einem definitiven Abfall vom Christentum. Und ich zitiere:

4 Denn es ist unmöglich, diejenigen, die einmal erleuchtet worden sind

und die himmlische Gabe geschmeckt haben und des Heiligen Geistes

teilhaftig  geworden  sind  5 und  das  gute  Wort  Gottes  und  die

Wunderwerke  des  zukünftigen  Zeitalters  geschmeckt  haben  6 und

abgefallen sind,  wieder  zur  Buße zu erneuern,  indem sie  den Sohn

Gottes für sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen. 7 Denn das

Land, das den häufig darauf kommenden Regen trinkt und nützliches

Kraut  hervorbringt  für  diejenigen,  um derentwillen  es  auch  bebaut

wird, empfängt Segen von Gott;  8 wenn es aber Dornen und Disteln

- 26 -



hervorbringt, so ist es unbewährt und dem Fluch nahe, und sein Ende

ist die Verbrennung.

Also hier wird über Abfall vom Glauben gesprochen, der definitiv ist und es gibt

keine Rückkehr mehr. Wir  werden gleich sehen,  im nächsten Vers sagt der

Hebräerbrief, sagt Paulus, zu diesen messianischen Juden:

9 Wir sind aber in Bezug auf euch, Geliebte, von besseren und mit der

Errettung verbundenen Dingen überzeugt, wenn wir auch so reden.

Also wenn wir Vers 9 grad vorwegnehmen, in unserem Skript da habe ich dazu

geschrieben: Paulus muss von diesen Dingen sprechen, um grundsätzlich zu

warnen, obwohl er die Überzeugung hatte, dass es mit den Hebräern, die hier

angesprochen sind, gut kommt. Aber es gab Gründe, besorgt zu sein, dass

gewisse Personen noch nicht völlig zur Bekehrung durchgedrungen waren. Für

sie bestand die Gefahr, dass sie sich eines Tages völlig verhärten und bewusst

den Messias  Jesus  verwerfen  würden.  Ganz  wichtig:  Im Hebräerbrief  wenn

über 'Abfall' gesprochen wird, dann geht es nicht um Wiedergeborene, sondern

es geht um solche, die sich zum Glauben an den Messias Jesus bekannt haben,

aber  noch  nicht  wirklich  durchgedrungen  und  noch  nicht  wirklich  errettet

waren. Nun, der Hebräerbrief, das haben wir ganz  am Anfang gesehen, war ja

ein  Rundschreiben,  und  zwar  an  die  gleichen  Juden,  an  die  sich  auch  der

1. Petrusbrief  richtet.  Das  sind  Juden  in  ganz  verschiedenen  Provinzen  der

heutigen Türkei, die dort in 1. Petrus 1 erwähnt werden. Und an dieselben

Leute richtet sich auch der 2. Petrusbrief. Und dort im 2. Petrusbrief sagt der

Apostel, dass der Apostel Paulus ihnen auch einen Brief geschrieben hat nach

der  ihm  gegebenen  Weisheit.  Und  darin  hat  er  klargemacht,  dass  sie  die

Langmut Gottes als Chance für Errettung betrachten sollen. Das ist genau das

Thema vom Hebräerbrief. Und 2. Petrus 3 sagt, dass dieser Brief von Paulus zu

den  Schriften,  zu  den  heiligen  Schriften,  gehört.  Passt  alles  nur  auf  den

Hebräerbrief. Und nun wird also grad dort im 2. Petrusbrief zusammenfassend

gesagt: Der geliebte Bruder Paulus hat euch geschrieben und betont, dass man

die Langmut Gottes als Chance zur Errettung betrachten soll. Und da sind jetzt

eben diese zweifelhaften Personen angesprochen, von denen nicht klar war, ob

die wirklich bekehrt waren oder ob sie nur äußerliche Bekenner waren. Und

nun ist wichtig, wenn hier über Abfall gesprochen wird, werden verschiedene

- 27 -



Kennzeichen  genannt.  Und  keines  dieser  Kennzeichen  ist  ein  eindeutiges

Kennzeichen für solche, die wiedergeboren sind. Also ganz wichtig: Hier steht

nichts von 'Kindern Gottes' oder 'Söhnen Gottes'. Hier steht auch nichts von

solchen, die wiedergeboren sind. Es steht auch nichts davon, dass sie 'Auser-

wählte' sind. Die wahren Gläubigen werden auch bezeichnet als 'Auserwählte'.

Sondern wird hier gesagt – ich hab das auf dem Skript so zusammengestellt –:

1.  diejenigen,  die einmal  'erleuchtet'  worden sind,  2.  'die himmlische Gabe

geschmeckt haben', 3. 'teilhaftig Heiligen Geistes geworden sind' 4.'das gute

Wort  Gottes  geschmeckt  haben'  und  5.  'die  Wunderwerke  des  zukünftigen

Zeitalters geschmeckt haben'.

Der ersten Punkt 'erleuchtet'.  Wenn man von jemandem sagen kann, er ist

vom Heiligen  Geist,  vom Wort  Gottes,  vom Evangelium erleuchtet  worden,

dann bedeutet das noch nicht, dass er bekehrt und wiedergeboren ist, sondern

dann ist ihm alles klargeworden, 'erleuchtet' heißt: ist klar geworden. Der Herr

Jesus hat angekündigt in Johannes 16: Wenn der Heilige Geist kommen wird

an Pfingsten, dann wird eine seiner Aufgaben sein in dieser Welt, das, was wir

in Johannes 16 lesen in Vers 8:

8 Und wenn er gekommen ist, wird er die Welt überführen von Sünde.

Überführen, das ist das Wort, das auch gebraucht werden konnte für einen

Richter, der den Angeklagten von seiner Schuld überführt. Dann ist alles klar,

ja. 

Also  der  Heilige  Geist  'erleuchtet'  zuerst  einen  Menschen,  damit  er  sich

überhaupt bekehren kann. Wenn jemand nicht erleuchtet ist, kann er sich gar

nicht bekehren.  Denn dann stellen sie die Frage: Was ist  Sünde? Das sind

Leute, die sind nicht erleuchtet. Aber wenn er wirklich um seine Schuldhaftig-

keit weiß und auch erkennt: Jawoll, Jesus Christus ist die einzige Möglichkeit,

um  von  meiner  Schuld  gerettet  zu  werden,  dann  ist  er  zunächst  einmal

erleuchtet.

Zweitens: 'Er hat die himmlische Gabe geschmeckt'.  Und da ist es wichtig,

dass das Wort  'schmecken'  hier  gebraucht wird und nicht  'gegessen'.  Nicht

wahr, in Johannes 6 sagt der Herr Jesus, wie wichtig es ist, dass man das Brot

des Lebens isst. Und er sagt in Johannes 6, wir können das gleich aufschlagen,

und zwar in Vers 51:

- 28 -



51 Ich bin das lebendige Brot, das aus dem Himmel herniedergekom-

men  ist;  wenn  jemand  von  diesem  Brot  isst,  so  wird  er  leben  in

Ewigkeit.

Nicht 'von diesem Brot schmeckt'. Das ist eben zu wenig. Dann hat man's so

im Mund und kommt auf den Geschmack, aber der Herr Jesus sagt, man muss

dieses Brot, diese himmlische Gabe, essen. Und ganz wichtig: Im Griechischen

benutzt Johannes hier eine Zeitform, die man bezeichnen kann als Punktual.

Das heißt, die Handlung wird beschrieben als ein Punkt, als ein Akt. Also in

schlechtem  Deutsch,  aber  um  das  grammatikalisch  Besondere  zu  verdeut-

lichen, könnte man übersetzen: Wenn jemand den Akt des Essens vollzieht,

dieses Brot so isst, so wird er leben in Ewigkeit. Also einmal sich echt bekehren

und dieses Brot wirklich essen und nicht nur schmecken, dann heißt es: Er wird

leben in Ewigkeit. Aber hier sagt der Hebräerbrief 'sie haben die himmlische

Gabe geschmeckt'. Sie sind auf den Geschmack gekommen der himmlischen

Herrlichkeit,  die  der  Messias  eben eröffnet,  der  Messias  Jesus  eröffnet.  Sie

haben also einen Begriff bekommen, wie herrlich die himmlische Herrlichkeit

sein muss, aber sie haben es nur geschmeckt.

Übrigens als kleiner Exkurs: In Johannes 6 Vers 54 sagt der Herr Jesus:

54 Wer mein Fleisch ist und mein Blut trinkt, hat ewiges Leben, und ich

werde ihn auferwecken am letzten Tag.

Auf Deutsch ist das das gleich Wort 'isst' wie in Vers 51, aber auf Griechisch

nicht. Auf Griechisch ist es hier in Vers 54 ein Durativ, also nicht ein Punktual,

den Akt vollziehen, sondern immer wieder, immer wieder isst, und mein Blut

immer wieder trinkt. Da spricht der Herr Jesus von einem der wiedergeboren

ist, der ernährt sich ständig von seinem Erlöser. Er liest das Wort Gottes und

ernährt  sich  von dem, wie  der  Herr  Jesus  beschrieben wird  und auch von

seiner Liebe, wie er sich als Sohn Gottes hingegeben hat. Er kann mit Paulus

sagen: Der Sohn Gottes, der mich geliebt und sich selber für mich hingegeben

hat. Immer wieder. Und von dem heißt es: 'hat ewiges Leben'. Man lese genau,

es heißt nicht: 'der bekommt ewiges Leben'. Das ist einer, der das ewige Leben

gegenwärtig schon besitzt. Und das ist im Prinzip das Gleiche wie Johannes 3

Vers 16: Also hat Gott die Welt geliebt,  dass er seinen einzigen Sohn gab,

damit jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern ewiges Lebe habe

- 29 -



oder ewiges Leben hat. Es ist Präsenz. Also es ist ein gegenwärtiger Besitz, das

ist dort gemeint. Und auch hier, es ist gegenwärtiger Besitz: 'die das ewige

Leben haben'. Das ist ein Erlöster. Aber Vers 51: Wenn jemand von diesem

Brot isst, sich einmal richtig bekehrt, wird er leben in Ewigkeit. Aber hier wird

gesagt: Sie haben die himmlische Gabe 'geschmeckt'. 

Jetzt kommt der schwierigste Ausdruck: 'teilhaftig Heiligen Geistes'. Da könnte

jetzt einer denken: Also das ist jetzt klar, dass das ein echter Gläubiger sein

muss,  der  wiedergeboren  ist.  Denn  bei  der  Bekehrung  bekommt man den

Heiligen  Geist.  Das  ist  die  Lehre  von Epheser  1  Vers  13 + 14,  der  zeigt:

nachdem ihr geglaubt habt – das ist ein Punktual – nachdem ihr zum Glauben

gekommen seid,  versiegelt  worden mit  dem Heiligen Geist.  Aber hier  steht

nicht 'versiegelt mit dem Heiligen Geist' und es steht auch nicht 'der Heilige

Geist wohnt in ihm, sondern es steht einfach 'teilhaftig Heiligen Geistes. Und

noch  ein  Detail,  es  steht  hier  nicht  'teilhaftig  des  Heiligen  Geistes'  mit

bestimmtem Artikel. In der Elberfelder in der alten und auch in der Revision

von Hückeswagen, da sieht man, dass 'des' ist hier kleiner gedruckt. Sieht man

das? Das drückt in dieser Übersetzung aus, dass der Artikel im Griechischen

nicht steht und nur wegen des besseren Deutsches ergänzt worden ist. Also

steht  hier  nicht  'des  Heiligen  Geistes  teilhaftig',  sondern  'Heiligen  Geistes

teilhaftig geworden ist'. Was ist der Unterschied? Wenn man sagt 'der Heilige

Geist', dann betont das mehr die Person. Gott der Heilige Geist ist nicht eine

unpersönliche Kraft, sondern er ist eine Person von Ewigkeit her. Aber wenn

der Artikel weggelassen wird, einfach 'Heiliger Geist', dann ist die Betonung auf

seinem Wirken, auf seiner Kraft. Und jetzt wird hier gesagt, 'sie sind teilhaftig

geworden'. Das heißt: Sie haben davon profitiert von dem Wirken des Heiligen

Geistes und das ist bereits erfüllt Johannes 16 Vers 8: Der Heilige Geist wird

die Welt überführen von Sünde. Wenn ein Mensch das erfährt, dass der Heilige

Geist sein Gewissen überführt, dann ist er damit teilhaftig Heiligen Geistes.

Das heißt, der Wirksamkeit des Heiligen Geistes ist er teilhaftig geworden. Und

jetzt noch wichtig, ich habe im Skript geschrieben: Hier steht nicht 'koinonos'.

Das ist teilhaftig in innerer, starker Weise. Das heißt also Gemeinschaft haben,

Anteil haben mit innerer, starker Gemeinschaft. Sondern es ist das schwächere

Wort  'metochos', Anteil haben. Und das unterstreicht nochmals, hier geht es

- 30 -



darum, dass jemand von dem Wirken des Heiligen Geistes eben profitiert hat,

wenn man dieses etwas problematische Wort 'profitieren' da verwenden darf,

eben um einfach klarzumachen: Er hat den Heiligen Geist nicht innewohnend,

aber er hat an seiner Wirkung eben einen Gewinn bekommen. Der Gewinn,

dass ihm nämlich Augen geöffnet worden sind. 

Und  dann  kommt  das  nächste  Kennzeichen  'und  das  gute  Wort  Gottes

geschmeckt'.  Das  ist  einer,  der  ist  auf  den  Geschmack  gekommen,  wie

wunderbar die Bibel ist. Und das kann man so erleben, wie Leute, die sind

noch nicht bekehrt, die sagen wirklich: „Die Bibel ist phantastisch, interessant.

Ich habe früher immer gemeint, das sei ein Buch so voll mit Widersprüchen

und altmodisch usw. und wenn man das plötzlich so hört und diese Zusam-

menhänge, das ist grandios. Die nehmen das Wort Gottes so mit Freuden auf.

Aber  Achtung,  das  ist  noch  keine  Bekehrung.  Darum  im  Gleichnis  vom

vierfachen Ackerfeld in Lukas 8, der Herr Jesus sagt: Der Same ist das Wort

Gottes.  Der  Same  wird  gestreut  auf  gute  Erde,  aber  eben  auch  auf  das

Steinige, unter die Dornen und auf den harten Weg. Das, was in die gute Erde

gesät  wird,  das  bekommt Wurzeln  und das  entwickelt  sich  richtig  und das

bringt  Frucht.  Das  symbolisiert  die  Menschen,  die  wirklich  zum  Glauben

kommen, indem sie wiedergeboren werden. Aber beim Steinigen sagt der Herr

Jesus ausdrücklich in Lukas 8 … Ich schlage das auf, weil es so wichtig ist, das

zu verstehen. In Lukas 8 Vers 13 sagt der Herr Jesus:

13 Die aber auf dem Felsen sind die, welche, wenn sie es hören, das

Wort mit Freuden aufnehmen – und diese haben keine Wurzel –, die

für eine Zeit glauben und in der Zeit der Versuchung abfallen.

Da haben wir sogar das Wort 'Abfall'. Aber das sagt der Herr nicht von solchen,

die eben mit der guten Erde in Verbindung gebracht werden, sondern auf dem

Steinigen. Und sie nehmen das Wort mit Freuden auf. Aber der Herr sagt nichts

von Buße und Zerbruch und weinen über die eigenen Sünden. Nein, soweit ist

es noch nicht. Sie nehmen das Wort mit Freuden auf und sie glauben. Die

sagen: Ja natürlich die Bibel, das ist Gottes Wort. Aber muss man sich nicht

täuschen lassen, die sind noch nicht wiedergeboren, nur weil sie sagen, die

Bibel ist Gottes Wort. Aber sie glauben für eine Zeit und sie werden das Ziel

nicht erreichen und sie fallen wieder ab. Und das ist genau das Problem von

- 31 -



denen, die jetzt in Hebräer 6 angesteuert werden. Nur geschmeckt und die

sind jetzt in Gefahr, dass sie dann definitiv abfallen könnten.

Und dann bleibt noch ein 5. Kennzeichen. Es heißt ja 'das gute Wort Gottes und

die  Wunderwerke  des  zukünftigen  Zeitalters  geschmeckt  haben'.  Das  heißt

also,  sie  haben  festgestellt:  Erstens  wie  wunderbar  Gottes  Wort  ist  und

zweitens, wie beweiskräftig die Zeichen und Wunder der Apostel sind. Nicht

wahr,  der  Hebräerbrief,  geschrieben  im  1.  Jahrhundert  im  Jahr  62,  kann

zurückblicken  auf  30  Jahre.  Das  sind  übrigens  genau  die  30  Jahre  in  der

Apostelgeschichte, von Apostelgeschichte 2 im Jahr 32, Pfingsten, Entstehung

der  Gemeinde,  bis  zu  den  zwei  Jahren  von  Paulus  in  Rom,  wo  er  ein

Gefangener war. Das ist genau bis zum Jahr 62. Und an Ende dieser zwei Jahre

hat Paulus den Hebräerbrief geschrieben. In diesen 30 Jahren, wenn man die

Apostelgeschichte liest, diese Zeichen und Wunder, die geschehen sind durch

die Hände der Apostel – und nicht nur durch die Apostel. Wer hat noch Zeichen

und Wunder gemacht in der Apostelgeschichte? Jemand, der oberflächlich die

Bibel  liest,  würde  sagen:  Ja,  was  nicht  alle  Jünger  und  Gläubige,  all  die

Tausende, die haben Zeichen und Wunder getan? Also in der Apostelgeschichte

werden  namentlich  nur  3  Christen  erwähnt,  die  keine  Apostel  waren  und

Zeichen und Wunder getan haben: Stephanus, Philippus der Evangelist  und

Barnabas, sonst niemand. Also das war sogar in der Zeit der Apostel war das

etwas Spezielles. Aber es waren die Zeichen, die ein Apostel unbedingt getan

haben musste. In 2. Korinther 12 Vers 12 sagt der Apostel Paulus: Habe ich

nicht die Zeichen des Apostels vollbracht? Und er sagt: Zeichen und Wunder

und mächtige Tagen. Ein echter Apostel Jesu Christi, also einer der Zwölfe für

die zwölf Stämme Israels und der Apostel Paulus für die Heidenvölker musste

durch Zeichen und Wunder und mächtige Taten ausgewiesen sein. Ich sage

nicht, die Bibel sagt nur diese 3. Ich sage nur: Es ist schon auffällig, dass nur 3

überhaupt  namentlich  erwähnt  werden,  dass  sie  auch  noch  Zeichen  und

Wunder getan haben, aber keine Apostel waren. Nun, der Herr Jesus hatte ja

in Markus 16 angekündigt, als er zu den elf Aposteln sprach: Diese Zeichen

werden folgen denen, die glauben, zum Glauben kommen. Und dann sagt er:

Sie werden in neuen Sprachen reden usw., verschiedene Zeichen und Wunder

werden sie tun. Und so hat also nicht nur die erste Generation der Apostel,

- 32 -



sondern auch aus der Folgegeneration, die durch sie zum Glauben gekommen

sind, Zeichen und Wunder getan. Und diese Zeichen waren ganz ganz wichtig,

denn sie waren eine Bestätigung dafür, dass die Apostel keine Irrlehrer waren,

sondern die Wahrheit von Gott redeten. Und darum mussten sie durch diese

Zeichen von Gott speziell bestätigt werden. Warum war das ein Problem? Es

war  ein  Riesenproblem,  denn  die  Apostel  haben  ja  diese  Geheimnisse  des

Neuen Testaments geoffenbart, gerade in Bezug auf die Gemeinde. Und der

Apostel Paulus erklärt in Epheser 3: Geheimnisse sind Wahrheiten, die in Gott

verborgen waren von Ewigkeit her und er hat sie nie geoffenbart durchs ganze

AT hindurch,  auch den Engeln  nie  mitgeteilt.  Und erst  jetzt  hat  er  es  den

Aposteln und Propheten des Neuen Testaments mitgeteilt, sagt Epheser 3. Das

heißt also: Im AT wird man nie eine Prophetie finden in Bezug auf den Leib

Christi, bestehend aus gläubigen Juden und gläubigen Heiden, die, zusammen

auf der gleichen Stufe stehend, zusammengefügt werden. Das war alles ein

Geheimnis, aber von Gott geplant von Ewigkeit her, in ihm verborgen und jetzt

geoffenbart. Und da konnten die Juden sagen: Das ist, das ist eine Irrlehre.

Wir haben keinen einzigen Hinweis darauf, was ihr da erzählt, im AT. Damit

wollen wir nichts zu tun haben. Aber diese Zeichen und Wunder waren die

Bestätigung: Doch, da, die sind von Gott gesandt, und zwar von dem Messias

Jesus eingesetzt. Und jetzt versteht man auch, warum es so wichtig ist in den

Evangelien, dass der Herr Jesus so viele Zeichen und Wunder und mächtige

Taten vollbracht hat. Die Evangelien sind voll  davon. Warum? Weil das eine

ganz wesentliche Legitimierung war dafür, dass er der Messias ist. Nicht wahr,

die Führer im Judentum sagten: Er kann nicht der Messias sein, denn er spricht

gegen die Halacha. Das heißt gegen die rabbinische Auslegung, wie man z.B.

das Sabbathgebot genau anwenden muss. Der Herr Jesus hat gesagt: Nein,

das ist falsch ausgelegt. Das Sabbathgebot ist so und so gemeint. Er stellt sich

gegen die  Halacha,  er  stellt  sich  gegen den Sanhedrin.  Aber  er  war  durch

Zeichen  und  Wunder  ausgewiesen,  und  zwar  solche  Zeichen,  die  man  im

Judentum nie gesehen hatte. Z.B. seit den Tagen Moses wurde in Israel nie

mehr  ein  Aussätziger  geheilt.  Aber  der  Herr  Jesus  hat  einen  Aussätzigen

geheilt  und  dann  zu  den  Priestern  geschickt,  um die  Diagnose  zu  stellen:

Heilung (Matthäus 8). Und später hat er gleich noch zehn geheilt. Eine ganze

- 33 -



Serie von neun Juden hat er nach Jerusalem geschickt und einen auf den Berg

Garizim  zu  den  samaritanischen  Priestern.  Und  er  hat  die  Augen  eines

Blindgeborenen geöffnet und der Blindgeborene sagt selber: Von Ewigkeit her

hat  man  noch  nie  gehört,  dass  einem  Blindgeborenen  die  Augen  geöffnet

worden sind. Er hat es getan. Und er hat auch aus den Toten auferweckt, sogar

einen der 4tägig war wie Lazarus. Also diese Zeichen und Wunder waren ganz

wichtig, um ihn als Messias auszuweisen. Es ist nicht so, dass Gott ständig in

der Heilsgeschichte Zeichen und Wunder gewirkt  hätte als  etwas Normales.

Denn wenn wir beginnen in der Schöpfung und dann eben mit Adam und all

den Generationen bis zur Sintflut, wer hat Zeichen und Wunder getan? Adam

nicht. Set, Enosch, Kenan, Mahalalel, Jered usw. bis Noah keiner. Und dann

nach der Flut nach diesen zehn Generationen ab Sem, Arpakschad usw. bis

Abraham, keiner hat Zeichen und Wunder getan. Abraham hat keine Zeichen

und Wunder getan.  Und da geht  es so weiter  bis  auf  Mose.  Und Mose tut

Zeichen und Wunder in Ägypten und auch in der Wüste. Warum? Weil dieser

Mann ganz speziell bestätigt werden musste, er hat die ersten Bücher der Bibel

geschrieben: die 5 Bücher Mose, Psalm 90 ein Psalm von Mose und er hat auch

noch  das  Buch  Hiob  in  dieser  biblischen  Form  hat  er  dem  Volk  Israel

übergeben. Und darum hat Gott ihn durch Zeichen und Wunder bestätigt als

die erste Stufe der schriftlichen Offenbarung, die Thora. Dann der Rest des

Alten Testaments wird genannt 'die Propheten'. Und wir sehen ganz speziell bei

Elia und Elisa, den Propheten, eine Konzentration von Zeichen und Wundern.

Und das war, um die Propheten des Alten Testaments zu bestätigen. Und dann,

wie ist das nach Elia und Elisa? Da ist es auch nicht mehr so das Übliche, dass

einer  Zeichen  und  Wunder  tut.  Und  als  der  Herr  Jesus  kam:  Zeichen  und

Wunder.  Ja eben, um die Thora zu bestätigen, Mose,  um die Propheten zu

bestätigen, Elia und Elisa – nicht nur – aber ganz speziell, und dann um das

Kommen des Messias zu bestätigen, als der, der gegen die Halacha, also die

rabbinische Auslegung, gesprochen hat, aber die Wahrheit gebracht hat. Und

dann  hat  der  Herr  Jesus  die  Apostel  eingesetzt,  um  die  Geheimnisse  zu

offenbaren und die mussten nochmals so speziell bestätigt werden. Aber jetzt

darf  man nicht meinen, diese Zeichen und Wunder im NT die würden jetzt

Spitäler unnötig machen und Ärzte. Und darum sagte Paulus dem Timotheus:

- 34 -



Wegen deines häufigen Magenleidens und deines häufigen Unwohlseins nimm

ein wenig Wein, trinke nicht nur Wasser. In der alten Welt war das Wasser nicht

in dieser Qualität, wie wir das heute am Hahnen in der Schweiz haben. Und

darum war es üblich damals, dass man eben Wasser mit Wein gemischt hat.

Aber Timotheus sah ein Problem wegen Alkoholmissbrauch und hat nur Wasser

getrunken und Paulus sagt: Sei  nicht länger nur ein Wassertrinker,  sondern

nimm ein wenig Wein. Er hat nicht gesagt, man soll viel Wein nehmen, sagt die

Bibel nirgends. Das Gegenteil sagt sie, aber: Nimm ein wenig Wein, um eben

das Wasser zu sterilisieren. Und man muss mal überlegen: Welcher Gläubige

im NT wurde durch Zeichen und Wunder und mächtige Taten geheilt in der

Apostelgeschichte?  Keiner,  kein  einziger.  Das  waren  immer  von  den

Ungläubigen. Das ist ja unglaublich. Ja es ist so, keiner. Ja und dem Timotheus

sagt er nicht: Timotheus, ich lege dir nächstes Mal die Hände auf. Nein, er

sagt: Nimm ein bisschen Wein. Und er sagt in 2. Timotheus 4: Trophimus habe

ich krank in Milet zurückgelassen. Warum hat er ihn nicht geheilt? In Philipper

2 sagt er: Epaphroditus dieser treue Bruder ist durch seinen Dienst fast dem

Tod gleich geworden. Aber der Herr hat sich dann über ihm erbarmt, damit ich

nicht  Traurigkeit  auf  Traurigkeit  habe.  Warum  hat  Paulus  nicht  gesagt:

Epaphroditus stehe auf und wandele? Weil er ein Gläubiger war. Die Gläubigen

wurden nicht durch Zeichen und Wunder geheilt. Und der Apostel Paulus selber

hat dreimal gebetet, dass dieses Leiden aufhören möge 2. Korinther 12. Und

der Herr hat gesagt: Meine Gnade genügt dir. Und das mit den Augen hat er

gesagt: Ihr Galater, ihr hättet eine Transplantation vorgenommen, wenn das

gehen würde. Ihr hättet eure Augen ausgerissen und mir gegeben. Aber er hat

nicht sich selber schnell  die Augen geheilt.  Das ist schon erstaunlich, nicht

wahr. Also diese Zeichen und Wunder, was war denn der Sinn davon? Der Sinn

war das: Das sollte zeigen, Jesus Christus ist der Messias. Und auch wenn jetzt

noch nicht das messianische Königreich gekommen ist mit Frieden auf Erden,

ist  er  trotzdem der  Messias,  aber  das  wird  später  noch kommen,  wenn er

wiederkommt. Und dann wird sich Jesaja 35 erfüllen und es wird keine Spitäler

mehr  geben im 1000jährigen Friedensreich.  Also  das  kann ich  garantieren.

Jesaja 35 Vers 4: 

- 35 -



4 … Seid stark, fürchtet euch nicht! Siehe, euer Gott kommt, Rache

kommt, die Vergeltung Gottes! Er selbst kommt und wird euch retten.

5 Dann werden  die  Augen  der  Blinden  aufgetan  und  die  Ohren  der

Tauben geöffnet  werden;  6 dann  wird  der  Lahme springen  wie  ein

Hirsch,  und  aufjauchzen  wird  die  Zunge  des  Stummen.  Denn  es

brechen Wasser hervor in der Wüste und Bäche in der Steppe;

Und  dann  wird  hier  das  1000jährige  Friedensreich  in  seiner  Herrlichkeit

beschrieben. Dort werden alle gesund werden. Ja und warum diese Zeichen

und Wunder? Die waren quasi ein Pfand, dass das schon noch kommen wird.

Und darum werden sie hier genannt – das ist der langen Rede kurzer Sinn –

diese  Wunder  werden  hier  genannt  'die  Wunderwerke  des  zukünftigen

Zeitalters'.  Und  was  ist  das  zukünftige  Zeitalter?  Das  ist  der  rabbinische

Ausdruck für das 1000jährige Friedensreich, das Friedensreich des Messias. Die

Rabbiner in ihren Schriften sprechen von Hebräisch '…'  'dieses Zeitalter'. Das

ist die Zeit, in der wir leben, bevor der Messias kommt. Und dann sagen sie

Hebräisch '…' 'das kommende oder zukünftige Zeitalter'. Das ist das Zeitalter,

wenn der Messias herrscht als  König auf  der Welt.  Und das NT übernimmt

genau diese Ausdrücke. Darum sagt Paulus in Epheser 1,21: Der Herr Jesus ist

heute über jedem Namen erhöht, sowohl in diesem Zeitalter als auch in dem

zukünftigen. Das gilt schon jetzt für diese Zeit, aber auch dann natürlich im

1000jährigen Friedensreich, wenn er als König erscheinen wird. Und der Herr

Jesus in Matthäus 12 – ich habe das alles auf dem Skript da angegeben – da

sagt er in Vers 32: Diese Sünde – er spricht über die Lästerung des Geistes –

wird  nicht  vergeben  werden,  weder  in  diesem  Zeitalter  noch  in  dem

zukünftigen. Er benutzt genau die gleiche Ausdrucksweise für diese Zeitalter.

Und drum, wenn jetzt hier in Hebräer 6 gesagt wird 'die Wunderwerke des

zukünftigen  Zeitalters',  dann  heißt  das:  diese  Wunderwerke,  die  ein

Vorgeschmack waren auf das, was im 1000jährigen Friedensreich normal sein

wird, nämlich alle werden geheilt werden und alle werden eben vollkommen

wieder hergestellt werden. Und nun, die Gläubigen in dieser Zeit von 32 – 62

bis zum Hebräerbrief, die haben das erlebt und die haben geschmeckt – auch

die, die eben fast bekehrt waren, – die haben geschmeckt die Wunderwerke

des zukünftigen Zeitalters. Aber nur geschmeckt. Man merkt, das stimmt, ja –

- 36 -



aber nicht mehr. Ist auch wieder nur schmecken. Übrigens, wenn jemand sagt,

ja aber in Hebräer 2 heißt es doch von dem Herrn Jesus, dass er für alle den

Tod geschmeckt hat. Ja, heißt das denn, dass er nicht wirklich gestorben ist?

Nein, dort heißt es, dass der Herr Jesus den Tod in seiner ganzen Schreck-

lichkeit und Grausamkeit eben erfahren hat. Nicht wahr, wenn ich esse, ich

schau schon drauf, dass ich zuerst schmecke und dann runter esse. Das ist

sehr schlecht, Leute, die einfach nur essen, damit es runter geht und es gar

nicht  genießen.  Das  gibt’s  wirklich.  Ich  habe  mal  mit  einem  von  einem

Minderheitenvolk in Thailand habe ich gegessen und er hat mir dann erklärt,

wie das so ist bei den Lahu im Stammesleben, die essen eigentlich so Reis,

einfach, dass sie gegessen haben, aber kein Genuss. Das ist nicht irgendwie,

dass man Freude hat beim Essen. Man isst einfach, weil man essen muss. Das

ist schon ein bisschen traurig, ja. Da gibt es dann wieder andere Völker, die

bemühen sich, da noch Dinge reinzutun, dass man eben den Geschmack hat

und dann das  essen.  Und das  wollte  Gott  so,  das  sehen  wir  ganz  klar  in

Prediger. Aber es heißt dann dort in Prediger 2: Wer kann genießen ohne ihn?

Ja, wenn man genießt ohne Dankbarkeit Gott gegenüber, dann wird man leicht

zum Fresser. Und Genuss um Genuss willen, das ist so etwas Hässliches und

Sinnloses. Aber wenn man eben ein feines Essen isst und genießt, schmeckt

und dann runter, das aus der Hand Gottes, das ist eine gute Sache. Das ist

richtig so. Aber eben, der Herr Jesus hat den Tod geschmeckt, in seiner ganzen

Bitterkeit erfahren. Aber eben hier,  wo es darum geht, sie haben das Wort

Gottes geschmeckt, die himmlische Gabe geschmeckt, das ist eben im Kontrast

zu Johannes 6: Wer von diesem Brot aus dem Himmel isst, den Akt des Essens

vollzieht, wird leben in Ewigkeit.  Und das haben die da nicht gemacht. Und

jetzt heißt es in Vers 6 'und abgefallen sind'. Das geht immer noch von Vers 4

aus: Denn es ist unmöglich ...

6 und abgefallen sind, wieder zur Buße zu erneuern, da sie den Sohn

Gottes für sich selbst kreuzigen und ihn zur Schau stellen.

Also die fallen ab und dann sagen diese Hebräer: Jesus Christus war nicht der

Messias und er hat es verdient, dass er als Verführer gekreuzigt wurde. Und sie

lästern ihn und stellen ihn quasi so zur Schau. Das sind also solche, die sich

dann ganz bewusst von der Wahrheit abwenden. Das ist im Prinzip eben schon

- 37 -



das Gleiche wie Matthäus 12, wo der Herr Jesus über die Lästerung des Geistes

spricht.  Er hat dort  einen stummen Besessenen geheilt,  dann hat das Volk

reagiert: Dass ist doch nicht der Sohn Davids! Ja, der Hintergrund ist der, die

Rabbiner  haben gesagt:  Wir  können schon Dämonen austreiben,  aber  man

muss zuerst erfahren, wie der Dämon heißt. Man muss den Dämon fragen 'Wie

heißt du?' Und wenn er den Namen sagt, dann kann man ihn beim Namen

nennen und ihm gebieten, er müsse ausfahren. Das war ihre Lehre, das sagt

die Bibel nicht. Nur einmal hat der Herr Jesus gefragt: Was ist dein Name? und

er sagt: Legion, weil es viele waren. Aber die haben das so gelehrt. Aber das

war ein Problem: Und was ist, wenn einer besessen ist und der Dämon ist

stumm?  Keine  Chance.  Und  jetzt  sagt  ausdrücklich  Matthäus  12,  dieser

Besessene  war  stumm und  sogar  blind.  Also  der  konnte  nicht  mal  so  mit

Zeichen kommunizieren. Blind und stumm besessen. Der Herr Jesus heilt ihn.

Und das Volk: Das ist doch nicht der Sohn Davids!, ein anderer Ausdruck für

Messias.  Und  die  Pharisäer  sagen:  Nein,  das  macht  er  durch  den  Teufel.

Entgegen ihrem eigenen Wissen, das kann nur der Messias, sagen sie: Das ist

vom Teufel.  Aber nicht verblendet, sondern bewusst ihn definitiv verworfen.

Und darum geht  es  hier  in  Hebräer  6,  solche,  die  bewusst  Jesus  Christus

verwerfen. Sie haben erkannt, er ist es, und sie wollen trotzdem nicht. Und

jetzt, was machen wir mit solchen Gläubigen, die sagen: Vielleicht gehöre ich

zu  dieser  Gruppe.  „Ich  mag  mich  erinnern  damals,  ich  habe  das  und  das

gesagt und ich habe genau das gemacht und es wird immer schlimmer.“ Kann

ich ihnen helfen? Sie lassen sich nicht helfen. Da kommen sie schon in die

Klinik. Und jetzt, was macht man? Ja, dann kann man sagen: „Ja natürlich, die

Bibel lehrt, ein Kind Gottes kann das Heil verlieren und ...“ Katastrophe. Da

macht man alles nur noch schlimmer. Wie kann man solchen helfen? Man muss

an ihre Logik appellieren, die ist immer noch da. Zuerst mal fragen: „Ja, hat dir

das leid getan, was du damals gesagt hast oder gedacht hast?“ „Ja. und wie.“

Ich weiß natürlich schon die Antwort schon im Voraus, aber ich frage trotzdem:

„Und hast du es dem Herrn bekannt?“ „Ja.“ „Und schon öfters?“ „Ja, natürlich.“

„Bereut?“ „Ja, und wie.“ So und hier steht: Die, die da gemeint sind, da heißt

es, die können nicht wieder zur Buße erneuern. Das heißt, die können keine

Reue empfinden über die Sünde. „Oh.“ „Ja gut, das ist der Beweis, du gehörst

- 38 -



nicht  dazu.  Du  hast  ja  Reue  empfunden  und  du  möchtest  zum  Herrn

zurückkehren.“ Und dann gilt Johannes 6: Und wer zu mir kommt (Vers 37),

den  werde  ich  nicht  hinausstoßen.  Wer  zu  dem Herrn  Jesus  kommt,  wird

garantiert angenommen werden. Und die, die ein Problem haben hier, das sind

ja solche, die kommen. Und da muss man weiter erklären, das kommt noch

dazu: Kein Mensch könnte von sich aus Buße tun. In Römer 3 Vers 10 heißt es:

Da ist keiner, der Gott suche, auch nicht einer. Das heißt: Wenn ein Mensch

beginnt, Gott zu suchen, dann ist es, weil der Heilige Geist an ihm wirkt und

ihn zieht, so wie das in Römer 2 Vers 4 steht, dass Gott zieht. Und diese hier,

die gemeint sind in Hebräer 6, die definitiv den Herrn verwerfen, die werden

auch nicht gezogen. Also man kann wirklich mit der Logik jemanden aus der

Klinik holen. Aber man muss das mehr als einmal sagen, das reicht ja nicht

einmal. Einfach nochmals und nochmals erklären: „Schau, das ist nicht dein

Fall. Die können nicht zur Buße kommen. Aber du bist zur Buße gekommen

und es tut dir so leid und du würdest sogar alles geben, wenn du da nur zur

Ruhe ...“ „Ja ja ja wirklich.“ „ Ja, siehst du.“ Also das ist nicht das Problem,

sondern was hier angesprochen wird als Problem, sind solche, die fast bekehrt

sind  und  sie  warten  zu  und  warten  zu  und  dringen  nicht  durch.  Und  der

Hebräerbrief sagt immer wieder: Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet

eure Herzen nicht. 2. Petrus 3 sagt: Paulus hat euch geschrieben, dass ihr die

Langmut des Herrn für Errettung betrachten sollt als Gelegenheit, um wirklich

gerettet zu werden. Und dann sagt der Apostel Paulus Vers 7:

7 Denn das Land, das den häufig darauf kommenden Regen trinkt und

nützliches Kraut hervorbringt für diejenigen, um derentwillen es auch

bebaut wird, empfängt Segen von Gott;

Ja, also ein gutes Stück Land in der Landwirtschaft benutzt, eingesetzt, das

wächst und bringt eben hilfreiches Gemüse und Getreide hervor. Das ist ein

Land, das den Segen von Gott sichtbar bekommt. Aber sagt Vers 8:

8 wenn es aber Dornen und Disteln hervorbringt, so ist es unbewährt

und dem Fluch nahe, und sein Ende ist die Verbrennung.

Dann kann man dieses Landstück vergessen und kann es auch abbrennen, das

bringt  überhaupt  nichts.  Und  das  ist  gemeint  mit  solchen,  die  den  Herrn

endgültig verwerfen und da ist auch gar keine Frucht für Gott zu sehen.

- 39 -



Ja gehen wir weiter mit Vers 9, das habe ich aber schon erklärt. Paulus sagt:

9 Wir sind aber in Bezug auf euch, Geliebte, von besseren und mit der

Errettung verbundenen Dingen überzeugt, wenn wir auch so reden. ,

Er sagt also: Ich gehe eigentlich schon davon aus, dass es bei euch nicht so

ist. Aber man muss davon sprechen und es ist darum wichtig, dass wir das

wissen:  Es  gibt  die  Möglichkeit,  dass  Menschen  wirklich  so  äußerlich  zum

Glauben kommen, fast bekehrt sind. Und wir könnten sogar denken, die sind

bekehrt, aber dann plötzlich nichts mehr, sie verwerfen alles. Und sie kommen

auch nach Jahren nie mehr zurück. Nun, wir müssen jetzt nicht sagen, nach

zehn Jahren, jetzt ist es eindeutig, ja. Ich würde weiter beten. Aber was mir

hilft,  ist,  zu  wissen,  dass  es  dieses  Phänomen  gibt  von  solchen,  die  ganz

bewusst sich abwenden und Feinde Gottes werden bis zum Lebensende. Das ist

möglich. Das kann man erleben, aber wir werden hier nicht aufgerufen, die

Diagnose zu stellen. Aber wir müssen wissen, dass es diesen Fall geben kann.

Und wir  müssen wissen,  dass die,  die  eben so reuig sind und denken,  sie

hätten das gemacht, dass das genau nicht diese Leute sind. Die müssen wir

um jeden Preis herausholen, so wie Abraham mit dem Schwert Lot aus der

Gefangenschaft geholt hat, ja, 1. Mose 14. Und dann Vers 10:

10 Denn Gott  ist  nicht  ungerecht,  euer  Werk  zu vergessen und  die

Liebe, die ihr für seinen Namen bewiesen habt, da ihr den Heiligen

gedient habt und dient. 

Also so von der weiten Perspektive sieht Paulus, wie viel  Gutes getan wird

unter den Messias gläubigen Juden, unter den Hebräern, und all diese Hingabe

und Liebe an den Herrn sind eigentlich Beweise von echter Bekehrung. Aber

eben wichtig ist: Fast bekehrt ist überhaupt nicht bekehrt, das kann man hier

lernen. Dann Vers 11:

11 Wir  wünschen  aber  sehr,  dass  jeder  von  euch  denselben  Fleiß

beweise zur vollen Gewissheit der Hoffnung bis ans Ende,

Also das ist der Wunsch des Schreibers: Ich möchte, das es nicht so einfach

allgemein gilt für euch Hebräer, sondern für jeden einzelnen, dass er wirklich

Energie  zeigt,  dass  er  sich  ganz  übergibt  dem  Herrn  und  zur  völligen

Gewissheit kommt, zur richtigen Heilsgewissheit durchdringt und dann auch

zeigt bis am Ende, dass er dran bleibt. Und dann sagt er:

- 40 -



12 damit ihr nicht träge werdet, sondern Nachahmer derer, die durch

Glauben und Ausharren die Verheißungen erben.

Er sagt: Es gibt so schöne Beispiele von Menschen, die eben im Glauben dran-

geblieben sind, gewartet haben geduldig, bis Gott das, was er versprochen hat,

auch erfüllt hat. Jetzt kommt ein Beispiel Abraham Vers 13:

13 Denn als Gott dem Abraham die Verheißung gab, schwor er, weil er

bei keinem Größeren zu schwören hatte, bei sich selbst 14 und sprach:

„Wahrlich, reichlich werde ich dich segnen, und sehr werde ich dich

mehren.“

Also Abraham hat Gott  Dinge verheißen. Und wir wissen, Abraham hat der

Verheißung Gottes geglaubt. Und dieser Verheißung hat Gott sogar noch einen

Schwur dazugegeben. Gott muss ja nicht schwören. Was er sagt, ist ja immer

die Wahrheit. Aber in 1. Mose 22 da schwört Gott dem Abraham. Warum? Das

wird gleich erklärt.

15 Und  nachdem  er  [Abraham] so  ausgeharrt  hatte,  erlangte  er  die

Verheißung.

25 Jahre musste er warten, bis Isaak geboren wurde. Das war eine Glaubens-

prüfung. Aber der Glaube ist eben bis zum Schluss gegangen, bis die Erfüllung

kam. Und daran sieht man, dass Abraham ein echter Gläubiger war. Der ist

nicht plötzlich ausgestiegen. Dann wird erklärt:

16 Denn Menschen schwören bei einem Größeren, und der Eid ist ihnen

das Ende allen Widerspruchs zur Bestätigung;

Also im Judentum ist das so: Ein Schwur muss abgelegt werden bei Gott, der

höher ist als wir, ja, vor einem Größeren. Und wenn man vor Gott feierlich

einen Schwur ablegt, bedeutet das: Es ist ein No Go, absolut unmöglich, dass

man das wieder bricht. Und dann steht Vers 17:

17 worin Gott, da er den Erben der Verheißung die Unwandelbarkeit

seines Ratschlusses überreichlicher beweisen wollte, sich mit einem

Eid verbürgt hat,

Also Gott  hat Abraham gegenüber geschworen,  weil  er  wollte,  das es ganz

ganz ganz ganz klar ist für Abraham, dass die Verheißung von Isaak und über

Isaak dann an das Volk Israel und über das Volk Israel dann der Messias als

- 41 -



Segen für alle Völker, dass das wirklich kommt. Und damit hat er es unter-

strichen mit einem Schwur. Und dann wird weiter erklärt:

18 damit wir durch zwei unwandelbare Dinge [Das heißt durch das Wort

Gottes  an  sich,  das  ist  unwandelbar,  und  dann  noch  einen  Schwur  dazu.]

durch zwei unwandelbare Dinge – wobei es unmöglich war, dass Gott

lügen würde – einen starken Trost hätten, die wir Zuflucht genommen

haben zum Ergreifen der vor uns liegenden Hoffnung,

Also Gott  kann nicht lügen.  Wichtig,  wenn man jemandem erklärt,  Gott  ist

allmächtig, dann heißt das nicht, dass Gott lügen kann. Es gibt ausdrücklich

Dinge in der Bibel in Bezug auf Gott gesagt, die Gott nicht kann: Er kann nicht

lügen.  Er  kann  sich  selber  nicht  verleugnen,  er  kann  also  nicht  handeln

entgegen seinem eigenen Wesen (2. Timotheus 2). Aber Gott kann alles tun,

was er will. Aber er wird nie lügen wollen. Allah im Koran lügt. Er kann lügen.

Aber der Gott der Bibel kann nicht lügen, ist unmöglich. Aber eben durch sein

Wort, das immer wahr ist, und durch den Schwur, wollte er uns ganz besonders

zeigen: Was er uns zusagt, das ist so und darum sollen wir eben festhalten bis

am Schluss. Und drum sagt er: Durchdringen und diesen Glauben auch leben

bis zum Schluss. Und jetzt sagt er: Wir haben Zuflucht genommen zu vor uns

liegenden Hoffnung. Wo liegt unsere Hoffnung? Wir wissen: im Himmel. Aber

jetzt wird hier gesagt, diese Hoffnung, 

19 die wir als einen sicheren und festen Anker der Seele haben, der

auch  in  das  Innere  des  Vorhangs  hineingeht,  20 wohin  Jesus  als

Vorläufer für uns hineingegangen ist, der Hoherpriester geworden ist

in Ewigkeit nach der Ordnung Melchisedeks.

Oh, was heißt denn das? Also wir haben diese feste Hoffnung: Wir werden

einmal in die himmlische Herrlichkeit eingehen als wahre Gläubige. Da gehen

wir durch all die Schwierigkeiten, aber wir halten im Glauben fest und dann

gehen wir einmal in den Himmel. Aber der Herr Jesus ist schon dort. Er ist ja

als Mensch in den Himmel gegangen und vor dem Thron Gottes erschienen im

Allerheiligsten und hat sich dann auf die rechte Seite gesetzt auf dem Thron.

Und jetzt wird hier gesagt: Wir haben diese Hoffnung als einen sicheren und

festen Anker der Seele. Anker, das ist doch etwas aus der Schifffahrt und jetzt

geht es doch da um das Priestertum, Jesus, als  er  in das Allerheiligste im

- 42 -



Himmel eingegangen ist. Wie kann man Schifffahrt mit Priestertum verbinden?

Das wird hier gemacht, und zwar auf eine ganz besondere Art. Hier heißt es,

wir  haben einen sicheren und festen Anker,  diese Hoffnung, die wir haben,

einmal die Herrlichkeit zu erreichen. Und als wahre Gläubige werden wir nicht

abfallen, sondern werden das Ziel erreichen. Das ist ein sicherer und fester

Anker der Seele. Und dieser Anker geht hinein in das Innere des Vorhangs, ins

Allerheiligste, wohin Jesus als Vorläufer hineingegangen ist. Vorläufer ist auf

Griechisch  'prodromos'. Das war u.a. ein Schifflein in der alten Welt, das bei

gefährlichen  Hafen  mit  Klippen  und  unsichtbaren  Untiefen  hinausging,  um

schließlich den Anker eines großen Schiffes in Empfang zu nehmen. Und das

kleine Schiffchen, der Vorläufer, geht dann als Kenner, der da im Schifflein ist,

zwischen  den  Klippen  hindurch  und  zieht  das  große  Schiff  sicher  in  den

ersehnten Hafen. Also das heißt: Der Herr Jesus ist vorausgegangen in den

Himmel  und  er  hält  uns  fest  mit  unserem Anker  und  zieht  uns  hinein  ins

himmlische Heiligtum. So werden wir das Ziel erreichen. Selber könnten wir es

nicht. Wir würden an den Klippen zerschellen. Aber er ist die Garantie, dass die

wahren Gläubigen nicht abfallen, sondern das Ziel erreichen. Und jetzt noch

etwas. Das ist eine Anspielung auf einen Brauch im Judentum: Man hat dem

Hohenpriester am Jom Kippur ein Seil am Bein angebracht. Und zwar musste

man ja immer Angst haben, wenn das Opfer irgendwie unwürdig dargebracht

worden  war,  dass  Gott  das  Opfer  ablehnt  und  der  Hohepriester  im  Aller-

heiligsten tot umfallen würde. Und wer holt ihn dann raus? Es darf ja nur der

Hohepriester am Jom Kippur hineingehen und wenn er tot ist, das geht grad

gar nicht. Man muss ihn evakuieren können. Und darum, man ließ ihn rein an

einem Seil. Konnte man immer wieder diesen Kontakt haben, er lebt noch, das

Seil bewegt sich. Ja, aber im Todesfall hätte man ihn evakuieren können. Und

wo steht das? Ich hab die Stelle genau angegeben, in Sefer Zohar, parschath

'acharei moth, 67 a und nochmals  parschath 'emor, 102a. Also das ist nicht

einfach so ein Geschichtlein, das man irgendwo lesen kann und dann, wenn

man  nachprüft,  stimmt's  dann  doch  nicht.  Es  gibt  doch  viele  solche

Geschichten. Und drum sind Quellen und Fußnoten so wichtig. Man behauptet

manchmal Dinge, die einfach nicht stimmen. Dann muss man immer sagen:

Und  die  Quellen?  Also  die  Quelle  ist  da.  Aber  sieht  man  jetzt,  wie  das

- 43 -



umgekehrt wird? Dort für diese sterblichen Hohenpriester musste man Angst

haben,  dass  man  sie  herausholen  musste.  Aber  der  Herr  Jesus  ist  hinein-

gegangen, um uns zu sichern, um uns reinzuholen ans himmlische Ziel. Und so

gibt er uns die Garantie, wenn wir uns wirklich bekehrt haben und nicht nur

einfach geschmeckt haben und teilhaftig geworden sind Heiligen Geistes, wenn

wir wirklich den Herrn Jesus als unseren Retter angenommen haben und unser

ganzes Leben übergeben haben, dann dürfen wir wissen: Er bringt uns ans Ziel

und wir haben da einen Anker der Seele. Und der Herr Jesus hat diesen Anker

ergriffen  und  er  ist  schon  am  Ziel  und  zieht  uns  hin,  so  dass  wir  das

himmlische Ziel auch erreichen. 

Und jetzt habe ich wieder Mal zu viel versprochen. Kapitel 7 für nächstes Mal.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -


