Der Hebraerbrief — Teil 3 (Kap. 3,1-4,16):
Echter Glaube oder Abfall

Thema

e Wir sehen Jesus

Aufbau

I. Die Erhabenheit des Messias (1,1 —7,28)

1. Jesus, der Sohn Gottes, ist grosser als die Engel (1,1-14)
Einschub I: Warnung vor Abfall: Die grosse Errettung (2,1-4)
2. Jesus, der Menschensohn, grosser als alle Menschen auf Erden (2,5-18)
3. Jesus ist grosser als Mose (3,1-6)
Einschub II: Warnung vor Abfall: Jesus ist grosser als Josua (3,7 — 4,13)
4. Jesus grosser als Aaron (4,14 — 5,10)
Einschub I1I: Warnung vor Abfall: Fortschritt im Glauben und vo6llige Errettung (5,11
—-6,20)
5. Jesus, Hohepriester nach der Ordnung Melchisedeks (7,1-28)

I1. Die Erhabenheit des messianischen Bundes (8,1 — 10,18)

1. Jesus, der Mittler eines besseren Bundes (8,1-13)
2. Jesus und der himmlische Tempel (9,1-10)
3. Jesus und sein besseres Opfer (9,11 —10,18)

II1. Die Erhabenheit des messianischen Glaubensweges (10,19 — 13,25)

1. Jesus und der neue Weg ins himmlische Heiligtum (10,19-22)
Einschub IV: Warnung vor Abfall: Der bessere und bleibende Besitz (10,23-34)
2. Jesus, der Anfanger und Vollender des Glaubens (10,35 —12,11)
Einschub V: Warnung vor Abfall: Verbundenheit mit dem himmlischen Jerusalem
(12,12 -13,7)
3. Jesus und der Weg hinaus aus dem Lager (13,8-16)
Einschub VI (Schlussermahnung): Jesus, der grosse Hirte der Schafe (13,17-25)

Kapitel 5

e VI1: Die grundlegende Aufgaben der aaronitischen Hohepriester war: Darbringung von
Opfern fiir andere Menschen.

e V2: Aaronitische Hohepriester hatten Verstédndnis fiir menschliches Versagen vor Gott,
weil sie selber auch gefallene und irrtumsfahige Menschen waren.

e V3: Sie mussten zuerst fiir ihr eigenes Siindenproblem Opfer bringen, und dann auch fiir
andere Menschen.

e V4: Niemand kann sich selber zum Hohepriester machen. Man muss dazu von Gott
ernannt werden, so war es auch fiir Aaron, den ersten Hohepriester Israels.

® V5-6: Der Messias Jesus hat sich nicht selber zum Hohepriester gemacht. Gott, der Vater,
der ihn auch als Mensch gezeugt hat (Ps 2,7), hat ihn zum Hohepriester nach der Ordnung
Mechisedeks ernannt (Ps 110,4).

e V7:Im Garten Gethsemane hat der Herr Jesus mit starkem Geschrei und mit Tranen Gott,
den Vater, um Rettung aus dem Tod (= Auferstehung) gebeten. Achtung: Nicht ,,vor* dem
Tod, sondern ,,aus* dem Tod (vgl. die muslimische Verfialschung dieser Stelle, um zu


andre
Schreibmaschine
Der Hebräerbrief – Teil 3 (Kap. 3,1-4,16):
Echter Glaube oder Abfall


belegen, dass Jesus (wie der Koran behauptet) nicht gestorben sei (S 4,157-158). Dieses
Gebet aus Heb 5,7 wurde erhort (vgl. Ps 22,22).

e V8: Als ewiger Sohn Gottes war der Herr Jesus von Ewigkeit her dem Vater gleichgestellt

(vgl. Phil 2,5; Joh 5,18; Sach 13,7: hebr. ‘amith = ,,Genosse* = ,,Gleichgestellter). Er
musste nicht ,,gehorchen®. Aber durch seine Menschwerdung erniedrigte er sich selbst
(Phil 2,5ff). Er wurde Diener und Mensch. Dadurch machte er die vollig neue Erfahrung,
was ,,gehorchen beinhaltet. ,,Lernen* bedeutet nicht, dass er einen Widerstand gegen
Gehorsam in sich hatte so wie wir von Natur slindige Menschen. Es bedeutet nur, dass es
eine vollig neue Erfahrung war! Beachte zudem: Der Text sagt nicht ,,weil er Sohn war®,
sondern ,,obwohl er Sohn war*“! Das macht klar, dass es hier um den ewigen Sohn geht,
der dem Vater gleichgestellt ist.

e VO: Das Endziel seines Gehorsams war die Hingabe als Opfer am Kreuz (Phil 2,5-9). So
wurde er der Urheber des Heils fiir alle, die an ihn glauben. => ,,glauben* = ,,gehorchen*
(vgl. Joh 3,36b: ,,nicht gehorcht* = nicht glaubt)

e V10: Als der Herr Jesus nach der Himmelfahrt vor dem Thron Gottes erschien, wurde er
gemadss Ps 110,4 als ,,Hohepriester nach der Ordnung Melchisedeks* begriisst.

e VI11I: Dieses Thema ist schwierig zu erkldren, wenn die Horer nicht gut aufnahmeféhig
sind.

e VI12: Das geistliche Wachstum der Hebréer war dusserst mangelhaft. Eigentlich sollten sie

als Erwachsene fdhig sein, andere zu unterweisen. Sie waren jedoch immer noch
geistliche Sauglinge (1Kor 3,1-2), denen die Grundlagen des Glaubens beigebracht
werden miissten.

e VI13: Solche, die geistliche Sduglinge sind, haben Mangel an geistlicher Erfahrung im
Umgang mit dem Wort Gottes.

e VI14: Geistlich Erwachsene konnen schwierige geistliche Themen und Zusammenhinge
der Bibel verstehen. Durch ihre geistliche Erfahrung sind sie in der Lage, zwischen Gut
und Bdse zu unterscheiden.

Kapitel 6

e VI1-2: Die Hebrder werden ermutigt, Fortschritte zu machen und Erwachsene zu werden.
Sie sollten auf den Glaubensgrundlagen aus dem Judentum aufbauen. Zu den jiidischen
Grundlagen gehort:

1. Das Bekennen und Bereuen von Siinden (,,tote Werke* = Taten, die vor Gott nicht
zahlen, weil sie aus dem Unglauben hervorgegangen sind); vgl. 3Mo 5,5; Ps 32
2. Der Glaube an die Existenz Gottes; vgl. 1Mo 1,1
3. Die Lehre von den Ritualbiddern; vgl. 3Mo 15; 4Mo 19
4. Handeauflegung; vgl. 3Mo 1,4
5. Totenauferstehung; vgl. Hi 19,25; Jes 26,19; Dan 12,2
6. Das ewige Gericht; vgl. Dan 12,2b
e V3: Wachstum erfordert: Unser Wollen und Gottes Wirken
e V4-5: Abfall von Bekennern unter den Hebrdern. 5 Kennzeichen:
o ,erleuchtet”: Sie haben die Wahrheit erkannt (Heb 10,26; 2Pet 2,20).
o ,die himmlische Gabe geschmeckt“: Sie haben einen Begriff davon bekommen,
wie herrlich der Himmel sein muss. (,,schmecken # essen!)
o ,teilhaftig Heiligen Geistes: Der Heilige Geist hat an ihnen gewirkt (Joh 16,8).
Sie haben Anteil bekommen an seinem dusseren Wirken an ihnen. Nicht: ,,des
Heiligen Geistes®, sondern ohne bestimmten Artikel => Hinweis auf die Kraft,
und nicht auf die Person. Hier geht es nicht darum, dass sie den Heiligen Geist als



innewohnend empfangen haben (Eph 1,13-14). Nicht: koinonos (starke, innere
Gemeinschaft habend), sondern das schwichere Wort metochos (teilhaftig)

o ,das gute Wort Gottes und die Wunderwerke des zukiinftigen Zeitalters
geschmeckt: Sie haben festgestellt, 1. wie wunderbar Gottes Wort ist (Luk 8,13)
und 2. wie beweiskriftig die Zeichen und Wunder der Apostel sind. (Die Wunder
waren eine Vorwegnahme von dem, was Gott im 1000-jdhrigen Reich tun wird:
Jes 35,5-6). ,,zukiinftiges Zeitalter* = 1000-jdhriges Reich; ,,dieses Zeitalter* = die
jetzige Zeit vor dem Kommen des Messias als Richter der Welt; vgl. Eph 1,21;
Mat 12,32; Rabbiner: ha’olam hazeh = dieses Zeitalter; ha’olam haba ‘= das
zukiinftige Zeitalter (= messianisches Reich)

V6: Die Abgefallenen, die hier im Hebréerbrief gemeint sind, verwerfen Christus bewusst
und definitiv. Sie kdnnen deshalb nicht mehr umkehren. Sie wollen es auch nicht mehr.
Vgl. Heb 10,26-31; Mat 12,31-32

V7-8: Ein Vergleich aus der Landwirtschaft: Ein Land, das niitzliche Pflanzen
hervorbringt, wird gesegnet. Ein Land, das nichts Niitzliches hervorbringt, wird
verworfen.

V9: Paulus muss von diesen Dingen sprechen, um grundsétzlich zu warnen, obwohl er die
Uberzeugung hatte, dass es mit den Hebriiern gut kommt, aber es gab Griinde, besorgt zu
sein, dass gewisse Personen noch nicht vollig zur Bekehrung durchgedrungen waren. Fiir
sie bestand die Gefahr, dass sie sich eines Tages vollig verhdrten und bewusst den Messias
Jesus verwerfen wiirden.

V10: Die Hebréder hatten gute Werke und Liebe an den Tag gelegt, Zeichen, die auf
Neugeburt hinwiesen.

V11: Paulus driickt aus, dass es sein Wunsch ist, dass wirklich alle Hebréer sich als echte,
wiedergeborene Gliubige erweisen, indem sie am Glauben bis zum Ende festhalten (vgl.
Heb 3,6.14).

V12: Die Hebréer sollen sich als Nachahmer der wahren Glaubigen des AT erweisen.
Diese AT-Gldubigen haben treu am Glauben festgehalten haben, bis sie die Erfiillung
erleben durften.

V13-14: Ein Beispiel: Der Glaube Abrahams. Gott hatte Abraham Segen und zahlreiche
Nachkommenschaft verheissen und dies mit einem Schwur unterstrichen (vgl. 1Mo
22,17).

V15: Abraham hielt im Glauben durch. Schliesslich erfuhr er die Erfiillung von Gottes
Zusage. Er bekam den Sohn Isaak.

V16: Menschen miissen bei Gott schworen. Ein Schwur gilt unter Menschen im Kontext
des Judentums (und dariiber hinaus) als absolut zuverldssige Verpflichtung.

V17-18: Gott wollte Abraham, Isaak und Jakob auf besondere Weise klar machen, dass
seine Verheissung absolut zuverldssig ist. Deshalb hat er sein an sich schon zuverldssiges
Wort (weil Gott gar nicht liigen kann, Tit 1,2) zusétzlich mit einem Schwur bekriftigt.
V19-20: Die christliche Hoffnung besteht darin, dass wir wissen, dass wir das Ziel, einmal
in der himmlischen Herrlichkeit ins Allerheiligste einzugehen, erreichen werden. Die
Garantie ist der Herr Jesus. Er ist bereits ins himmlische Allerheiligste eingegangen und
wird uns dorthin hineinziehen. ,,Vorldufer (griech. prodomos) = ein kleines Schiff, das
den Anker eines grossen Schiffes aufnimmt, und das grosse Schiff an den gefahrlichen
Klippen vorbei in den sicheren Hafen hineinzieht. = Anspielung auf die Hohepriester, an
deren Bein ein Seil angebracht wurde, wenn sie am Jom Kippur ins Allerheiligste hinein
gingen, um sie im Todesfall von dort evakuieren zu konnen (vgl. Sefer Zohar, parschath
‘acharei moth, 67a; parschath ‘emor, 102a). =» Umkehrung der Verhéltnisse!



Kapitel 7

V1-2: Kurze Zusammenfassung der Ereignisse in 1Mo 14. Ubersetzung der Namen. =
Anleitung zum Predigen!

V3: In der Beschreibung Melchisedeks in 1Mo 14 wird nichts iiber Geburt und Tod, iiber
Eltern und weitere Vorfahren gesagt. Er wird einfach als existierend / lebend beschrieben.
Dadurch besteht eine Ahnlichkeit mit dem ewigen Sohn Gottes (Spr 30,4; Joh 16,27), der
wirklich keinen Anfang und kein Ende hat. = Nicht nur das, was in der Bibel steht, ist von
Bedeutung, sondern auch das, was nicht da steht!

V4: Abraham gab Melchisedek den Zehnten ab. Damit wird klar gemacht, dass Melchisedek
einen hoheren Rang als Abraham innehatte!

V5: Der Stamm Levi hatte das Recht bekommen, den Zehnten von den iibrigen Stimmen fiir
sich entgegenzunehmen (4Mo 18,20-24).

V6: Melchisedek hatte von der Abstammung her keinen Bezug zu Abraham bzw. zu Israel.
Dennoch hat er den Zehnten von Abraham entgegen genommen. Zudem hat er Abraham
gesegnet.

V7: Es gibt einen allgemein anerkannten Grundsatz im Judentum: Der Segnende ist immer
hoher in der Position als der, der gesegnet wird. => Melchisedek hat eine hohere Position als
Abraham.

V8: Die Leviten werden als sterbliche Menschen beschrieben. Melchisedek wird einfach als
existierend / lebend dargestellt. Uber seinen Tod wird gar nicht geredet.

V9: Der Stamm Levi musste gewissermassen via Abraham den Zehnten an Melchisedek
abgeben.

V10: Die abrahamitischen Gene von Levi waren zur Zeit Melchisedeks noch in Abraham
gespeichert.

V11: Obwohl das levitische Priestertum zur Zeit von David schon lange existierte, wurde in
Psalm 110,4 geoffenbart, dass der Messias einmal Priester nach einer anderen Ordnung sein
wiirde als Levi, ndmlich nach der Ordnung Melchisedeks. Damit wird klar: Das Priestertum
von Levi war niemals etwas Vollkommenes und Endgiiltiges, sonst hitte es keinen Bedarf fiir
ein anderes Priestertum gemaéss Ps 110 gegeben. In Verbindung mit diesem gemiss dem AT
(1) nicht vollkommenen Priestertum wurde Israel das Gesetz vom Sinai gegeben.

V12: Da das Priestertum von Levi unzertrennlich mit dem Gesetz vom Sinai
zusammengehdrt, musste es zu einer grundlegenden Anderung des Gesetzes kommen, wenn
der Messias das Priestertum nach Melchisedek antreten wiirde.

V13: Der Messias sollte aus dem Stamm Juda kommen (Jes 11,1; Jer 23,5). Der Stamm Juda
hatte aber keinen Bezug zum Priestertum der Thora.

V14: Jesus Christus kam aus dem Stamm Juda: Luk 3,33; Off 5,5

V15: Der Messias aus dem Stamm Juda sollte aber Priester nach der Ordnung Melchisedeks
sein.

V16-17: Hinzu kommt, dass das messianische Priestertum nach der Ordnung Melchisedeks
nicht auf einem gottlichen Gebot beruht, das sich auf einen durch den Tod begrenzten Dienst
bezieht, sondern auf jemanden, der ewig lebt und diesen Dienst ewig weiterfithren kann. Das
wird klar so bezeugt in Ps 110,4.

V18: Daraus folgt, dass das aaronitische Priestertum geméss der Thora durch das Priestertum
des Messias abgelost und annulliert werden sollte, weil es die vollige Erlésung und vollige
Vergebung nicht bringen konnte.

V19: Das Gesetz konnte nicht Erlosung und vollige Vergebung bewirken. Aber die Hoffnung,
die der Messias gebracht hat, ist etwas viel Besseres. Auf dieser Grundlage konnen die
Gldubigen heute einen standigen Zugang zu Gott haben.



V20-21: Die Ernennung des Messias zum Priester geschah durch einen géttlichen Schwur (Ps
110,4). Im Kontrast dazu wurde das levitische Priestertum nicht durch einen Schwur bestatigt.
V22: Der Messias hat einen Bund zustande gebracht, der besser ist als der Bund vom Sinai.
V23: Die levitischen Priester mussten stidndig durch neue abgelost werden, weil eine
Generation um die andere jeweils verstarb.

V24: Das messianische Priestertum bleibt ohne Verdnderung, weil der Messias ab seiner
Ernennung ewig lebt.

V25: Deshalb kann der Messias den Glaubigen, die durch ihn Zugang zu Gott haben, durch
alle Schwierigkeiten und Noéte hindurch helfen und sie sicher ans Ziel bringen. Er ist immer
fiir sie da, weil er ewig lebt und nie abgelost werden muss. Der Messias betet im Himmel fiir
die Erlosten.

V26: Der messianische Hohepriester ist ganz anders als die levitischen Hohepriester: Er ist in
jeder Hinsicht vollkommen und erhaben.

V27: Er muss nicht wie die siindigen Hohepriester fiir sich opfern. Er muss nicht standig fiir
die anderen Menschen Opfer darbringen. Sein Opfer hat er ein fiir alle Mal vollbracht.

V28: Die Thora steht in Verbindung mit schwachen Hohepriestern. Das messianische
Schwurwort aus Ps 110 kam zeitlich Jahrhunderte nach dem Gesetz. Es steht in Verbindung
mit dem ewigen Sohn, der vollkommen ist.

Roger Liebi, Februar 2019



