
Der Hebräerbrief – 03 – 3,1 – 4,16 – ID R190.03

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

01.12.2018

ID R190.03

Wir  kommen  heute  Nachmittag  zu  Kapitel  3  im  Hebräerbrief.  Ich  lese  die

ersten Verse Hebräer 3 ab Vers 1:

1 Daher,  heilige  Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,

betrachtet  den  Apostel  und  Hohenpriester  unseres  Bekenntnisses,

Jesus, 2 der treu ist dem, der ihn gesetzt hat, wie es auch Moses war in

seinem ganzen Haus.  3 Denn dieser ist größerer Herrlichkeit würdig

geachtet worden als Mose, insofern größere Ehre als das Haus der hat,

der es bereitet hat.  4 Denn jedes Haus wird von jemandem bereitet;

der aber alles bereitet hat,  ist  Gott.  5 Und Moses war zwar treu in

seinem ganzen Haus als Diener – zum Zeugnis von dem, was hernach

geredet  werden  sollte  –,  6 Christus  aber  als  Sohn über  sein  Haus,

dessen Haus wir sind, wenn wir wirklich die Freimütigkeit  und den

Ruhm der Hoffnung bis zum Ende standhaft festhalten. 

Zunächst bis hierhin. Wir sehen Kapitel 3 Vers 1 das erste Wort 'deswegen'

oder 'daher' drückt aus: Das ist die Schlussfolgerung aus Kapitel 2. Also das,

was wir letztes Mal betrachtet haben, das führt jetzt zu einer Schlussfolgerung,

und zwar mit einem Aufruf, Jesus zu betrachten: Betrachtet den Apostel und

Hohenpriester  unseres  Bekenntnisses  Jesus,  der  treu  ist.  Der  Hebräerbrief

könnte  ja  gut  überschrieben werden mit  'Jesus  sehen'.  Es  gibt  auch einen

Kommentar über den Hebräerbrief mit diesem Titel, Original im Holländischen

herausgegeben 'Jezus zien'. Und wirklich, in diesem Brief finden wir 5 x das

Thema 'Jesus sehen'. Letztes Mal hatten wir das schon in Kapitel 2 Vers 9: Wir

- 1 -



sehen aber Jesus, der für kurze Zeit unter die Engel wegen des Leidens des

Todes  erniedrigt  war,  mit  Herrlichkeit  und  Ehre  gekrönt.  Ich  habe  damals

erklärt in Kapitel 2, der Ausdruck 'mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt' ist in der

Septuaginta-Übersetzung, der ältesten griechischen Übersetzung der Bibel aus

dem 3. Jahrhundert v. Chr., verwendet worden in 2. Mose 28 zur Beschreibung

der  hohenpriesterlichen  Kleidung  zur  Herrlichkeit  und  zum Schmuck  wurde

übersetzt mit 'Herrlichkeit und Ehre'. Und darum kann man sagen, es geht hier

darum, Jesus Christus zu sehen als den Hohenpriester im Himmel.  Und da

haben wir das Wort 'sehen': Wir sehen Jesus jetzt mit Herrlichkeit und Ehre

gekrönt. Natürlich nicht mit unseren Augen, sondern es ist das, was Epheser 1

Vers 18 nennt 'die Augen des Herzens' erleuchtet durch den Heiligen Geist, die

eben Dinge sehen können, die unsere natürlichen Augen nicht sehen können.

Hier haben wir im Griechischen das Wort 'blepo'. Das ist das normale Wort für

'sehen'.  Jedes  mal  in  den  5  Stellen  über  'Jesus  sehen'  wird  ein  anderes

griechisches Wort verwendet. Also hier das normale Wort für 'sehen', aber es

ist  eben  ein  geistliches  Sehen,  das  nur  die  Herzens-Augen  können,  jetzt

wahrzunehmen durch die Beschreibung des Wortes Gottes, Jesus Christus ist

der Hohepriester in der himmlischen Herrlichkeit. Jetzt hier beim 2. Mal Kapitel

3  Vers  1:  Daher  heilige  Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,

betrachtet  den  Apostel  und  Hohenpriester.  Das  Wort  'betrachten'  hier

'katanoeo' auf  Griechisch  bedeutet  'bemerken,  beobachten,  kennenlernen,

betrachten,  überlegen,  erwägen,  nachdenken'.  Also  nicht  nur  einfach

'wahrnehmen' mit den Augen des Herzens, sondern darüber nachdenken: Wer

ist  Jesus  Christus?  Das  Erwägen,  auch  Beobachten,  Bemerken,  näher

Kennenlernen, zu dem werden wir hier aufgerufen. Und die weiteren Versen,

die ich dann aber später weiter ausführen werde, Kapitel 7 Vers 4, wo es im

Zusammenhang um Melchisedek geht,  und dann Kapitel  12 Verse 2 und 3,

jedes Mal wieder ein anderes Wort. Es wird eine andere Nuance des Sehens

vorgestellt. Aber hier sehen wir 'sehen' verbunden mit 'nachdenken'. 'Noeo', da

steckt das Wort  'nus' drin,  das ist  das normale Wort  im NT für 'Verstand'.

Glaube und Verstand, das sind nicht zwei verschiedene Dinge. Und um Christ

zu werden, muss man nicht den Verstand in der Garderobe abgeben. Aber der

verdunkelte Verstand nach Epheser 4 wird eben erleuchtet, so dass man den

- 2 -



Verstand  richtig  verwenden  kann.  Und  wenn  wir  den  Verstand  richtig

verwenden, geleitet durch den Heiligen Geist, dann ist es so herrlich, eben die

Herrlichkeiten des Herrn Jesus zu erkennen in seinem Wort. Und das haben wir

ganz besonders im Hebräerbrief vor uns. Darum wird ja auch im Hebräerbrief

am Anfang kein Gruß genannt, auch kein Name des Autors wird erwähnt. Es

geht hier wirklich gleich von Anfang an um die Herrlichkeit des Sohnes Gottes.

Er soll hier in einer ganz besonderen Weise vor die Herzen gestellt werden. 

Wir werden heute noch auf das Thema zurückkommen, dass der Apostel Paulus

den Hebräerbrief geschrieben hat. Aber weil es eben ein Hebräerbrief ist, das

heißt,  ein Brief  an Juden gerichtet,  verwendet er  schon gar nicht den Titel

'Apostel', denn Paulus war im Kontrast zu den zwölf Aposteln, die eingesetzt

wurden als Zeugen für die zwölf Stämme Israels, war er der Apostel für die

Nationen. Das war seine Aufgabe, wie uns Galater 2 ganz deutlich macht. Aber

dass er der Apostel der Nationen war, bedeutete nicht, dass er keinen Dienst

hatte  an  den  Juden.  Das  sehen  wir  in  der  Apostelgeschichte.  Er  ging  als

Heiden-Missionar von einer Stadt zur anderen, aber zuerst hat er als Brücken-

kopf die Synagoge gesucht und hat wirklich verwirklicht, was Römer 1 Vers 16

sagt: Das Evangelium ist Gottes Kraft zum Heil jedem Glaubenden, dem Juden

zuerst als auch dem Griechen. Und er hat das verwirklicht in seiner Mission, er

hat zuerst die Juden aufgesucht und dann ist er auch zu den Heiden gegangen,

was sein besonderer Auftrag war. Nun, jetzt ist klar, warum er im Hebräerbrief

sich  bestimmt  nicht  als  Apostel  vorstellt,  weil  er  hier  an  Hebräer,  an

messianisch gläubige Juden schreibt. Aber – noch ein weiterer Grund – hier im

Hebräerbrief stellt er den Herrn Jesus vor mit dem Titel 'Apostel': Daher heilige

Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,  betrachtet  den  Apostel  und

Hohenpriester  unseres  Bekenntnisses.  Apostel  kommt  von  'apostello' –

'senden'. Apostel heißt Gesandter. Aber mit dem Zusatz 'Apostel Jesu Christi'

werden  die  Apostel  im  NT  bezeichnet  als  solche,  die  eine  ganz  besondere

Autorität von dem Herrn Jesus bekommen haben im Blick auf den Aufbau der

Gemeinde, bestehend aus Juden – die 12 Apostel – und bestehend aus Heiden

– der Apostel Paulus als Apostel der Heiden. Das Wort kann im NT an gewissen

Stellen verwendet werden im Sinn von 'Missionar'. Aber 'Apostel Jesu Christi'

meint eben nicht einfach ein Missionar. Diese zwölf für Israel und der Apostel

- 3 -



Paulus für die Heidenvölker, das waren nicht einfach nur Missionare, sondern

die  hatten  eine  ganz  spezielle  Autorität  zum Aufbau  der  Gemeinde,  die  ja

Apostelgeschichte 2, Pfingsten, etwas ganz Neues war. Der Herr Jesus hat ja

angekündigt in Matthäus 16: Auf diesen Felsen werde ich meine Gemeinde

bauen,  meine  Ekklesia.  Die  gab  es  damals  noch  nicht.  Im  AT  wird  man

vergeblich nach der Gemeinde suchen. Es war ein Geheimnis, sagt Epheser 3.

Und  dieses  Geheimnis  wurde  umgesetzt  ab  Pfingsten  und  da  hatten  diese

Apostel  eine ganz besondere Aufgabe in  der  Grundlegung.  Darum heißt  es

auch in Epheser 2 Vers 20, dass die Gemeinde aufgebaut ist auf die Grundlage

der  Apostel  und  Propheten,  neutestamentlichen  Propheten  wie  Markus,  der

kein Apostel war, Lukas ebenso, Judas, Bruder des Herrn, und Jakobus, die den

Jakobusbrief bzw. den Judasbrief geschrieben haben. Auf dieser Grundlage sind

die aufgebaut.

Aber hier  geht es um eine ganz andere Blickrichtung: Der Herr  Jesus wird

genannt 'der Apostel unseres Bekenntnisses'. Er ist der ewige Sohn Gottes. Wir

haben in Kapitel 1 gesehen, dass er von Ewigkeit her Gott ist, der Schöpfer

war, der Ausführende in der Schöpfung. Vom Vater kamen die Pläne, aber die

Ausführung  geschah  durch  den  Sohn  Johannes  1  Vers  3.  So  wird  er  uns

vorgestellt  in Hebräer 1. Und dieser ewige Sohn Gottes kam als Mensch in

diese  Welt  von  dem Vater  gesendet  und  darum wird  er  hier  genannt  'der

Apostel',  von  Gott  gesandt  in  diese  Welt.  Aber  hier  wird  er  auch  genannt

'Hoherpriester',  Apostel  und Hoherpriester.  Wenn wir  denken an den ersten

Hohenpriester Israels, Aaron, er hatte die Aufgabe, das Volk Israel zu vertreten

und gewissermaßen von dem Volk herkommend zu Gott zu kommen und zu

Gott zu sprechen. Also beim Apostel haben wir das: Der Sohn Gottes ist von

Gott  her  gekommen,  um zu  uns  zu  sprechen  in  Autorität,  so,  wie  das  in

Hebräer  1,1  gesagt  wird:  Nachdem  Gott  vielfältig  und  auf  vielerlei  Weise

ehemals zu den Väter geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser

Tage zu uns geredet im Sohn. Und nicht nur durch den Sohn wie durch die

Propheten, sondern es wird ein anderer Ausdruck verwendet im Griechischen:

er hat geredet im Sohn. Das heißt: In der Person des Sohnes hat der ewige

Gott zu uns gesprochen. Das ist der Apostel. Aber als Hoherpriester vertritt der

Herr Jesus uns, die Gläubigen, und geht zu Gott. Und er hat durch sein Opfer

- 4 -



vor Gott alles in Ordnung gebracht. Das war ja gerade der Schluss von Kap. 2

Vers 17: Daher musste er in allem den Brüdern gleich werden [Davor geht es

darum, er musste ein wirklicher Mensch werden.], auf dass er in den Sachen

mit Gott ein barmherziger und treuer Hoherpriester werden möchte, um die

Sünden  des  Volkes  zu  sühnen.  Denn  worin  er  selbst  gelitten  hat,  als  er

versucht wurde [von außen her versucht wurde], vermag er denen zu helfen,

die versucht werden. Und jetzt die Schlussfolgerung: Daher betrachtet ihn, er,

der so gekommen ist, um zu uns zu sprechen wie Mose. Das war eben die

Aufgabe  von  Mose.  Mose  war  der  erste  Bibelschreiber,  der  uns  die  ersten

5 Bücher der Bibel übermitteln musste. Das wurde die Basis für alle weiteren

Bibelbücher bis zur Offenbarung. Und weiter hat er auch das Buch Hiob Israel

übergeben. Das Buch Hiob handelt von einer früheren Zeit vor Mose aus den

Jahrhunderten nach der Sintflut. Aber das Buch Hiob, so wie wir es in der Bibel

haben, wurde dann von Mose Israel übergeben, wie das im Talmud überliefert

wird in dem Traktat Bava batra, und natürlich auch Psalm 90. Im Titel steht

'Gebet Moses, des Mannes Gottes'. Das war die Bibel beim Tod von Mose. Und

danach kam ein weiteres Buch dazu mit dem Buch Josua. Und so ist die Bibel

gewachsen.  Aber  eben  Mose  wurde  geschickt  von  Gott,  um  zu  Israel  zu

sprechen,  das  Wort  Gottes  zu  bringen.  Und  damit  war  er  ein  kleiner

Vorgeschmack auf  den Messias  hin,  den Sohn Gottes,  der  einmal  kommen

sollte,  um die ganze Offenbarung Gottes zu vollenden, um alles  zu uns zu

sprechen,  was  noch  geoffenbart  werden  sollte.  Er  ist  der  Apostel  und

andererseits eben der Hoherpriester, der sich mit uns einsgemacht hat und als

unser Stellvertreter vor Gott erschienen ist mit dem Blut der Versöhnung. Wie

wir dann später in Kapitel 9 sehen werden, er ist mit seinem eigenen Blut in

der Gegenwart Gottes erschienen. Das ist unser Apostel und Hoherpriester.

Und damit ist bereits das Thema angesprochen 'Mose' in Verbindung mit dem

Stichwort  'Apostel',  ja.  Und  darum  wird  hier  gesagt:  Betrachtet  unseren

Apostel und Hohenpriester Jesus, der treu ist dem, der ihn gesetzt hat, wie es

auch Moses war. Und jetzt  wird hier  gezeigt: Der Herr Jesus ist größer als

Mose. Kapitel 1 haben wir gesehen: Er ist größer als die Engel. Kapitel 2: Er ist

größer  als  alle  Menschen.  Darum wird er  in Kapitel  1  als  der  Sohn Gottes

vorgestellt,  in  Kapitel  2  als  der  Sohn des  Menschen.  Als  Sohn Gottes,  als

- 5 -



ewiger Sohn Gottes, ist er größer als alle geschaffenen Engeln, weil er ewig ist,

er selber ist der Schöpfer, sagt Kapitel 1. Kapitel 2 sagt: Er ist zwar wirklicher

Mensch geworden, der Sohn des Menschen, aber er steht über allen Menschen.

Kapitel 3: Und er steht auch über diesem ganz besonderen Menschen, Mose.

Und jetzt wird von Mose gesagt, dass er treu war in seinem ganzen Haus. Das

ist nun eine direkte Anspielung auf 4. Mose 12. Können wir das aufschlagen. In

Vers 1 heißte es:

1 Und Mirjam und Aaron redeten gegen Mose wegen der kuschitischen

Frau, die er genommen hatte; denn er hatte eine kuschitische Frau

genommen.  2 Und sie  sprachen:  Hat  der  HERR nur  mit  Mose  allein

geredet? Hat er nicht auch mit uns geredet? Und der HERR hörte es.

3 Der Mann Mose aber war sehr sanftmütig, mehr als alle Menschen,

die auf dem Erdboden waren. 4 Da sprach der HERR plötzlich zu Mose

und zu Aaron und zu Mirjam:  Gehet  hinaus,  ihr  drei,  zum Zelt  der

Zusammenkunft! Und sie gingen hinaus, sie drei. 5 Und der HERR kam

in der Wolkensäule hernieder und stand an dem Eingang des Zeltes;

und er rief Aaron und Mirjam, und die beiden traten hinaus. 6 Und er

sprach: Hört denn meine Worte! Wenn ein Prophet unter euch ist, dem

will ich, der HERR,in einem Gesicht mich kundtun, in einem Traum will

ich  mit  ihm  reden.  7 Nicht  also  mein  Knecht  Mose.  Er  ist  treu  in

meinem ganzen Haus;  8 mit  ihm rede  ich  von Mund  zu Mund,  und

deutlich und nicht in Rätseln, und das Bild des Ewigen schaut er. Und

warum habt ihr euch nicht gefürchtet, gegen meinen Knecht, gegen

Mose, zu reden? 9 Und der Zorn des HERRN entbrannte gegen sie, und

er ging weg.  10 Und die Wolke wich von dem Zelt, und siehe, Mirjam

war  aussätzig  wie  Schnee;  und  Aaron  wandte  sich  zu  Mirjam,  und

siehe, sie war aussätzig.

Hier wurde Mose ganz massiv angegriffen, und zwar von solchen, die auch eine

führende Rolle hatten im Volk Gottes, nicht irgendwelche. Aaron als Hoher-

priester hatte auch eine ganz besondere Rolle neben Mose. Und Mirjam, sie

war ja die Führerin der Frauen. 2. Mose 15 nach dem Durchzug durchs Rote

Meer dieses wunderbare Lied, das ganze Volk singt das Lied, und zwar als

Wechselgesang zwischen Männern  und Frauen.  Und die  Frauen,  wenn man

- 6 -



davon ausgeht, dass Israel etwa ein Volk von 3 – 4 Millionen war beim Auszug.

Da heißt es dort, sie ist mit dem Tamburin den Frauen vorausgegangen. Sie

hat die Frauen des Volkes Gottes angeführt.  Aber da war Eifersucht da auf

Moses, ja. Es kann sein, dass der Herr einem eine wichtige Aufgabe gibt unter

dem  Volk  Gottes  und  dann  ist  man  eifersüchtig,  wenn  einer  noch  eine

wichtigere Aufgabe hat. Und das Problem war vor allem bei Mirjam. Darum

wird  sie  zuerst  genannt:  Und  Mirjam  und  Aaron  redeten  gegen  Mose.  Im

Hebräischen ist es noch krasser. Dort heißt es nämlich: Und Mirjam redete und

Aaron gegen Mose. Das Verb 'redete' ist Femininum im Hebräischen und wird

bezogen auf Mirjam und dann wird noch angehängt 'und Aaron'. Also sie war

wirklich die Führerin und darum wurde sie dann aussätzig und Aaron nicht. Der

hatte sich mitreißen lassen von ihr, so wie damals beim goldenen Kalb. Das

wäre nicht von ihm ausgegangen. Aber die Leute haben ihm gesagt: Mach uns

ein Bild. Und er hat sich mitreißen lassen. Das war sein Problem offensichtlich.

Auch da wurde er  mitgerissen,  aber  Gott  hat  dann Mose gerechtfertigt,  er

musste nicht selber sich rechtfertigen. Es ist genauso wie in Psalm 37: Einfach

die Sache auf den Herrn werfen und er wird handeln. Und er wird dann die

Gerechtigkeit hervorkommen lassen wie den Mittag, wie das Mittagslicht. Wenn

wir angegriffen werden, ist das sehr ermutigend, das zu lesen in Psalm 37 und

auch hier, wie der Herr selber sich dann einsetzt. Und nun, Gott sagt in Vers 7:

Er ist treu in meinem ganzen Haus. Welches Haus ist da gemeint? Nun, wir

sehen im Zusammenhang geht’s da um die Stiftshütte, die genannt wird in

Vers 4 'das Zelt der Zusammenkunft'. Übrigens ein wunderbarer Ausdruck auf

Hebräisch 'ohel mo`ed' – 'Zelt der Zusammenkunft' oder 'Zelt der Begegnung'.

Dieser  Ausdruck  kommt  weit  über  100  x  vor.  Luther  übersetzt  einfach

'Stiftshütte', um auszudrücken eben, man muss ja etwas stiften: Man musste

die Materialien Gott bringen 2. Mose 25 und stiften. Und darum hat er das

genannt 'Stiftshütte'.  Aber ganz wörtlich steht  'ohel  mo`ed' – 'das Zelt der

Begegnung'.  Und  das  drückt  aus:  Gott  möchte  eine  Begegnung  mit  uns

Menschen. Das ist das Thema: Gott begegnen. Und mit der Stiftshütte wird

gezeigt, wie das möglich ist, wie man Gott begegnen kann, auch heute. Was

sind die Grundsätze? Da wird dann das Opfer gezeigt in der Stiftshütte als

Basis, um mit Gott Gemeinschaft zu haben usw. Und das ist eben 'das Haus

- 7 -



Gottes'.  Mose war in Verbindung mit dem Gottesdienst der Stiftshütte treu.

Aber jetzt muss man achten: Er ist treu in meinem ganzen Haus. Und der

Hebräerbrief sagt: Mose war treu in seinem ganzen Haus. Also die Stiftshütte,

die Gottes Haus war, wird da genannt das Haus von Mose, weil er auf dem

Berg die Offenbarung bekam, wie bauen. Und er musste das umsetzen. Das

war schon etwas Besonderes, er musste da die Bauleitung übernehmen in der

Stiftshütte.  Aber  dann  wird  erklärt:  Der  Sohn  Gottes,  Jesus  Christus,  ist

größerer Herrlichkeit würdig geachtet als Moses. Insofern größerer Ehre, als

das Haus der hat, der es bereitet hat. Also der, der alles zur Verfügung stellt

bei einem Bau, das ist der, der die größte Ehre hat beim Bauen, nicht einfach

der Bauleiter, sondern der, der alle Materialien, alles eben geben kann, was

überhaupt nötig ist, auch die Finanzen usw. Aber jetzt hier wird erklärt: Denn

jedes Haus wird von jemandem bereitet. Das ist klar, jedes Haus muss von

jemandem gebaut werden. Der aber alles bereitet hat, ist Gott. Mose hat aus

dem Gold, das das Volk gegeben hat, und Silber und Akazien-Holz usw., die

Stiftshütte bauen lassen und den Bau geleitet. Aber das Volk selber konnte

auch  das  Gold  nicht  produzieren,  die  haben  genommen,  was  eben  an

Rohstoffen da vorhanden war. Aber wer hat alle Rohstoffe gemacht? Das ist der

Schöpfer. Nun, der alles bereitet hat, das ist Gott. Und wir haben in Hebräer 1

gesehen, dass Jesus Christus der Schöpfer aller Dinge ist. In 1 Vers 10 wurde

gesagt  in  Bezug  auf  den  Herrn  Jesus:  Du  Herr  hast  im  Anfang  die  Erde

gegründet und die Himmel sind Werke deiner Hände. Sie werden untergehen,

du  aber  bleibst.  Also  der  Herr  Jesus  hat  die  höchste  Ehre.  Er  ist  ja  der

Schöpfer, von ihm kommt alles. Versteht man, warum er viel größer ist als

Mose? Mose war auch nur ein normaler Mensch, aber ein besonderer, denn er

durfte  die  Thora,  die  Basis  der  Bibel,  nicht nur  Israel  sondern letztlich der

ganzen Menschheit übergeben. 

Und nun heißt es in Vers 5: Und Moses zwar war treu in seinem ganzen Haus

als  Diener  zum  Zeugnis  von  dem,  was  hernach  geredet  werden  sollte,  –

Christus aber als Sohn über sein Haus. Also Mose war treu im ganzen Dienst in

der Stiftshütte. Auch da, wo er angriffen wurde, konnte Gott sagen: Mose ist

treu und er hat wirklich so gelebt und sich verhalten, wie Gott das wollte. Er

war  nicht  sündlos,  aber  sein  Leben  war  geprägt  von  wirklicher  Treue  und

- 8 -



Beständigkeit  in  der  Nachfolge.  Aber  er  war  nur  ein  Diener.  Und der  Sohn

Gottes ist Sohn Gottes, und zwar ewiger Sohn Gottes, wie wir das in Hebräer 1

gefunden haben.  Und darum ist  er  noch weit  über  Mose,  nicht  ein  Diener,

sondern er  ist  der  Sohn.  Jetzt  wird aber  von Mose gesagt:  Er  war treu in

seinem ganzen Haus als Diener – zum Zeugnis von dem, was hernach geredet

werden sollte. Mose sollte Dinge bezeugen, die erst später erklärt, geoffenbart

würden. Wie geht das? Nun, es geht hier um das Haus Gottes, die Stiftshütte.

Und die Stiftshütte enthält eine Symbolik, die hinweist auf den Messias, auf

den Herrn Jesus. Und da war ganz viel Symbolik verborgen, die man schon

alttestamentlich verstehen konnte. Z.B. über Jesaja 53 – nur als Beispiel  –

konnte man verstehen, dass die Tieropfer ein Hinweis sind auf das Opfer des

Messias, denn in Jesaja 53 wird der Messias beschrieben. Und das haben auch

die alten Rabbiner gewusst, Jesaja 53 spricht vom Messias. Und so steht's auch

im Talmud. Das ist der Messias und von ihm heißt es: Er wird sein Leben als

Schuldopfer geben und wird für unsere Sünden leiden. Also die Symbolik der

Opfer konnte man alttestamentlich verstehen. Aber vieles von der Symbolik

der Stiftshütte konnte man damals gar noch nicht verstehen, sondern erst mit

dem Licht des Neuen Testaments. Auch z.B. dass die Stiftshütte ein Hinweis ist

auf die Gemeinde als Tempel Gottes, das wird erst im NT deutlich gemacht, wo

die Gemeinde geoffenbart wird als Gottes Tempel 1. Korinther 3 Vers 16: Wisst

ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid. Und die Stiftshütte war der transportable

Tempel Gottes, ein Hinweis auf die Gemeinde. Und eben die Opfer auf Christus.

Aber auch die Geräte und die Stiftshütte waren ein Hinweis auf Christus. Es

gibt so viel Symbolik in allen Einzelheiten. Nur ein Beispiel, ein Beispiel und da

setze ich ein in Apostelgeschichte 26: Paulus steht vor König Agrippa und muss

sich  verantworten.  Es  wird  ihm vorgeworfen,  er  würde das  Judentum zum

Abfall verführen, darum wurde er angeklagt. Und dann sagt Paulus: Agrippa,

ich verkündige nichts anderes, als was auch schon Mose und die Propheten

verkündigt  haben.  Schlagen  wir  auf  Apostelgeschichte  26.  Was  haben  die

verkündigt? Apostelgeschichte 26 Vers 22:

22 Da mir  nun der  Beistand von Gott  zuteilwurde,  stehe  ich  bis  zu

diesem Tag bezeugend sowohl Kleinen als Großen, indem ich nichts

sage außer dem, was auch die Propheten und Moses geredet haben,

- 9 -



dass  es  geschehen  werde,  23 nämlich,  dass  der  Christus  [Das  ist

Griechisch für Messias, der Gesalbte.] dass der Messias leiden sollte, dass

er  als  Erster  durch  Toten-Auferstehung  Licht  verkündigen  sollte,

sowohl dem Volk als auch den Nationen.

Frage: Wo hat Mose das geschrieben, dass der Messias leiden sollte, dass er

als erster durch Toten-Auferstehung Licht verkündigen sollte? Da kann man

1. Mose bis 5. Mose durchlesen und diese Aussagen in all diesen Punkten, man

findet das nicht. Dann könnte man's noch retour lesen auf Hebräisch, ja. Aber

man wird nicht fündig einer solchen Aussage. Aber er sagt mit einer Selbstver-

ständlichkeit, Mose hat gesagt. Nun, man muss in 2. Mose 25 stehenbleiben.

Dort wird die Menora, der siebenarmige goldene Leuchter beschrieben. Und

zwar musste der hergestellt werden aus einem Talent reinem Gold. Er durfte

nicht gegossen werden, sondern in getriebener Arbeit, also in Schmiedearbeit

gehämmert musste er getrieben werden als siebenarmiger Leuchter, der dann

7 Lampen hatte, in allen Lampen Öl. Da haben wir's schon. Dass der Messias,

d.h. der Gesalbte, Christus, der Gesalbte, leiden sollte. Jeder Hammerschlag

von dem Künstler, der das herstellte, wies daraufhin, dass der Messias, der

Gesalbte, siebenmal Öl in den Lampen, leiden sollte. Jeder Hammerschlag wies

daraufhin.  Eben nicht  gegossen,  sondern  getrieben.  Aber  dann sagt  Paulus

weiter, dass er als Erster durch Toten-Auferstehung … Es war vorgeschrieben in

2. Mose 25: 22 Mandelblüten mussten angebracht werden, Knauf und Blume.

Der Mandelbaum ist der Baum, der in Israel als erster blüht nach dem Winter-

tod. Und zwar Ende Januar Anfang Februar mit seinen weißen Blüten kündigt

er das neue Leben an. Da regnet es noch, ist kalt. Ach, ich mag mich noch

erinnern an furchtbare Momente von Schlottern in Jerusalem, ja. Aber es lohnt

sich mal, in dieser Zeit zu gehen und dann sagen wir, auf der Autobahn nur

von  Tel  Aviv  nach  Jerusalem  hinauffahren,  es  ist  voll  von  diesen  Mandel-

bäumen. Und diese weißen Blüten, bevor die grünen Blätter kommen, das ist

schon ein Erlebnis. Und wenn man dann weiß, was es bedeutet: Diese ersten

Blüten  kündigen  das  neue  Leben  des  Frühjahrs  an.  Das  spricht  von

Auferstehung, dass er als erster durch Toten-Auferstehung Licht verkündigen

sollte. Sieben Öllampen, die brennen sollten, weisen hin auf ihn. Also Paulus

benutzt die Symbolik der Stiftshütte, sagt aber nicht: Ich bin so veranlagt,

- 10 -



dass ich gerne so ein bisschen Symbolik sehe, wo das andere auch nicht sehen

würden, und ich hab da so ein Flair dafür. Vielleicht könnte man das jetzt so

deuten. Nein, er sagt: Moses hat besagt, ohne Rechenschaft abzulegen. Moses

hat das gesagt, dass der Messias leiden sollte und dass er erster durch Toten-

Auferstehung Licht verkündigen sollte. Phantastisch. Da zeigt er, was wirkliche

biblische Typologie ist. Dass die Lehre von diesen Bildern im AT, die voraus-

weisen auf Dinge, die dann im NT vollkommen geoffenbart und geklärt sind.

Und da macht er uns das vor, wie wir das mit der Stiftshütte machen sollen.

Und hier im Hebräerbrief gibt er nur so den Hinweis: Mose war treu in seinem

Haus als Diener, zum Zeugnis von dem, was hernach geredet werden sollte.

Erst im NT wird völlig mitgeteilt,  was all  die Symbolik in der Stiftshütte zu

bedeuten hat, bis hin zu den Farben roter/blauer Purpur, Byssus, Karmesin und

all die Materialien: Akazien-Holz, Gold, Silber, Bronze usw. usf. Alles hat eine

wunderbare Bedeutung. Übrigens, später im Hebräerbrief Kapitel  9 wird die

Stiftshütte  ganz  knapp  beschrieben  in  ihrem  Aufbau:  Allerheiligstes  und

Heiliges, darin die Bundeslade und im Heiligen der Schaubrottisch wird genannt

und der goldene Leuchter.  Auch der goldene Altar  wird erwähnt.  Und dann

heißt es in Vers 5, Hebräer 9,1 – 5, nachdem das so kurz vorgestellt wird im

Aufbau:  von  welchen  Dingen  jetzt  nicht  im  Einzelnen  zu  reden  ist.  Ent-

täuschung beim Leser. Das wär doch wunderbar, wenn der Apostel Paulus die

Symbolik  der  Stiftshütte hier  weiter  ausführen würde.  Macht  er  nicht.  Man

kann weiterlesen Kapitel 10, 11, 12, 13 – er macht es nicht. Es gibt gewisse

Hinweise schon, ja. Aber er geht nicht da auf all diese Details ein. Aber damit

wird uns eben durch den Heiligen Geist klargemacht, wir müssen selber im

Licht des Neuen Testaments die Symbolik der Stiftshütte erkennen. Das sind

eben diese Dinge, von denen Mose schon ein Zeugnis war, von diesen Dingen,

die erst später ausgeführt werden sollten.

Und jetzt kommt ein weiterer Gedanke dazu Vers 6: Christus aber. Und es hilft,

wenn man 'Christus' als griechisches Wort, weil das NT ja in Griechisch aufge-

schrieben  wurde,  jeweils  zurückzuübersetzen  und  denken,  'Christus'  heißt

'Messias'. Das ist einfach dafür eine Hilfe. Im Deutschen haben viele Menschen

das Gefühl, wenn man sagt Jesus Christus, das ist wahrscheinlich der Vorname

und  der  Familienname.  Ja,  ich  meine  Menschen  aus  der  Welt,  die  das

- 11 -



Evangelium gar nicht richtig kennen, die meinen, das sei ein Vorname und ein

Familienname. Nein. Das ist ein Vorname und ein Würde-Titel, damit, dass er

der verheißene Erlöser ist, der Messias. Und wenn man eben 'Messias' einsetzt,

dann wird das einem in der deutschen Sprache wieder mehr bewusst. Drum

einfach als eine Empfehlung, wenn man im NT liest, ab und zu bei 'Christus'

wieder 'Messias' einsetzen und dann empfindet man eben viel mehr, das ist ein

Würde-Titel, er ist der verheißene Erlöser, der im AT Angekündigte für Israel

und für alle Völker. Also: Der Messias aber als Sohn über sein Haus. Ach so,

dann  hat  der  Messias  auch  eine  Stiftshütte?  Und  dann  wird  hinzugefügt:

dessen Haus wir sind. Jetzt haben wir aber doch noch einen Hinweis auf die

Symbolik: Die Gläubigen, die an den Erlöser Jesus Christus glauben, die sind

seine Stiftshütte. Jetzt wird klar, dass also diese Bretter, überzogen mit Gold,

usw., die Stiftshütte, Hinweise sind auf die Gläubigen, die zusammen das Haus

Gottes bilden. 1. Korinther 3 Vers 16:

16 Wisst ihr nicht, dass ihr Gottes Tempel seid und der Heilige Geist in

euch wohnt?

Und jetzt ist soweit die Symbolik geklärt: Also die Stiftshütte weist hin auf die

Gemeinde als Haus Gottes. Und jetzt geht der Satz so interessant weiter: 

6 … dessen Haus wir sind, wenn [Jetzt wird eine Bedingung gestellt.] wir

anders die Freimütigkeit und den Ruhm der Hoffnung bis zum Ende

standhaft festhalten.

Also  diese  Menschen,  die  an  den  Messias  glauben,  die  auch  in  ihrem

Glaubensleben bis zum Ende im Glauben bleiben, das sind Menschen, die sein

Haus ausmachen. Und hier kommt ein ganz wichtiger Gedanke hinein: Jemand,

der  sich  wirklich  bekehrt  und  seine  Schuld  nicht  einfach  so  oberflächlich

bekennt, sondern wirklich vor Gott reuig bekennt und das Erlösungswerk des

Herrn Jesus annimmt, der wird wiedergeboren. Johannes 3 Vers 16: auf dass

jeder, der an ihn glaubt, nicht verlorengehe, sondern ewiges Leben hat. Und

das ist Gegenwart-Form, nicht Zukunft 'haben wird', ewiges Leben hat oder

ewiges Leben habe. Das ist dann Konjunktiv Präsens. Gegenwärtiger Besitz,

das  ist  die  Wiedergeburt.  Wir  bekommen bei  der  Bekehrung von Gott  das

ewige Leben geschenkt. Und dieses Leben ist übrigens nicht etwas, sondern

der Herr Jesus sagt in Johannes 14 Vers 6: Ich bin der Weg, die Wahrheit und

- 12 -



das Leben. Er ist das ewige Leben in der Person. Und wenn jemand sich richtig

bekehrt,  so  wie  Johannes  3  Vers  16  das  sagt,  dann  bekommt  er  in  dem

Moment, wo er an den Herrn Jesus glaubt, nachdem er seine Sünden bekannt

hat,  bekommt  er  das  ewige  Leben  und  ist  wiedergeboren.  Also  die

Scheinbekehrten  die  bekommen  nicht  die  Wiedergeburt,  aber  die  richtig

Bekehrten  die  bekommen  das  ewige  Leben  und  von  ihnen  heißt  es  in  1.

Johannes 5 Vers 4: 

4 Denn alles, was aus Gott geboren ist, überwindet die Welt; und dies

ist der Sieg, der die Welt überwunden hat: unser Glaube. 5 Wer ist es,

der die Welt überwindet, wenn nicht der, welcher glaubt, dass Jesus

der Sohn Gottes ist?

Alle,  die  wiedergeboren  sind,  die  bekommen  von  Gott  die  Kraft,  um  zu

überwinden, die Welt zu überwinden. Das heißt nicht, dass wir ein sündloses

Leben führen können. Aber das heißt, dass wir die Kraft bekommen, um die

Welt zu überwinden und um das Ziel am Schluss zu erreichen. Und dann ganz

wichtig 1. Petrus 1, es geht ausdrücklich um Wiedergeborene, nicht um irgend-

welche  Bekenner  zum  christlichen  Glauben.  Denn  in  Kapitel  1  Vers  3  in

1. Petrus heißt es:

3 Gepriesen sei der Gott und Vater unseres Herrn Jesus Christus, der

nach seiner großen Barmherzigkeit  uns wiedergeboren hat  zu einer

lebendigen  Hoffnung  durch  die  Auferstehung  Jesu  Christi  aus  den

Toten,  4 zu einem unverweslichen und unbefleckten und unverwelk-

lichen Erbteil, welches in den Himmeln aufbewahrt wird für euch, [Jetzt

kommt's Vers 5:] 5 die ihr durch Gottes Macht durch Glauben bewahrt

werdet zur Errettung, die bereit ist, in der letzten Zeit geoffenbart zu

werden; 

Also zu diesen Wiedergeborenen sagt Petrus: Durch Gottes Macht werdet ihr

bewahrt bleiben und in der Endzeit das erleben, wenn nämlich der Herr Jesus

wiederkommt für die Gemeinde. Ihr werdet bis zum Ziel gelangen, aber nicht,

weil ihr so stark und charakterlich fest seid usw. und was man auch immer

noch hinzufügen möge, sondern durch Gottes Macht. Das heißt: Die Wieder-

geborenen haben die Verheißung, dass Gott durch seine Macht sie bis zum

Ende hinbringt. Und das tut Gott in seiner Macht durch Glauben. Das heißt:

- 13 -



Gott erhält in den Gläubigen den Glauben. Und das sehen wir so schön bei

Petrus. Er war ein wirklicher Gläubiger und konnte auch das Zeugnis ablegen,

du bist Christus, der Sohn des lebendigen Gottes Matthäus 16. Und der Herr

Jesus sagt: dass hat dir nicht Fleisch und Blut geoffenbart, sondern mein Vater,

der im Himmel ist. Aber dieser gleiche Petrus hat so jämmerlich im Vorhof des

Hohenpriesters versagt, als er den Herrn dreimal verleugnet hatte. Aber der

Herr Jesus hatte vorher noch gesagt: Du wirst mich in dieser Nacht dreimal

verleugnen, aber ich habe für dich gebetet, dass dein Glaube nicht aufhöre und

bist du dann zurückgekehrt [von diesem Fall], dann stärke deine Brüder. Und

das  war  es.  Petrus  kam  wirklich  an  einen  ganz  furchtbaren  Tiefpunkt.

Menschlich gesprochen hätte dort sein Glaube zerbrechen können. Aber der

Herr hat für ihn gebetet, dass sein Glaube nicht aufhöre. Und wir sehen, wie er

dann zu einem wunderbaren Zeugen wurde in der Apostelgeschichte. Und das

ist  eben  das:  durch  Gottes  Macht  durch  Glauben  bewahrt  werdet  bis  zum

Schluss. Ganz anders als Judas. Das war auch ein Gläubiger, ja, und er ging

auch mit dem Herrn. Er hat auch geglaubt, aber der war nicht wiedergeboren.

Das war ein Scheingläubiger.  Und die anderen Jünger  hatten sich täuschen

lassen von ihm. Darum war das so eine Erschütterung, als dann diese Wende

mit Judas kam. Ja. Und darum sagt der Herr Jesus in Johannes 13 am Schluss:

Einer wird mich verraten. Und dann gleich in Kapitel 14 da sagt der Herr Jesus

zu den übrigen Jüngern, dass sie nicht erschrecken sollen: Euer Herz werde

nicht bestürzt. Ihr glaubt an Gott, glaubet auch an mich! Wenn einer, von dem

man denkt,  das  war  ein  echter  Gläubiger,  stürzt,  das  könnte  den Glauben

kaputtmachen von anderen. Das ist so erschütternd. Und darum sagt der Herr

dort gleich: Euer Herz werde nicht bestürzt. Ihr glaubet an Gott, glaubt auch

an mich! Ihr Glaube soll  weitergehen. Und so haben die wahren Gläubigen

diese Verheißung, dass Gott sie erhält. 

Und jetzt noch ein Kettenglied Lukas 8 das Gleichnis vom vierfachen Ackerfeld.

Der Herr erklärt dort: Der Same, den der Sämann ausstreut, das ist das Wort

Gottes. Lukas 8 Vers 11. Und nicht wahr, die gute Erde, wo der Same reinfällt,

dort wird es wirklich Frucht geben. Und das stellt  solche dar,  die sich echt

bekehren und dann auch wirklich echt Frucht bringen. Aber es gibt auch noch

andere Möglichkeiten: steiniger Boden, Dornen, Weg. Und überall dort bringt

- 14 -



das Wort zum Schluss keine Frucht. Und ich möchte nur kurz hinweisen auf

die, von denen das Felsige spricht, Lukas 8 Vers 13:

13 Die aber auf dem Felsen sind die, welche, wenn sie es hören, das

Wort  mit  Freuden  aufnehmen  –  und  diese  haben  keine  Wurzel  –,

welche für eine Zeit glauben und in der Zeit der Versuchung abfallen.

Das sind Gläubige, aber die kommen nicht bis zum Schluss. Warum? Weil es

nicht gute Erde ist. Die nehmen das Wort mit Freuden auf. Die finden die Bibel

total interessant und diese Zusammenhänge, wunderbar. Aber wo ist die Buße?

Wenn die Bekehrung einfach nur mit Freude anfängt und da ist keine Buße, das

ist ein Problem. Man muss seine persönliche Schuld wirklich bekennen und

auch in seinem Leben einen Bruch machen mit der Vergangenheit und bereit

sein aufzuräumen. Ja und da sagt der Herr Jesus: Sie glauben eine Zeit und in

der Versuchung plötzlich ist alles weg. Die werden nicht durch Gottes Macht

bewahrt bis zum Schluss. Also nur die wahren Gläubigen erreichen das Ziel.

Und jetzt nach dieser langen Vorrede nochmals zurück zu Hebräer 3. Und das

ist der Hammer. Also für mich ist das der Hammer, was hier steht: dessen

Haus wir sind, wenn wir anders [oder tatsächlich] die Freimütigkeit und den

Ruhm der Hoffnung bis zum Ende standhaft festhalten. Die wahren Gläubigen

die kommen bis zum Schluss, ja. Und hier wird gesagt: Wir sind sein Haus,

falls wir das Ziel erreichen. Aber wenn wir das Ziel nicht erreichen, dann waren

wir gar nie sein Haus. Sieht man jetzt, darum sage ich 'der Hammer'. Es gibt ja

viele Christen, die lehren, ein Kind Gottes, einer, der wirklich wiedergeboren

ist, der kann wieder verlorengehen und wird das Ziel nicht erreichen. Aber die

Bibel  sagt:  Nein,  nur  solche,  die  sich  nicht  wirklich  bekehrt  haben,  schon

glauben,  die  gehen verloren und erreichen das  Ziel  nicht.  Aber  die  sagen:

Doch, der war ein Kind Gottes und kann dann in der Hölle enden. Aber hier

wird gesagt: Wir sind sein Haus – wir sind sein Tempel – aber wenn wir das

Ziel nicht erreichen, waren wir nie sein Tempel. Also hier wird nicht gesagt:

Man  kann  Gottes  Tempel  sein,  ein  Teil  daran,  und  dann  halt  leider  doch

verloren gehen. Sondern, wir sind nur sein Haus, falls wir das Ziel erreichen,

sonst waren wir nie sein Haus. Und jetzt nehmen wir das gleich vorweg. Jetzt

kommt  das  noch  einmal  in  Kapitel  3,  ich  greife  jetzt  einfach  voraus,  das

dazwischen werden wir nachher anschauen, Vers 14:

- 15 -



14 Denn wir sind Genossen des Christus geworden,

Er sagt zu den Hebräern: Wir sind Genossen des Christus,

14 … wenn wir tatsächlich den Anfang der Zuversicht bis zum Ende

standhaft festhalten, 

Also wir sind Genossen des Christus, falls wir das Ziel erreichen. Wenn wir aber

das Ziel nicht erreichen, waren wir nie seine Genossen. Nicht wahr, wir sind

seine  Genossen,  wenn wir  wirklich  … Aber  diejenigen,  die  lehren,  ein  Kind

Gottes kann verlorengehen, die würden sagen: Wir können seine Genossen

sein und dann trotzdem das Ziel nicht erreichen. Aber das steht hier nicht. Und

das  steht  im  Hebräerbrief,  der  ständig  benutzt  wird,  um  angeblich  zu

beweisen, dass ein Wiedergeborener verlorengehen könne. Und dabei lehrt der

Hebräerbrief,  dass  solche,  die  eben  scheinbekehrt  sind,  verloren  gehen

können. Hat man gut gehört: Scheinbekehrte nicht 'die können wieder verloren

gehen'.  Nein.  Die  waren  ja  nie  gerettet.  Also  Scheinbekehrte  die  können

verlorengehen,  aber  echt  Bekehrte,  echt  Wiedergeborene,  wirkliche  Kinder

Gottes nicht. Und darum, man muss einfach genau lesen, was steht und dann

ist es klar: Wir sind Genossen des Christus geworden, wenn wir tatsächlich den

Anfang der  Zuversicht  bis  zum Ende standhaft  festhalten.  Also  die  wahren

Gläubigen die werden das Ziel erreichen und dafür wird Gott sorgen, dass er

unseren  Glauben  am  Leben  erhält,  sogar  sollten  wir  durch  solche  Krisen

hindurchgehen  wie  damals  der  Petrus.  Warum  hat  Gott  diesen  Mann  so

fallenlassen? Er war auch irgendwie etwas Besonderes, aber er hat ihn wirklich

fallenlassen, damit er all denen, die einmal auf diesem Gebiet Probleme haben

würden, ein Beispiel  ist.  Es ist möglich, dass ein Gläubiger so eben zu Fall

kommt, aber der Herr hat ihn dann angeschaut, als er da vor Kajaphas war,

und nur dieser Blick seiner Augen hat genügt, dass Petrus zusammenbrach und

er weinte bitterlich und ging hinaus. Und der Herr hat ihn wieder hergestellt. In

1. Korinther 15 lesen wir, dass der Herr zuerst Petrus erschienen ist nach der

Auferstehung und das wird nur noch an einer Stelle auch noch erwähnt,  in

Lukas 24: Er ist Simon erschienen. Aber es wird gar kein Wort darüber gesagt,

was der Herr mit Simon Petrus besprochen hat anlässlich dieser ersten Begeg-

nung. Das ist nur zwischen seinem Herrn und ihm und dort kam die Sache in

Ordnung.  Aber  nachher  brauchte  es  noch  eine  Wiederherstellung  vor  den

- 16 -



übrigen. Und darum dann diese Begegnung in Tiberias am See Genezareth, als

der  Herr  erscheint  und  er  frägt  Petrus:  Liebst  du  mich  mehr  als  die  mich

lieben? Petrus: Du weißt Herr, dass ich dich lieb habe. Ja, du hast doch gesagt,

wenn alle sich ärgern an mir, ich werde mit dir in den Tod gehen. Also du hast

gesagt, du liebst mich mehr als die anderen Jünger. Und er sagt nicht mehr:

Ich liebe dich mehr als die andern. Er sagt nicht mal: Ich liebe dich. Er sagt

schon gar nicht: Ich liebe dich mehr als die andern. Er sagt nicht mal: Ich liebe

dich. Sondern er sagt: Du weißt, dass ich dich lieb habe. Im Griechischen ist

das ein anderes Wort,  das abgeschwächt  ist  gegenüber  'agapao'.  Liebst du

mich? Er sagt: Du weißt, dass ich dich lieb habe 'phileo'. Und dann beherrscht

er jetzt nochmals eine kritische Frage, ein bisschen anders formuliert, nicht

genau das Gleiche. Und dann nochmals eine kritische Frage und gibt ihm dann

den Auftrag,  die  Gläubigen als  Hirte  zu betreuen,  wie ein  Hirte  die  Schafe

betreut. Und so wussten die anderen, der Herr will, dass Petrus, Simon Petrus,

wieder einen Dienst tut,  trotz dieses Falls. Wir können nicht sagen: Petrus,

hinterste Reihe bitte, ja. Nein, er wurde wirklich wieder hergestellt und ist eben

ein schönes Bild,  wie Gott  das wirkt: Ich habe für dich gebetet,  dass dein

Glaube nicht aufhöre. Er bringt die Kinder Gottes ans Ziel. 

Und darum der langen Rede kurzer Sinn: Wir sind das Haus des Messias, seine

Stiftshütte, seine geistliche Stiftshütte, falls wir zu denen gehören, die eben bis

zum Schluss die Freimütigkeit des Glaubens festhalten und das Ziel erreichen

werden. Wir sind die Genossen des Messias, die mit ihm lebendig verbunden

sind 3 Vers 14: wenn wir wirklich von Anfang bis zum Schluss diesen Glauben

– auch wenn es durch Krisen gehen sollte – festhalten.

Und jetzt gehen wir weiter zu Vers 7: Deshalb. Das ist eine Schlussfolgerung

aus den Dingen, die in 1 bis 6 erklärt worden sind.

7 Deshalb,  wie  der  Heilige  Geist  spricht:  „Heute,  wenn  ihr  seine

Stimme hört, 8 verhärtet eure Herzen nicht, wie in der Erbitterung, an

dem  Tag  der  Versuchung  in  der  Wüste,  9 wo  eure  Väter  mich

versuchten, indem sie mich prüften, und sie sahen doch meine Werke ,

10 vierzig  Jahre.  Deshalb  zürnte  ich  diesem Geschlecht  und sprach:

Allezeit gehen sie irre mit dem Herzen; aber sie haben meine Wege

- 17 -



nicht erkannt.  11 So schwor ich in meinem Zorn: Wenn sie in meine

Ruhe eingehen werden!“

Das ist ein relativ langes Zitat von Vers 7 bis und mit 11 aus Psalm 95 Verse 7

bis 11. Und dieser Psalm 95 spielt jetzt eine ganz wichtige Rolle im weiteren

Verlauf des Hebräerbriefes. Und zwar jetzt geht es um das Thema: Wie war

das mit Israel? Da sind alle ausgezogen aus Ägypten, aber nicht alle haben das

Land erreicht, das Ziel. Die meisten sind in der Wüste gefallen und haben das

Ziel nicht erreicht, so wie Josua und Kaleb. Und darum wird diese Wüsten-

wanderung  herangezogen,  um  diesen  Hebräern,  diesen  Messias  gläubigen

Juden von damals, etwas ganz Wichtiges zu erklären. Es war so, dass unter

diesen Messias gläubigen Juden musste man Sorge haben, dass gewisse gar

nicht richtig bekehrt und wiedergeboren waren. Sie zählten sich zwar zu den

Messias gläubigen Juden, sie glaubten, dass Jesus der Messias ist, aber es war

zweifelhaft, ob die sich echt bekehrt haben. Und der Hebräerbrief ruft die auf:

Ihr müsst einen Durchbruch erleben für eine echte Bekehrung, sonst besteht

nämlich die Gefahr, dass ihr das Ziel nie erreichen werdet. Es besteht sogar die

Gefahr, dass ihr schlussendlich von dem Glauben an den Messias Jesus abfallt

und wieder ins orthodoxe Judentum zurückkehrt, ohne Christus, ohne Messias.

Und darum: Im ganzen Hebräerbrief wird gewarnt vor der Sünde des Abfalls.

Es wird ja oft  gesprochen über Sünde und im Hebräerbrief  ist Sünde ganz

speziell  die Sünde des Abfalls vom Glauben. Und da müssen wir wieder an

Lukas 8 denken: die mit Freuden das Wort aufnehmen, die glauben für eine

Zeit und wenn Versuchung kommt, fallen sie ab. Aber das war, das war nicht

die, die auf die gute Erde gesät waren, sondern auf den Felsen. Das ist der

Punkt. Und darum: All diese Abfall-Stellen im Hebräerbrief, die meinen eben …

Einmal hat einer in einem Vortrag, da habe ich über 'Abfall' gesprochen, hat ein

Kurde sich gemeldet und hat gesagt: 'Was bedeutet das Wort Abfall? Heißt das

Müll?' Ich habe gesagt: 'Ja, das bedeutet 'vom Glauben wegkommen', 'vom

Glauben weggehen', das ist Abfall. Aber das ist natürlich auch Müll.'Ja.  Aber

eben im Hebräerbrief geht es genau um dieses Problem, dass jemand das Ziel

nicht erreicht, wenn Versuchung kommt. Und der Hebräerbrief thematisiert das

in  Kapitel  10,  dass  sie  damals  von  nicht  Messias  gläubigen  Juden  verfolgt

wurden und Verfolgung ist wirklich etwas ganz Gefährliches, wo auch der echte

- 18 -



Glaube entschieden wird. Wenn Leute zum Glauben kommen und die gehen

durch  Druck  und  Verfolgung  und  sie  bleiben  treu,  dann  ist  das  ein  ganz

wichtiges Zeichen dafür, dass sie wiedergeboren sind. Sogar wenn es ihnen

dann nach der Bekehrung schlechter geht als vorher und trotzdem halten sie

dem Herrn die Treue, das sind wunderbare Beispiele. Das ist ein leuchtender

Beweis,  dass sie wirklich wiedergeboren sind.  Aber der Hebräerbrief  warnt:

aber die, die nicht wiedergeboren sind, die könnten abfallen. Und darum wird

jetzt hier Psalm 95 zitiert:  Heute, wenn ihr seine Stimme hört.  Und dieses

'heute', das kommt jetzt ständig. Ständig wird wiederholt: heute. Sieht man

das: Kapitel 3 Vers 7: Heute, wenn ihr seine Stimme hört. Und dann in Vers

13: 

13 sondern ermuntert euch selbst an jedem Tag, solange es „heute“

heißt,  damit  niemand  von  euch  verhärtet  werde  durch  Betrug  der

Sünde. 

Da ist besonders gemeint: Betrug der Sünde zum Abfall. Und dann Vers 15:

15 indem gesagt wird: „Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet

eure Herzen nicht, 

Und dann in Kapitel 4 Vers 7:

7 so  bestimmt er  wiederum einen gewissen Tag:  „Heute“,  in  David

nach so langer  Zeit  sagend,  wie  vorhin gesagt  worden ist:  „Heute,

wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht.“

Heute, heute. Aber es gibt die Gefahr, sagt der Hebräerbrief, dass man ein

verhärtetes Herz bekommt und dann abfällt und das Ziel nicht erreicht. Und

darum ist es wichtig: Die Bekehrung jetzt bei solchen, die eben halb bekehrt

sind, also fast bekehrt, dass man die Bekehrung nicht hinausschiebt, sondern

jetzt, wo der Ruf kommt, muss man handeln. Gott ist langmütig jetzt und er

gibt  Gelegenheit  zur  Umkehr.  Und  so  sagt  der  Hebräerbrief:  Gott  ist  jetzt

geduldig und jetzt  muss man das als Möglichkeit sehen, dass man wirklich

gerettet wird, indem man sich 'heute'  bekehrt und das nicht hinausschiebt,

denn  sonst  könnte  der  Moment  kommen,  wo  dann  dieser  Abfall  definitiv

geschieht. Ja und damit können wir aufschlagen 2. Petrus 3, wo Petrus uns

erklärt,  wer  den  Hebräerbrief  geschrieben  hat.  Petrus  hat  ja  an  Juden

geschrieben. 1. Petrus 1 Vers 1:

- 19 -



1 Petrus, Apostel Jesu Christi, den Fremdlingen von der Zerstreuung

von Pontus, Galatien, Kappadozien, Asia und Bithynien, 

Also 'Zerstreuung' ist auf Griechisch  'diaspora'. Das ist der Fachausdruck für

Juden,  die  im  Ausland  leben,  nicht  in  Israel.  Das  sind  Diaspora-Juden.  Er

schreibt das an Diaspora-Juden als Rundschreiben, die wohnen in verschiede-

nen Provinzen, die heute zur Türkei gehören: Pontus, Galatien, Kappadozien,

Asia,  Bithynien.  Und der zweite Brief  von Petrus richtet  sich an das genau

gleiche Publikum. 2. Petrus 3 Vers 1:

1 Diesen zweiten Brief, Geliebte, schreibe ich euch bereits, in welchen

beiden ich durch Erinnerung eure lautere Gesinnung aufwecke,

Da wird also innerneutestamentlich auf ein anderes neutestamentliches Buch

verwiesen. Der 2. Petrusbrief verweist auf den 1. Petrusbrief. Und jetzt wird

klar: Beide Briefe waren an Diaspora-Juden als Rundschreiben, nicht an eine

Gemeinde wie Epheserbrief, Gemeinde in Ephesus, Korintherbrief Gemeinde in

Korinther, sondern als Rundschreiben geschrieben. Und jetzt steht in 2. Petrus

3 Vers 15:

15 Und erachtet [oder: achtet] die Langmut unseres Herrn für Errettung,

so wie auch unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen

Weisheit euch geschrieben hat,

Interessant. Also Petrus sagt, Paulus hat auch einen Brief an Diaspora-Juden

geschrieben, an die gleichen Leute, an die sich Petrus gerichtet hat. Aber das

kann ja nicht sein der Römerbrief. Das kann auch nicht Epheserbrief sein, auch

nicht  die  Korintherbriefe,  auch  nicht  Kolosser,  auch  nicht  Galater.  Ja,  wir

können durch alle Briefe hindurchgehen, alle 13 Paulusbriefe passen nicht. Ja,

vielleicht erwähnt Petrus hier eben einen Brief, den Paulus geschrieben hat,

aber der nicht inspiriert war und darum auch nicht zur Heiligen Schrift gehören

sollte. Aber lesen wir ein bisschen weiter. Er sagt danach:

15 … Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit euch geschrieben hat,

16 wie auch in allen Briefen,

Jetzt erwähnt er überhaupt die Briefe von Paulus, also innerneutestamentlich

ein Brief auf alle Paulusbriefe. Und jetzt wird’s noch besser:

16 wie auch in allen Briefen, wenn er in denselben von diesen Dingen

redet, von denen einige schwer zu verstehen sind,

- 20 -



Ach, das ist ermutigend, wenn sogar der Apostel Petrus in seinem Alter sagt:

Paulusbriefe sind schwer zu verstehen. Aber aufgepasst:

16 ... die die Unwissenden und Unbefestigten verdrehen, 

Wirklich,  verdrehen heißt  verdrehen,  auf  den Kopf  stellen,  von hinten nach

vorne.  Also  hier  wird  von  der  Gefahr  gesagt,  dass  Leute  die

neutestamentlichen  Schriften  oder  überhaupt  die  biblischen  Schriften

verdrehen und das,  was sie  lehren,  eben auf  den Kopf  stellen,  genau das

Falsche daraus ableiten. Verdrehen und jetzt kommt's:

16 … wie auch die übrigen Schriften,

'Die Schriften', das ist der Ausdruck oder ist ein Ausdruck im Judentum für die

Schriften,  die  zur  Bibel  gehören,  die  anerkannten  biblischen Schriften.  Und

jetzt  wird  hier  klargemacht,  dass  also  dieser  Brief  an  diese  Juden  in  der

Diaspora und überhaupt die Paulusbriefe, die da verdreht werden, die werden

verdreht  wie  auch  die  übrigen  Schriften.  Also  gehören  sie  auch  zu  den

Schriften. Also es muss in der Heiligen Schrift einen Brief geben von Paulus an

Judenchristen in der Diaspora. Das geht jetzt leider um den Hebräerbrief. Nicht

wahr, das ist für manche eine Enttäuschung, die immer geliebt haben, in der

Predigt zu sagen: wie der Autor des Hebräerbriefes sagt. Die könnten ruhig

sagen: wie Paulus sagt. Die müssen ja nicht sagen: wie der Apostel Paulus

sagt, denn er nennt sich gegenüber Juden gar nicht Apostel, er tritt auf als ein

Lehrer. Darum haben wir wie ein Refrain im Hebräerbrief – man kann sich das

an jeder Stelle mal anstreichen in der Bibel – sagt er immer: lasst uns, lasst

uns, lasst uns. Nicht in dieser apostolischen Autorität wie 1. Timotheus 2 Vers

8, sagt Paulus: Ich will nun, dass die Männer an allen Orten beten, indem sie

heilige  Hände  aufheben.  Und  dann:  desgleichen,  dass  die  Frauen  in

bescheidenem  Äußeren  sich  mit  Sittsamkeit  schmücken.  Ich  will.  In

apostolischer Autorität sagt er: Das will ich als Apostel. Im Hebräerbrief sagt

er:  Lasst  uns.  Ein  Lehrer  hat  nicht  die  Autorität  wie  ein  Apostel.  Aber  ein

Lehrer soll als Vorbild Mut machen: Kommt, lasst euch Mut machen, wir wollen

diesen guten und richtigen Weg der  Heiligen Schrift  gehen.  Darum sagt er

ständig: Lasst uns, lasst uns. Also wir müssen gar nicht sagen: der Apostel

Paulus. Sondern: Paulus hat den Hebräerbrief geschrieben an Messias gläubige

Juden. Und was ist das Thema dieses Briefes?: Achtet die Langmut unseres

- 21 -



Herrn für Errettung. Das ist genau das Thema. Gott ist langmütig, darum er

gibt euch heute immer noch die Gelegenheit:  Jetzt  bekehrt  euch heute.  Er

wartet noch. Jetzt ist noch Gelegenheit, die Tür des Heils ist noch offen. Das ist

genau das Thema. Und das sollen wir als Möglichkeit zur Errettung … Es geht

also nicht um solche, die schon errettet sind und dann verlorengehen, sondern

um solche, die eben fast gerettet sind. Aber fast ist ja gar nicht. Ich hab das

schon mal erklärt am letzten Bibelstudientag, das mich meine kleinen Kinder …

Also jetzt sind sie nicht mehr klein, aber damals waren sie klein und sie haben

dumme Sache angestellt und ich war ein bisschen laut geworden, habe gesagt:

„Jetzt  hätte  es  fast“.  „Papa,  fast  ist  überhaupt  nicht.  Es  ist  gar  nichts

geschehen.“  Verzeihung,  wenn  ich  manchmal  Beispiele  mehr  als  einmal

brauche,  aber  gute  Beispiele,  die  sind  einfach  gut,  muss  sie  nicht  durch

schlechtere ersetzen, um jedes Mal ganz originell was Neues zu erzählen. Das

ging mir so rein: Fast bekehrt ist überhaupt nicht bekehrt.  Und solche, die

wirklich  vor  der  Türe standen,  aber  nicht  hineingegangen sind,  die  werden

einmal ewig verlorengehen und das ist sehr sehr ernst. Und darum wird hier

gesagt: Aber der Herr wartet. Er ist langmütig. Und der Apostel Paulus hat

euch darüber geschrieben, dass das die Chance ist, um gerettet zu werden.

16 Und erachtet die Langmut unseres Herrn für Errettung [als Chance für

die  Errettung],  so  wie  auch  unser  geliebter  Bruder  Paulus  [Jetzt

kommt's:] nach der ihm gegebenen Weisheit euch geschrieben hat, 

Natürlich  sehen  wir  diese  Weisheit  in  allen  Paulusbriefen.  Aber  der

Hebräerbrief, ein Brief der sich konzentriert auf das AT und das dann mit den

neutestamentlichen  Offenbarungen  verknüpft,  da  sehen  wir  eben  diese

Weisheit, die Gott dem Apostel Paulus oder sagen wir dem Paulus gegeben hat

in einer ganz ganz überragenden Art und Weise und das betont eben Petrus,

indem er dann weiter sagt: Und das Problem ist, es ist natürlich schwierig. Der

Hebräerbrief ist schwierig, haben wir gemerkt,  nicht wahr. Aber dann ist er

auch in Gefahr,  dass gewisse diese Schriften verdrehen.  Und das geschieht

dann zu ihrem eigenen Schaden. Und gerade dieses Verdrehen des Hebräer-

briefes, um Kindern Gottes, die wirklich wiedergeboren sind, Angst zu machen,

sie könnten wieder verlorengehen, das hat schon so viel Verderben angerichtet

und Leute sind in die Klinik gekommen dadurch. Also das wäre nicht ihr Platz.

- 22 -



Denen müsste man einfach sagen: Nein. Schau, der Hebräerbrief spricht von

solchen, die nicht bekehrt waren und in der Gefahr standen abzufallen. Aber du

hast  wirklich  den  Herrn  Jesus  als  Retter  angenommen  und  liebst  ihn  und

möchtest auch mit ihm weiter den Weg gehen, das bezieht sich nicht auf dich.

Denn die, die abfallen nach Hebräer 6 und 10, wie wir das noch später sehen

werden, das sind solche, die wollen auch nicht mehr zurück. Hebräer 6 sagt:

Die können nicht mehr zur Buße erneuern. Und darum kann man jedem in der

Klinik, falls es soweit kommen sollte, möglichst halte man sie zurück vorher.

Ja, wir haben ihm erklärt: „Nein, du hast ja Buße getan über deine Schuld?“

„Ja,  schon  zehnmal.“  Hm,  so  geht  das,  das  Gleiche  nochmals  bekennen,

nochmals bekennen und die möchten beim Herrn sein. „Dann gehörst du nicht

zu Hebräer 6, denn dort heißt es, die können nicht mehr zur Buße erneuern.“

Und ein  Mensch  kann  nicht  einfach  Gott  gegenüber  so  Buße  tun,  denn in

Römer 3 Vers 10 heißt es: Da ist niemand, da ist keiner, der Gott suche. Wir

würden von uns aus nie Gott suchen. Aber Gott ist es, der zieht, sagt Römer 2

Vers 4. Und er leitet zur Buße. Wenn ein Mensch zur Umkehr kommt, zur Buße,

Reue und Annahme des Herrn Jesus, ist das immer ein Beweis, dass Gott ihn

zieht. Und da muss man nie Angst haben, der Hebräerbrief spricht mir das Heil

ab. Das ist dann eben ein Verdrehen der Schriften, die halt eben kompliziert

sind. Das ist so, der Hebräerbrief und die Paulusbriefe im allgemeinen sind

schwierig.

Aber was lesen wir in den Sprüchen: Schwierige Dinge, das ist eine Ehre, sie

zu erforschen. Ja natürlich, man muss etwas arbeiten beim Bibellesen. Sprüche

25 Vers 2: Gottes Ehre ist es, eine Sache zu verbergen, [eben nicht einfach so

klar für alle hinzuschreiben] aber der Könige Ehre, eine Sache zu erforschen.

Und wir  sind ja  Könige:  ein  Königtum und Priester  seinem Gott  und Vater

Offenbarung  1  Vers  5.  Also,  wenn  wir  Könige  sind,  dann  haben  wir  die

Aufgabe:  der  Könige  Ehre  ist  es,  verborgene  Dinge  im  Wort  Gottes  zu

erforschen.  Und das  braucht  Zeit  und Zeit  ist  Geld.  Und viele  sagen: Geld

haben wir keins. Aber Sprüche sagt uns eben: Kaufe Wahrheit und verkaufe sie

nicht. Und das ist ein ganz klarer Aufruf eben, es kostet Einsatz, aber es lohnt

sich. Und wenn man dann die Wahrheit so im Wort Gottes entdeckt hat, das

macht Freude und das wollen wir nicht mehr aufgeben.

- 23 -



Gut, gehen wir weiter in Hebräer 3. Das war jetzt so ein kleiner Exkurs zu

Paulus als Autor. Übrigens in der Kirchengeschichte, im Osten des römischen

Reiches war das von der Frühzeit an durch die Jahrhunderte klar, dass Paulus

der Autor war des Hebräerbriefes. Aber im weströmischen Reich kam das auf:

Wir wissen nicht, wer das ist. Und das geht natürlich gar nicht, und zwar aus

dem Grund, weil: Damit ein Bibelbuch anerkannt werden konnte als inspiriert

zum NT gehörig, musste es nachweislich von einem der Apostel Jesu Christi

geschrieben sein, von den Zwölfen, von einem der Zwölfen, oder von Paulus

oder  von  einem  Propheten.  Und  zwar  nicht  so  ein  neuer  selbsternannter

Prophet  aus  dem  20./21.  Jahrhundert,  ja,  der  sagt:  So  spricht  der  Herr.

Sondern Propheten, die anerkannt waren durch die Apostel eben wie Lukas,

der von Paulus anerkannt war,  Markus, der von Petrus anerkannt war oder

eben Jakobus und Judas.  Das  waren  neutestamentliche Propheten  und alle

anderen Bücher  wurden verworfen.  Und darum ist  es  interessant,  dass  die

frühen Christen,  also  das  heißt  in  den ersten  Jahrhunderten,  keines  dieser

falschen Bücher und der Fälschungen Thomas-Evangelium, von einem Betrüger

geschrieben  um 140  n.  Chr.,  als  Thomas  schon  längst  tot  war.  Der  letzte

Apostel, der starb, war Johannes um 100. Judas-Evangelium, die Journalisten

in  großen  Massen  fallen  auf  solches  Zeug  rein.  Und  dann  plötzlich  zur

Weihnachtszeit machen wir einen großen Artikel über irgendwelche Themen:

Man hat jetzt die richtigen Evangelien gefunden und das Christentum ist völlig

falsch überliefert usw. Die fallen auf diese Dinge rein. Aber die frühen Christen

waren nicht so naiv, um auf solches Zeugs reinzufallen, und haben darum alles

verworfen. Und das macht klar: Einen anonymen Hebräerbrief, das geht ja gar

nicht,  sondern  der  Hebräerbrief  wurde  eben  anerkannt,  weil  klar  war

nachweislich,  dass  er  von  Paulus  geschrieben  worden  war.  Und  eine  der

ältesten Bibelhandschriften im NT, der P47,  wird allgemein datiert  auf etwa

200 n. Chr., aber z.B. Karl Jaroš von der Uni Wien und auch Kim, ein Koreaner,

ein bekannter Spezialist für Papyrus-Handschriften, die haben ihn datiert auf

das 1. Jahrhundert nach Christus. Und dieser P47 umfasst heute noch 80 %

von allen Paulusbriefen, zusammengebunden, und zwar zuerst Römerbrief und

dann – vor 1. Korinther – Hebräerbrief. Stammt aus Ägypten, aber ist damit

ein Zeugnis, in der Frühzeit der Christenheit – ob das jetzt erstes oder zweites

- 24 -



Jahrhundert ist – war den Gläubigen, den Christen, in Ägypten klar, das hat

Paulus  geschrieben.  Wir  können  innerbiblisch  das  auch  zeigen  mit  dem

2. Petrusbrief.

Aber jetzt zurück zu Hebräer 3 Vers 7. Ja, wir haben jetzt noch 1 Minute bis

zum Kuchen. Und da möchte ich etwas sagen, was schöner ist als Kuchen. Ja,

die Schätze des Wortes Gottes. Hier wird gesagt

7 Deshalb,  wie  der  Heilige  Geist  spricht:  „Heute,  wenn  ihr  seine

Stimme hört, 

Wer ist der Autor von Psalm 95? Hier wird es ganz klar gesagt: Der Heilige

Geist spricht. Im AT bei Psalm 95 steht nicht, wer Psalm 95 geschrieben hatte.

Nicht wahr, bei 73 Psalmen steht, dass sie von David verfasst sind, bei 10 von

den  Söhnen  Korahs  usw.,  bei  Psalm  90  von  Mose.  Da  steht  es  nicht  und

trotzdem wissen wir, dieser Psalm stammt von David, denn in Hebräer 4 Vers 7

wird gesagt:

7 so  bestimmt er  [Gott] wiederum einen gewissen Tag:  „Heute“,  in

David nach so langer Zeit sagend,

Gott spricht in David. Das ist der Hammer, nicht wahr. Gott spricht in David.

Der  Heilige  Geist  in  David  hat  geredet  und  somit  haben  wir  diese  beiden

Seiten. Psalm 95 ist 100 % Gottes Wort, der Heilige Geist spricht. Und zwar

hat er gesprochen in David, hat ihn als Diener benutzt, um Gottes Wort aufzu-

schreiben. Also ein sehr wichtiger Vers, auch im Zusammenhang mit der Lehre

der Inspiration der Heiligen Schrift.

Wir fahren weiter in Hebräer 3 und zwar nochmals Vers 7:

7 Deshalb, wie der Heilige Geist spricht:

Hier wird klar, dass der Heilige Geist Psalm 95 inspiriert hat. Aber es ist ja so:

Das hebräische AT besteht aus 3 Teilen. Man sagt auf Hebräisch Tanach als

Abkürzung  für  das  AT.  Das  sind  eigentlich  3  Konsonanten,  das  ist  eine

Abkürzung  für  Tora,  Nevi'im  und  Ketuvim  –  oder  weich  ausgesprochen  –

Chetuvim. Also Tanach – TNCH – Tora das Gesetz, Nevi'im die Propheten und

Chetuvim die Schriften. Der dritte Teil  der Bibel  besteht aus dem Buch der

Psalmen am Anfang und dann kommen alle  Bücher  wie  Sprüche,  Prediger,

Hoheslied,  Hiob  usw.  Das  ist  alles  in  diesem  dritten  Teil  drin.  Aber  ganz

wichtig:  Das  ist  die  übliche  Einteilung,  dass  die  Psalmen  am  Anfang  der

- 25 -



Ketuvim stehen. Und hier wird gesagt: Deshalb, wie der Heilige Geist spricht.

Da wird aus dem dritten Teil des Alten Testaments zitiert, aus den Ketuvim,

den Schriften. Aber schlagen wir mal auf Hebräer 9, da erklärt Paulus den

Aufbau der Stiftshütte und erläutert in dem Zusammenhang den Jom Kippur

und sagt in Vers 6:

6 Da nun dieses so eingerichtet ist, gehen zwar in die vordere Hütte

[Das  ist  das  Heilige,  der  erste  Teil  der  Stiftshütte.] allezeit  die  Priester

hinein und verrichten den Dienst; 7 in die zweite [also ins Allerheiligste]

aber einmal im Jahr allein der Hohepriester, nicht ohne Blut, das er für

sich  selbst  und für  die  Verirrungen des  Volkes darbringt;  [Und jetzt

kommt's:] 8 wodurch der Heilige Geist dieses anzeigt, dass der Weg

zum Heiligtum noch nicht offenbart ist, solange die vordere Hütte noch

Bestand hat, 9 was ein Gleichnis auf die gegenwärtige Zeit ist,

Also hier wird erklärt: Im AT haben wir eine klare Trennung mit dem Scheide-

vorhang. Und jetzt wissen wir ja aus Matthäus 27, mit dem Tod des Herrn

Jesus wurde der Scheidevorhang im Tempel zerrissen, um zu zeigen: Jetzt ist

der  Zugang zum Allerheiligsten  offen.  Aber  hier  erklärt  Paulus:  Mit  diesem

geschlossenen  Allerheiligsten,  mit  dem  Scheidevorhang,  der  eben  nicht

zerrissen ist, da hat der Heilige Geist angezeigt, dass der Weg zum Heiligtum,

der Weg in die unmittelbare Gegenwart Gottes war damals noch nicht offen,

war noch nicht offenbart. Nun, da nimmt der Text Bezug auf die Anweisungen

im  Gesetz  in  den  5  Büchern  Mose.  Da  wird  ja  das  alles  erklärt  mit  der

Stiftshütte und mit dem Scheidevorhang. Und da wird gesagt: Nicht Mose zeigt

dadurch  an,  sondern  der  Heilige  Geist  zeigt  hier  an,  dass  der  Weg  zum

Heiligtum eben noch nicht geoffenbart ist, solange eben der Scheidevorhang da

ist und darum die vordere Hütte, das Heilige, noch klar abgetrennt war vom

Allerheiligsten. Der Heilige Geist zeigt an.

Und dann Kapitel 10 da wird zitiert aus Jeremia, und zwar um zu zeigen, dass

es eine völlige Sündenvergebung gibt durch das Opfer des Messias. Und da

steht in Hebräer 10 Vers 14:

14 Denn  mit  einem  Opfer  hat  er  auf  immerdar  die  vollkommen

gemacht,  die  geheiligt  werden.  15 Das  bezeugt  uns  aber  auch  der

- 26 -



Heilige Geist; denn nachdem er gesagt hat: 16 „Dies ist der Bund, den

ich ihnen errichten werde nach jenen Tagen, spricht der Herr: 

Also  hier  wird  aus  Jeremia  31  Vers  31  zitiert.  Es  wird  nicht  gesagt:  Dies

bezeugt uns Jeremia, sondern: Das bezeugt uns aber auch der Heilige Geist.

Hier  haben  wir  ein  Zitat  aus  den  Nevi'im,  aus  den  Propheten.  Also  im

Hebräerbrief  wird  aus  allen  3  Teilen  des  Alten  Testaments,  aus  der  Tora

Hebräer 9, aus den Propheten Hebräer 10 und aus den Ketuvim Hebräer 3

zitiert und jedes Mal wird gesagt, das ist der Heilige Geist, der spricht, der

anzeigt und der bezeugt. Alles Handlungen. Nicht wahr, es gibt die Irrlehre, die

besagt, der Heilige Geist sei eine unpersönliche Kraft, der Heilige Geist sei gar

nicht Gott. Aber die Bibel bezeugt ganz klar, dass der Vater Gott ist, der Sohn

Gott ist und der Heilige Geist Gott ist, und zwar eben nicht eine unpersönliche

Kraft. Eine unpersönliche Kraft wie die Schwerkraft, die kann nicht sagen und

anzeigen und bezeugen, ja. Das macht ganz klar, dass der Heilige Geist eben

denken, handeln und empfinden kann. Der Heilige Geist kann ja auch betrübt

werden,  sagt Epheser 4 Vers 30.  Das sind alles  Kennzeichen einer Person:

denken,  handeln,  empfinden.  Und  hier  wird  also  der  Heilige  Geist  so

vorgestellt: nicht als unpersönliche Kraft, sondern der, der durch die Heilige

Schrift  selber  spricht,  bezeugt  und andeutet.  Übrigens,  wenn wir  gerade in

Hebräer 10 Vers 14 gelesen haben, grad der Hebräerbrief macht die Sicherheit

des Heils ganz besonders klar. Für die, die wirklich bekehrt sind, sagt 10 Vers

14: Denn mit einem Opfer hat er auf immerdar vollkommen gemacht. Sein

Opfer ist vollständig, abgeschlossen und hat zur Folge, dass die, die errettet

sind, die sind für immer vollkommen gemacht. Vor Gott ist alles geordnet, alle

Schuld ist ein für allemal abgetan. Hebräer 9 sagt sogar, dass der Herr Jesus

die Sünde abgeschafft hat durch sein Opfer. Jetzt heißt es aber nachher: die

geheiligt werden. Und das ist ein Durativ: die fortdauernd geheiligt werden. Da

haben wir beides: Wenn jemand sich bekehrt, ist für ihn, der sich echt bekehrt

hat und dann wiedergeboren ist, dann ist für ihn alles geordnet vor Gott für

Zeit und Ewigkeit. Für ihn gilt: Vollkommen gemacht auf immerdar. Aber wir

wissen, unser praktischer Wandel, der braucht Fortschritte im Glauben und es

braucht eine fortgesetzte Heiligung im Leben, die man anstreben muss tagtäg-

lich. Und das ist das, was hier ausgedrückt wird: die geheiligt werden. Also die,

- 27 -



die wirklich vollkommen gemacht sind, das sind die, die dann auch fortdauernd

im Alltag sich heiligen lassen. Da haben wir Stellung und praktischer Zustand

in einem Vers zusammen. Die Stellung: vollkommen gemacht für immerdar.

Praktischer  Zustand:  Jetzt  muss  es  auch  im  tagtäglichen  Leben  in  einer

fortschreitenden Heiligung umgesetzt werden. Aber eben diese fortschreitende

Heiligung, die ist eben selbstverständlich bei denen, die vollkommen gemacht

sind. Und das ist abgeschlossen, eine punktuelle Handlung in der Vergangen-

heit.  Nicht  ein  Prozess,  vollkommen  gemacht  –  fortdauernd  geheiligt  im

praktischen Leben.

Wir gehen zurück zu Hebräer 3. Nun, wir haben gesehen, 7 bis 11 ist ausführ-

liches Zitat von Psalm 95. Hier lernt man übrigens zu predigen. Also Paulus

liest, hier schreibt, den Bibeltext und er wurde dann auch in den Gemeinden

der Hebräer so vorgelesen und dann kommt die Erklärung dazu. Also wichtig

beim  Predigen,  dass  man  zuerst  das  Wort  Gottes  vorliest  –  das  ist  der

Ausgangspunkt – und dann kommen die Erklärungen dazu. Ich habe das auch

schon gesagt, wenn dann mal eine Predigt schief geht, was ja geschehen kann,

dann kann man wenigstens  sagen:  Hier  Bruder,  das  waren  so wunderbare

Worte, die du am Anfang gelesen hast. Aber eben, hier haben wir Paulus mit

seiner  Gott  gegebenen  Weisheit  und  jetzt  sagt  er  Vers  12  als  praktische

Anwendung von dem, was daraus durch David gesagt wurde:

12 Gebt acht, Brüder, dass nicht etwa in jemand von euch ein böses

Herz des Unglaubens sei in dem Abfallen von dem lebendigen Gott,

13 sondern ermuntert euch selbst [oder einander] an jedem Tag, solange

es  „heute“  heißt,  damit  niemand  von  euch  verhärtet  werde  durch

Betrug der Sünde.

Er geht also ein auf dieses 'heute' in Psalm 95. Und dieses 'heute' ist eben

wichtig, weil es uns aufruft: Jetzt muss klare Sache gemacht werden, solange

es 'heute' heißt. Natürlich, in meiner Bibel stand 'heute' an dieser Stelle schon

gestern,  ja.  Und  jetzt  hat  Gott  nochmals  einen  Gnadentag  geschenkt  und

darum ist es auch noch heute. Aber es könnte morgen zu spät sein, ja. Das ist

der Punkt. Ich hab das auch schon mal erzählt. Ich hatte einen evangelisti-

schen Vortrag in La Rochelle am Atlantik und nachher erfuhr ich, da war eine

junge Frau da, die zum ersten Mal in eine solche Art von Zusammenkunft ging

- 28 -



und eingeladen wurde.  Eine junge Frau,  sie stand am Anfang eines Musik-

studiums. 3 Wochen nach dem Vortrag wurde sie von ihrem Freund ermordet.

Das  ist  ein  Schock  so  etwas.  Das  war  natürlich  wieder  ein  besonders

schockierendes  Beispiel,  um zu sehen:  Dieses  'heute'  ist  nicht  immer.  Und

darum sagt Vers 13:

13 sondern ermuntert euch selbst an jedem Tag, solange es „heute“

heißt, 

'Heute' ist also jeder Tag, den Gott noch gibt, dass wir umkehren könnten.

Aber  es  ist  eben  wichtig:  Es  besteht  die  Gefahr  eines  bösen  Herzens  des

Unglaubens im Abfallen vom lebendigen Gott, sagt Vers 12. Und Vers 13 macht

klar: Das geschieht durch Verhärtung des Herzens und diese Verhärtung, dass

das Herz dann so hart wird, dass einer gar nicht mehr umkehren will. Dann ist

es zu spät, dann ist die Gnadenzeit für jemanden abgelaufen. Wir müssen nicht

beurteilen bei anderen, ob das jetzt vielleicht eingetreten ist. Glücklicherweise

nicht. Aber für uns ist es wichtig, dass wir aus dem Hebräerbrief lernen: Diese

Situation gibt es. Der späteste Moment, an dem sich jemand bekehren kann,

das ist der Todestag. Das sehen wir eindrücklich bei dem Schächer am Kreuz.

An dem Tag, an dem er starb, hat er sich vorher noch bekehrt. Nicht nach dem

Tod sondern vor dem Tod. Nach dem Tod gibt es keine Möglichkeit. Wir werden

dann sehen, in Hebräer 9 heißt es: Es ist dem Menschen gesetzt, einmal [Das

ist ein Zahlwort.] einmal zu sterben, danach das Gericht. Und der Herr Jesus

sagt in Markus 2: Der Sohn des Menschen hat Gewalt, auf Erden Sünden zu

vergeben. Warum auf Erden? Weil im Jenseits keine Sünden mehr vergeben

werden. Nur solange wir leben, haben wir die Möglichkeit, dass unsere Sünden

vor Gott ausgelöscht werden. Aber es kann sein, dass die Gnadenzeit schon

vorher  abläuft.  Und das sieht  man sehr  eindrücklich in  der  Geschichte des

Pharaos, des Auszugs. Er hat sein Herz immer wieder verhärtet, das liest man

in 2.  Mose 1 bis 12 und sogar noch darüber hinaus. Sechsmal  hat er  sich

verhärtet, aber beim siebten Mal heißt es, dass Gott sein Herz verhärtete. Und

von da an gab es keine Möglichkeit mehr zur Bekehrung. Dort war zu Lebzeiten

die Gnadenzeit des Pharaos abgelaufen. Hiob 33 Vers 29 sagt, dass Gott mit

jedem  Menschen  zwei-/dreimal  spricht.  Ein  Zahlenspruch,  das  'drei'  wird

besonders  betont.  Dreimal,  das  ist  das  Mindeste,  dass  Gott  mit  jedem

- 29 -



Menschen, um ihn abzuhalten von dem Rennen ins Verderben. Gott möchte,

dass  alle  Menschen errettet  werden 1.  Petrus  2 Vers  4 und darum ruft  er

mindestens  dreimal.  Beim  Pharao  sehen  wir  im  Zusammenhang  mit  der

Verhärtung waren das zweimal dreimal, wo es ausdrücklich heißt: Er hatte sein

Herz verhärtet oder überhaupt es heißt: Sein Herz wurde verhärtet, aber das

ging von ihm aus. Erst das siebte Mal heißt es: Gott verhärtete sein Herz. Ich

geb die Stelle an für die, die Notizen machen. 

Und  es  ist  ja  so  mit  den  Notizen,  an  der  Hochschule  gibt  es  ja  zwei

verschiedene Typen von Menschen: Es gibt solche, die machen Notizen und

solche, die machen keine Notizen. Ja, aber da sind drei Gruppen: Die, die keine

Notizen machen, das sind Genies und Papa-Söhne. Die gehen an die Uni, weil

Papa bezahlt.  Aber die wissen gar nicht,  warum sie eigentlich da studieren

sollen. Und dann gibt es noch die Normalen, die schreiben auf. Ja, man kann

die Dinge einfach viel besser behalten, wenn man's nochmals nachlesen kann

und das wiederholen kann.

2. Mose 9 Vers 12. Es kann sein, dass in anderen Bibeln die Zählung etwas

anders ist, dann muss man halt suchen, kleine Abweichung: Und der HERR

verhärtete das Herz des Pharaos. Das siebte Mal, da war's vorbei. Das war

jetzt  eben der Moment, wo das Herz verhärtet  wurde, wie es hier  heißt in

Hebräer 3 Vers 13 durch Betrug der Sünde. Warum 'Betrug der Sünde'? Die

Sünde legt  uns  immer  hinein.  Die  Sünde präsentiert  sich  immer  irgendwie

attraktiv. Also jede Art von Sünde ist immer ein Reinlegen, ein Betrug. Und

hier auch 'die Sünde des Abfalls' ist ein Betrug in der Sünde.

Ja, das Thema des verhärteten Herzens, das jetzt da im Hebräerbrief eine so

große Rolle spielt, hat also eine ganz besondere Bedeutung in der Geschichte

des Auszugs aus Ägypten und dann der Wüstenwanderung. Da wird eben im

Zusammenhang  der  Wüstenwanderung  nach  dieser  Geschichte  vom Pharao

gesagt: Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht. 

Und zwar ist das so zu sehen, dass in Ägypten das Thema vom verhärteten

Herzen  ganz  wichtig  war  in  der  dortigen  Religion.  Ich  habe  einmal  eine

Führung gemacht für Studenten im Pergamon-Museum in Berlin und dann auch

noch im Ägyptischen Museum. Es lohnt sich, beides zu besuchen, wenn man

schon mal in Berlin ist. Und im ägyptischen Museum gibt es eine Abteilung

- 30 -



über das Sterben in Ägypten mit den Särgen usw. und den Mumien darin, wird

alles  schön  erklärt.  Und  dann  sieht  man  dort  auch  das  Totenbuch,  ein

originales Totenbuch aus Ägypten. Und da war das so: Die Ägypter glaubten,

der Mensch, wenn er stirbt – also sagen wir der Pharao – geht ins Jenseits.

Und dann kommt er vor das Gericht von Osiris, einen dieser wichtigen falschen

Götter in Ägypten. Dann wird dem Pharao eine Liste von Sünden vorgelesen.

Da gibt es also Text und Bilder, wo das alles so gezeigt wird. Osiris auf dem

Thron  und  dann  wird  die  Liste  vorgelesen  von  Sünden.  Und  die  Ägypter

lehrten, es ist nun ganz wichtig, dass der Pharao alle Sünden abstreitet, sonst

steht  eine schlimme Bestie bereit  – die ist  dort  auch abgebildet – die  den

Pharao  verschlingt  und  dann  wird  er  vernichtet.  Also  sie  glaubten  an  die

Irrlehre der Vernichtung. Das gibt’s ja auch in der Christenheit solche Irrlehrer,

die sagen, es gibt keine ewige Pein sondern Vernichtung, Auslöschung. Die

Bibel spricht von der ewigen Pein. Aber schon die alten Ägypter glaubten an

Vernichtung, wenn der Pharao das nicht gut leugnet. Aber jetzt ist noch das

Problem: Die Ägypter lehrten, das Herz sagt aber die Wahrheit.  Und darum

sieht man da auch eine Darstellung von einer Waage: Auf der einen Seite der

Waage ist das Herz des Pharao, auf der anderen Seite eine Feder. Und das

Zeichen der Feder ist eben in den ägyptischen Hieroglyphen das Zeichen für

Wahrheit.  Ja und das Herz sagt die Wahrheit aus. Und die Ägypter lehrten:

Aber damit der Pharao gerettet wird und nach dem Tod weiterexistieren kann,

weiterleben  kann,  muss  er  eben  alles  abstreiten,  ableugnen.  Was  kann  er

machen, das Herz wird gegen ihn aussagen?: Doch, das und diese und jene

Sünde, das ist Wahrheit. Da haben die Ägypter gelehrt: Man muss das Herz

verhärten. Und darum haben die, wenn der Pharao tot war, haben die eine

Magie ausgeübt mit Skarabäen. Das sind Steine in Form von Skarabäus-Käfern

mit einem Bildnis von einem Sonnengott. Und mit diesem Skarabäus-Stein und

diesem magischen Ritual wollten sie das Herz des Verstorbenen hart machen,

dass es im Jenseits nicht gegen den Pharao aussagt, damit er gerettet werde.

Also die Lehre der alten Ägypter: Verhärte dein Herz, dann wirst du gerettet.

Und die Bibel zeigt uns: Der Pharao, der sein Herz verhärtet hatte, fiel  am

Schluss ins Verderben und kam um im Roten Meer, im Schilfmeer. Und jetzt

lesen  wir  Sprüche  28  Vers  14.  Das  ist  die  biblische  Lehre,  die  Lehre  des

- 31 -



Evangeliums, eine ganz andere Sprache. Das ist gefährlich, wenn ein Mensch

sein Herz verhärtet. Es gibt nichts Schlimmeres, als wenn er das tut. 28 Vers

14: Glückselig der Mensch, der sich beständig fürchtet [vor Gott nicht wahr

und seiner Heiligkeit], wer aber sein Herz verhärtet, wird ins Unglück fallen. 28

Vers 14, das hat sich so beim Pharao dramatisch erfüllt. Und nun Israel in der

Wüste, da war auch das Problem des harten Herzens. Und darum warnt Psalm

95: Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht. 

Wie lesen weiter? 3 Vers 14:

14 Denn  wir  sind  Genossen  des  Christus  geworden,  wenn  wir

tatsächlich  den  Anfang  der  Zuversicht  bis  zum  Ende  standhaft

festhalten,  [Das  haben  wir  alles  schon  erklärt.] 15 indem gesagt  wird:

„Heute, wenn ihr seine Stimme höret, verhärtet eure Herzen nicht, wie

in der Erbitterung.“ 16 (Denn welche, als sie gehört hatten, haben ihn

erbittert?  Waren  es  aber  nicht  alle,  die  durch  Mose  aus  Ägypten

ausgezogen waren?

Sieht man, hier wird gelehrt, wie man predigen kann, man stellt eine Frage. Ja,

eine Frage macht, dass die Hörer mitdenken und sich das auch überlegen und

dann die Antwort geben. Ja. Es gibt Leute, die sagen, man muss immer Fragen

stellen,  muss den Leuten nicht einfach so die Sachen sagen.  Okay. Ja,  die

müssen  das  selber  rausfinden?  Nein,  man  muss  auch  die  richtige  Antwort

geben. Fragen sind schon gut, die regen an zum Denken. Aber dann muss man

auch sagen, was jetzt die biblische Antwort ist.  Und so macht das hier der

Paulus: 

16 (Denn welche, als sie gehört hatten, haben ihn erbittert? [damals in

der  Wüste] Waren  es  aber  nicht  alle,  die  durch  Mose  aus  Ägypten

ausgezogen waren?

Das  ist  eine  Antwort  auch  in  Frageform.  Man  kann  antworten  mit  einer

Frageform. Nicht wahr,  das waren alle,  die  ausgezogen waren.  Ich habe in

meiner Bibel angestrichen alle. Alle haben Gott erbittert, das ganze Volk war

ein Problem damals. Und dann Vers 17:

17 Welchen aber zürnte er vierzig Jahre? [Antwort durch eine Frage] Nicht

denen, die gesündigt hatten, deren Leiber in der Wüste fielen? 

- 32 -



Ja, das waren dann alle die, die eben schließlich das Ziel nicht erreicht haben,

die  sind  gestorben  während  den  40  Jahren.  Die  ganze  Auszugsgeneration

durfte wegen ihres Unglaubens schließlich nicht ins verheißene Land. Darum

wird das so als Warnung jetzt für die Hebräer und auch für uns genommen .

Vers 18:

18 Welchen  aber  schwor  er,  dass  sie  nicht  in  seine  Ruhe eingehen

sollten, wenn nicht denen, die ungehorsam gewesen waren? 

Ja.  Josua  und  Kaleb  von  ihnen  wird  gesagt,  dass  sie  dem  Herrn  völlig

nachgefolgt sind. Die kamen ins Land. Aber die, die ungehorsam waren, die

kamen schließlich nicht ans Ziel. Und dann wird Vers 19 gesagt:

19 Und  [schlussfolgernd] wir  sehen,  dass  sie  nicht  eingehen konnten

wegen des Unglaubens.)

Jetzt wird in dieser kurzen Predigt erklärt: Das Problem war Unglauben, nicht

das  glauben,  was  Gott  in  seinem  Wort  sagt.  Und  jetzt  nach  all  diesen

Belehrungen kommt in Kapitel 4 eine Anwendung:

1 Fürchten wir uns nun, dass nicht etwa, da eine Verheißung, in seine

Ruhe  einzugehen,  hinterlassen  ist,  jemand  von  euch  scheine

zurückgeblieben zu sein! 

Sieht man, er spricht als Lehrer: Fürchten wir uns nun oder lasst uns Furcht

haben. Es ist eine Verheißung, dass es eine Ruhe Gottes gibt, in die wir auch

eingehen sollen. Aber es könnte sein, dass Gewisse diese Ruhe nie erreichen

werden. Also es wird abgeleitet aus der Wüstenwanderung und aus Psalm 95:

Da gibt es eine Gefahr. Unglaube kann ein Hindernis sein, dass man das Ziel

nicht  erreicht.  Also  wir  müssen  das  ganz  ernst  nehmen.  Wir  müssen  uns

fürchten, dass wir vielleicht nicht in die Ruhe eingehen. Und dann sagt er, dass

jemand von euch scheine zurückgeblieben zu sein. Sieht man jetzt, da kommt

jetzt diese Sorge hervor: Es ist nicht klar, ob alle Hebräer echt bekehrt und

wiedergeboren  waren.  Es  scheint,  dass  gewisse  eben noch zurückgeblieben

sind, noch nicht durchgedrungen sind. Und an die richtet er sich jetzt ganz

besonders. Vers 2. Da sehen wir die praktische Anwendung das Beispiel der

Israeliten in der Wüste auf die Hebräer. Es wird klargemacht: Auf den Glauben

kommt es an.

- 33 -



2 Denn auch uns ist  eine gute Botschaft  [ein Evangelium] verkündigt

worden, wie auch jenen;  [den Israeliten. Das ist die gute Botschaft:  Ihr

werdet ins verheißen Land gehen dürfen. Dann wird aber erklärt:] aber das

Wort  der  Verkündigung  nützte  jenen  [Israeliten] nicht,  weil  es  bei

denen, die es hörten, nicht mit dem Glauben verbunden war. 

Also natürlich  hatten die  Israeliten dieses  Wissen,  Gott  hat  das verheißene

Land bereitgemacht. Aber diese Botschaft, diese gute Botschaft, nützte eben

nichts für all die, die nicht geglaubt hatten. Vers 3:

3 Denn wir, die wir geglaubt haben, [Jetzt spricht er von denen, die wirklich

geglaubt haben.] gehen in die Ruhe ein, [Also die wahren Gläubigen haben

diese wirkliche Erwartung, dass sie einmal in die Ruhe eingehen werden.] wie

er gesagt hat: „So schwor ich in meinem Zorn: Wenn sie in meine Ruhe

eingehen werden!“, 

Also sagt hier Paulus: Seht ihr in diesem Psalm wird gesprochen von einer

Ruhe, die Gott nennt 'meine Ruhe'. Das ist die Ruhe Gottes und in diese Ruhe

gehen die Gläubigen hinein. Und die, die nicht glauben, die werden dort nicht

hineingehen. Ich muss vielleicht noch erklären, wenn Gott hier sagt 'so schwor

ich in meinem Zorn, wenn sie in meine Ruhe eingehen werden', was bedeutet

das  'wenn sie  in  meine Ruhe eingehen werden'?  Das  ist  –  das  muss  man

einmal  gehört  haben – das ist  eine althebräische Ausdrucksweise für einen

Schwur.  Das  ist  ja  nur  ein  halber  Satz  'wenn sie  in  meine Ruhe eingehen

werden', dann. Aber das 'dann' wird nicht gesagt. Es ist ein wenn-dann-Satz,

aber es wird nur der vordere Teil genannt. Wenn jemand in Israel geschworen

hat 'wenn ich das und das nicht tun werde, dann soll das und das mit mir

geschehen', so kann man das einfach abkürzen 'wenn das und das'. Das heißt

also,  mit  Schwur wird  gesagt:  So,  das steht  fest.  Und diese Formulierung,

wenn Gott sagt 'wenn sie in meine Ruhe eingehen werden', das heißt also: Ich

schwöre,  sie  gehen nicht in die Ruhe ein all  diejenigen,  die  nicht  geglaubt

haben. Aber eben dieser Vers spricht von der Ruhe. Was ist das 'die Ruhe

Gottes'? Wir lesen weiter:

3 … wie er gesagt hat: „So schwor ich in meinem Zorn: Wenn sie in

meine Ruhe eingehen werden!“, obwohl die Werke von Grundlegung

der Welt an geworden waren. 4 Denn er hat irgendwo von dem siebten

- 34 -



Tag so gesprochen: „Und Gott ruhte am siebten Tag von allen seinen

Werken.“ 

Da geht der Blick zurück bis auf 1. Mose 1. Dort haben wir die Grundlegung

der Welt: Im Anfang schuf Gott den Himmel und die Erde. Dort beginnt die

Schöpfungsgeschichte. Das ist übrigens der erste Tag. Dort beginnt alles. Und

das wird genannt 'die Grundlegung der Welt'.  Und von dort an schafft Gott, ja,

ab 1. Mose 1: Im Anfang schuf Gott den Himmel [das Weltall] und die Erde.

Und dann geht es weiter in den nächsten Versen. Darum sagt er: Die Werke

sind von Grundlegung der Welt an geworden, hat Gott gehandelt. Aber dann,

am siebten Tag, hat er nicht mehr gehandelt. Das war der Sabbat. Und jetzt

ganz wichtig:  Der Sabbat  heißt  'Ruhetag'  korrekt,  aber das Verb,  von dem

Sabbat  abgeleitet  ist,  heißt  eigentlich  'stoppen/aufhören'  und  dann  auch

'ruhen'. Der Sabbat ist nicht, dass Gott müde geworden wäre, sondern Sabbat

bedeutet, dass Gott aufgehört hat zu erschaffen. Aber er hat sich dann gefreut

an seinen Werken, ja. Und das war Gottes Ruhe. Jetzt möchte der Hebräerbrief

erklären, wenn Gott sagt 'meine Ruhe'. Wir verstehen etwas, wenn wir eben

über den siebten Schöpfungstag nachdenken, das ist Gottes Ruhe. Und in diese

Ruhe, die Gott damals gehabt hat am siebten Tag, in diese Art von Ruhe gehen

wir ein als Gläubige, wenn wir das Ziel, das himmlische Ziel, erreichen. Und

darum wird  dann  zitiert:  Und  Gott  ruhte  am siebten  Tag  von  allen  seinen

Werken. 

Bevor ich weitergehe, mache ich noch einen kleinen Exkurs. Es ist eigentlich

interessant  dieser  Ausdruck  'Grundlegung  der  Welt',  was  also  hinweist  auf

1. Mose 1,1. Ich schlage mal auf in Lukas 11, dort kommt dieser Ausdruck

'Grundlegung der Welt' auch vor. Und dort sagt der Herr Jesus, dass einmal all

das Blut, das im AT von 1. Mose 4 bis 2. Chronika – in der hebräischen Bibel

das letzte Buch in den Ketuvim – vergossen worden ist, das wird von Gott

einmal von dieser Generation, die den Messias verwirft, gefordert werden. Aber

jetzt schauen wir mal, wie das beschrieben ist dort Lukas 11 Vers 49:

49 Darum hat auch die Weisheit Gottes gesagt: Ich werde Propheten

und Apostel zu ihnen senden, und etliche von ihnen werden sie töten

und  vertreiben,  50 auf  dass  das  Blut  aller  Propheten,  welches  von

Grundlegung  der  Welt  an  vergossen  worden  ist,  von  diesem

- 35 -



Geschlecht gefordert werde:  51 von dem Blut Abels bis zu dem Blut

Zacharias,  welcher umkam zwischen dem Altar und dem Haus  [dem

Tempelhaus];

Dieser Mord an Zacharias  zwischen Altar  und Tempelhaus wird beschrieben

2. Chronika, im letzten Buch der hebräischen Bibel. Also der Mord an Abel im

ersten Buch der Bibel bis zum letzten Buch der Bibel. Alles wird einmal von

Israels Generation damals gefordert werden. Aber warum ich das anführe, hier

wird gesagt: alles Blut, das von Grundlegung der Welt an vergossen worden ist

von Abel an. Das heißt also: Dieser Mord an Abel in 1. Mose 4, der wurde

begangen in der Epoche, die die Bibel nennt 'die Grundlegung der Welt'. Jetzt

hat das Konsequenzen. 

Es gibt Leute, die sagen: Nein, 1. Mose 1,1 das ist nicht der erste Tag der

Schöpfung, sondern da war eben die Schöpfung und dann vergingen Millionen

und Milliarden von Jahren und erst dann kommt dieser Vers 'und Gott sprach:

Es werde Licht! Und dann kommt das 6-Tage-Werk. Also diese Millionen und

Milliarden Jahre der Evolution das ist nicht etwas Unbiblisches, das ist absolut

biblisch. Ja, aber dann könnte man schon nicht gut sagen, dass Abel eben zur

Zeit der Grundlegung der Welt ermordet worden war, wenn da noch ein paar

Milliarden – sagen wir mal 13,7 Milliarden, auf ein paar Wochen kommt's ja

auch nicht an, – dazwischen liegen würden, nicht wahr. Da kann man nicht

sagen, das Blut von Grundlegung der Welt an. Nein, aber das ist verständlich,

wenn  wir  jetzt  sehen,  das  war  eine  Schöpfungswoche  und  dann  kam der

Sündenfall, und zwar so bald, dass Eva gar nie schwanger geworden war vor

dem Sündenfall. Nicht wahr. Ich meine, das mit dem schwanger werden, das

kann sehr, sehr schnell gehen, ja. Und Gott hat ja gesagt 'seid fruchtbar und

mehret euch' am sechsten Tag. Da haben sie nicht jahrzehntelang gewartet.

Ja, das ist schon ein Problem, wenn man heiratet und schon von Anfang an

denkt, ja wir wollen noch jahrelang keine Kinder. Ja, aber ich will nur sagen,

das war jetzt nur so ein Nebensatz. 

Es  ging  mir  darum:  Eben  sieben  Tage,  dann  offensichtlich  schon  bald  der

Sündenfall und dann bekommen Adam und Eva Kinder, Kain und Abel. Und da

sind auch Jahre vergangen und Kain bringt seinen Bruder Abel um. Aber es ist

immer noch die Epoche der Grundlegung der Welt. Das war nicht Tausende von

- 36 -



Jahre später, sondern eben noch in dieser Epoche. Also von Grundlegung der

Welt an, das ist die Epoche von Kain. Und das ist übrigens auch die Epoche des

siebten Tages. Ja, die Werke waren geworden von Grundlegung der Welt an

und dann am siebten Tag hat Gott aufgehört zu schaffen. 

Übrigens sehr wichtig, dass Gott gestoppt hat zu schaffen. In der Physik besagt

der  zweite  thermodynamische  Hauptsatz,  der  sehr  grundlegend  ist  für

Naturwissenschaft:  Die  Summe  der  Energie  im  geschlossenen  System  ist

immer  gleich.  Energie  kann  umgewandelt  werden,  aber  nicht  vernichtet

werden. Und es entsteht auch keine neue Energie. Und darum geht man in der

Naturwissenschaft  davon,  dass nicht plötzlich aus dem Nichts  neue Energie

entsteht.  Der  Ausdruck  von  den  'erneuerbaren  Energien'  ist  sehr  sehr

gefährlich, das kann man nämlich ganz unwissenschaftlich verstehen. Es gibt

keine Energie, die neu entsteht, es gibt nur die, die es gibt. Aber von irgendwo

muss ja die Energie mal kommen. Natürlich, Gott hat geschaffen, und zwar Tag

eins bis sechs und am siebten Tag hat er aufgehört. Und das ist der Grund,

warum man diesen Satz formulieren kann, den Energiesatz. Übrigens ich hatte

gesagt der zweite thermodynamische Hauptsatz,  das ist  natürlich der erste

thermodynamische Hauptsatz. Verzeihung. Der zweite ist dann der Entropie-

satz. Aber der erste ist eben so wichtig und der zweite ist dann auch ganz

wichtig. Der erste ist so wichtig: Es entsteht keine neue Energie. Das heißt im

Klartext: Gott schafft heute nicht mehr. Das ist das Normale, dass Gott nicht

plötzlich nochmals neue Energie schafft. Er kann das und in Ausnahmefällen

hat er das getan, aber normalerweise als Gesetz kann man formulieren: Wir

beobachten das nicht, die Summe der Energie bleibt immer dieselbe. Das ist,

weil Gott gestoppt hat am siebten Tag. Aber in den ersten sechs Tagen der

Schöpfung galt dieses Gesetz noch nicht.

Wir gehen weiter Vers 5:

5 Und an dieser Stelle wiederum: „Wenn sie in meine Ruhe eingehen

werden!“ 

Also mit  anderen Worten: Sie  werden nicht  in  meine Ruhe eingehen,  ganz

sicher. Ich verbürge das.

6 Weil  nun übrig bleibt,  dass einige in sie eingehen und die,  denen

zuerst  die  gute  Botschaft  verkündigt  worden  ist,  des  Ungehorsams

- 37 -



wegen  nicht  eingegangen  sind,  7 so  bestimmt  er  wiederum  einen

gewissen Tag: „Heute“, in David nach so langer Zeit sagend, 

Interessant, David hatte seinen Psalm viel viel später geschrieben, Jahrhun-

derte später nach der Wüstenwanderung. Und plötzlich sprich er wieder davon

7 … „Heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen nicht.“ 

Also er sagt: Dass mit dieser Ruhe, das gilt nicht nur für die Generation aus

der  Wüstenwanderung,  sondern  das  gilt  auch  für  Menschen  aus  späteren

Zeiten. Und darum sagt er: Seht ihr, Psalm 95 hat auch seine Bedeutung für

uns, nicht nur für die Israeliten damals. Also Jahrhunderte später zu David

nach so langer Zeit sagt er das immer noch: „Heute, wenn ihr seine Stimme

hört.“ Dieses 'heute' ist aktuell. Und darum wird das im Hebräerbrief wieder

aufgenommen. Und auch jetzt ist das aktuell. 

7 … wie vorhin gesagt worden ist: „Heute, wenn ihr seine Stimme hört,

verhärtet eure Herzen nicht.“ 

Jetzt kommt eine interessante Schlussfolgerung:

8 Denn wenn Josua sie zur Ruhe gebracht hätte, so würde er danach

nicht von einem anderen Tag geredet haben. 

Jetzt  wird  hier  erklärt:  Die  Israeliten  sind  gefallen  in  der  Wüste  wegen

Unglaubens. Aber Josua und Kaleb die gingen ins Land hinein und auch die

zweite  Generation,  ja,  aus  der  Wüstenwanderung,  die  gingen alle  ins  Land

hinein. Aber die hatten Kriege dort. Und es gab dann schon eine Beruhigung

und Gott hat sein Wort erfüllt. Aber richtig zur Ruhe kam das Volk Israel auch

nicht im Land. Denn es blieb immer ein Überrest der Kanaaniter lebend im

Land und so war ständig dieser Stachel der Unruhe da. Also jetzt sagt hier

Paulus: Josua hat sie noch nicht in diese Ruhe, die da verheißen ist, wirklich

hineingeführt. Es ist etwas noch Zukünftiges. Denn sonst hätte er ja nicht sehr

viel später nach Josua, nämlich durch David, wieder gesagt: „Heute, wenn ihr

seine Stimme hört,  verhärtet  eure Herzen nicht.“  Also  es  gibt  immer noch

diese zukünftige Verheißung, in die Ruhe hineinzugehen. Und jetzt kommt ein

goldener Vers, den man so besonders anstreichen kann. Goldig sind alle, aber

eben man kann ja nicht alle gleich anstreichen in der Bibel. Vers 9:

9 Also bleibt eine Sabbatruhe dem Volk Gottes übrig.

- 38 -



Es gibt noch als etwas Zukünftiges diese Verheißung, dass wir als Gläubige

einmal in die Ruhe Gottes in der himmlischen Herrlichkeit eingehen werden.

Und das macht jetzt den Hebräern klar: Das ist ein Hoffnung, die vor euch liegt

und jetzt müsst ihr schauen, dass ihr dieses Ziel erreicht. Und die, die noch

nicht wirklich bekehrt sind, die müssen heute hören, ihr Herz nicht verhärten,

sonst könnte es sein, dass sie diese künftige Ruhe im Himmel nicht erreichen

werden. Ja, das ist eine zukünftige Sabbatruhe im Himmel. Die Gemeinde hat

kein Gebot bekommen im NT zur Sabbatruhe. Das war das Zeichen des Bundes

mit Israel 2. Mose 31. Das NT gibt kein Sabbatgebot für die Gemeinde. Aber

die Gemeinde hat die Verheißung für einen Sabbat im Himmel. Dann werden

wir wirklich zur Ruhe kommen. Und jetzt etwas ganz Schönes zum Schluss

Offenbarung 15 Vers 2. Johannes ist im Himmel und sieht das Waschbecken

vor  dem himmlischen  Tempel,  das  schon  im Salomotempel  'Meer'  genannt

wird.  Und dort  im inneren  Vorhof  sieht  er  die  Überwinder  als  Märtyrer  im

Himmel. Und die singen im Tempel:

2 Und ich sah wie ein gläsernes Meer, mit  Feuer gemischt,  und die

Überwinder über das Tier und über sein Bild und über die Zahl seines

Namens an dem gläsernen Meer stehen, und sie hatten Harfen Gottes.

3 Und sie singen das Lied Moses, des Knechtes Gottes, und das Lied

des Lammes und sagen: Groß und wunderbar sind deine Werke, Herr,

Gott, Allmächtiger, gerecht und wahrhaftig deine Wege, o König der

Nationen!  4 Wer sollte nicht dich, Herr, fürchten und deinen Namen

verherrlichen? Denn du allein bist heilig; denn alle Nationen werden

kommen  und  vor  dir  anbeten,  denn  deine  gerechten  Taten  sind

offenbar geworden. 

Das  ist  eine  Sicht  in  den  Himmel  von  zukünftigen  Gläubigen  nach  der

Entrückung der Gemeinde. Die werden sich dem kommenden Diktator,  dem

Tier aus dem Meer, nicht beugen, sein Bild nicht anbeten und die werden auch

die Zahl 666 nicht an ihrer Hand annehmen, obwohl sie dann wirtschaftlich

ruiniert sein werden. Sie werden sterben. Dann gehen sie in den Himmel. Was

machen sie dort? Klagen und weinen? Nein, singen mit den Musikinstrumenten

Gottes im Himmel, Harfen Gottes. Was singen sie? Sie singen das Lied Moses

und das Lied des Lammes. Johannes kannte das natürlich alles vom zweiten

- 39 -



Tempel  her.  Nicht wahr, an normalen Tagen, nicht an großen Festtagen, da

haben  die  Sänger  im  Tempel  im  innersten  Vorhof  eben  in  der  Nähe  vom

Waschbecken  beim Altar  gesungen.  Und  immer  am Sabbat  sang  man  aus

2. Mose 15 das Lied nach dem Passahlamm und dem Auszug aus Ägypten und

der Durchquerung des Roten Meeres – das war das Lied des Lammes – und

das Lied Moses, das ist 5. Mose 32. Das hat Mose Israel beigebracht am Ende

der 40 Jahre Wüstenwanderung. Also da haben wir ein Lied vom Anfang der

Wüstenwanderung  und  vom Ende  der  Wüstenwanderung,  als  sie  beim Ziel

waren.  Und  aus  diesen  Kapiteln  hat  man  immer  gesungen  im  Tempel  am

Sabbat. Also Johannes hat sofort verstanden: Oh, Sabbat im Himmel! Jawoll,

das ist die Sabbatruhe. Diese Überwinder die werden dann singen. Die sind

nicht passiv. Die beten an, spielen diese Instrumente Gottes, aber die haben

jetzt Ruhe. Die haben das Tier überwunden, sein Bild, die Zahl. Nicht wahr,

heute frägt man sich manchmal: Oh, immer wieder Probleme und nie hört's

auf und dann kommen wieder neue Dinge. Und dann gibt der Herr uns auch

zwischendurch  Ruhe.  Und  dann  plötzlich  kommen  wieder  Sorgen  und

Probleme. Wieder etwas Ruhe. Aber irgendwie merken wir, wir kommen nie

völlig zur Ruhe hier auf der Erde. Ja, die Sabbatruhe im Himmel. Und Sabbat-

ruhe  heißt:  Einmal  kommt  die  Zeit,  wo  kein  Druck  mehr  da  ist,  keine

Versuchung, kein 'ach wie kann ich das überwinden?' Das ist die Sabbatruhe,

nicht Passivität und so eben vernebelt auf einer Wolke Posaune blasen. Nein.

Aber all der Druck weg. Und so ist das eine wunderbare Illustration, was das

bedeutet in Hebräer 4 Vers 9: 

9 Also bleibt eine Sabbatruhe dem Volk Gottes übrig.

Darauf  können  wir  uns  freuen.  Die  Zeit  kommt,  wo  all  der  Druck,  all  die

Sorgen, all die Nöte, all die Tränen, all die Schlaflosigkeit in der Nacht – alles

vorbei. Aber eben dieses Ziel müssen wir alle unbedingt erreichen. Und darum

sagt Vers 10:

10 Denn wer in seine Ruhe [in Gottes Ruhe] eingegangen ist, der ist auch

selbst  zur  Ruhe  gelangt  von  seinen  Werken,  wie  Gott  von  seinen

eigenen.

Das  wird  der  Moment  sein,  wo  wir  auf  unser  Lebenswerk  zurückblicken

können, alles abgeschlossen. Es kommt die Zeit, wo dieses Werk hier auf der

- 40 -



Erde abgeschlossen ist und wir kommen zur Ruhe, so wie Gott damals nach

den 6 Tagen der Schöpfung zur Ruhe gekommen ist. Und jetzt, der Lehrer sagt

Vers 11:

11 Lasst uns nun Fleiß anwenden, in jene Ruhe einzugehen, damit nicht

jemand nach demselben Beispiel des Ungehorsams falle.

Also der Lehrer macht Mut. Jetzt müssen wir wirklich alles daran setzen, dass

die,  die  eben  noch  nicht  wirklich  bekehrt  sind,  ganz  durchdringen,  Fleiß

anwenden, dass wir wirklich in diese Ruhe eingehen und damit wir nicht den

Israeliten gleichen, die in der Wüste wegen Unglauben gefallen sind und das

Ziel nicht erreicht haben. Vers 12:

12 Denn das Wort Gottes ist lebendig und wirksam und schärfer als

jedes zweischneidige Schwert und durchdringend bis zur Scheidung

von Seele und Geist, sowohl der Gelenke als auch des Markes, und ein

Beurteiler der Gedanken und Überlegungen des Herzens; 

Das Wort  Gottes  dringt  in  die  tiefsten Tiefen der  menschlichen Person ein,

Geist und Seele wird durchdrungen. Übrigens dieser Vers sagt nicht, wie viele

behauptet haben, dieses Schwert teilt zwischen Seele und Geist, sondern es

teilt,  durchdringt alles Seele und Geist. Aber alles wird wie ein Operations-

messer durchgezogen, geht durch die Seele hindurch, geht durch den Geist

hindurch.  Es  gibt  keine  verborgenen  Stellen,  wo  das  Wort  Gottes  nicht

eindringen  könnte.  Und  darum  wird  das  mit  den  Operationsbegriffen

weitergeführt: sowohl der Gelenke, ja, wo das Operationsmesser durchgeht,

als auch des Markes im Rücken. Das Wort Gottes ist scharf. Die ganze Person

wird  durchdrungen.  Es  geht  bis  in  die  tiefsten  Fasern  unseres  Seins  und

unserer Person hindurch. So ist Gottes Wort. Es ist ein Beurteiler der Gedanken

und Überlegungen des Herzens. Und dann wird grundsätzlich gesagt:

13 und kein Geschöpf ist vor ihm [vor Gott] unsichtbar, sondern alles ist

bloß und aufgedeckt vor den Augen dessen, mit dem wir es zu tun

haben. 

Also  hier  wird  den Hebräern  gesagt:  Das  Wort  Gottes,  das  kann bei  euch

eindringen und das Innerste in euren Herzen, das wir Menschen von außen

nicht sehen, das Wort Gottes kann aber eben eindringen und diese Dinge sind

vor Gott offenbar, wo nun jeder steht. Und dann kommt der Trost Vers 14:

- 41 -



14 Da  wir  nun  einen  großen  Hohenpriester  haben,  der  durch  die

Himmel  gegangen  ist,  Jesus,  den  Sohn  Gottes,  so  lasst  uns  das

Bekenntnis festhalten; 

Also wir sind auf der Wüstenwanderung, aber wir haben im Himmel den Herrn

Jesus als Hohenpriester und er ist die Garantie, dass wir das Ziel erreichen.

Und er ist eben die Hilfe, dass wir das Glaubensbekenntnis lebendig bis zum

Ende festhalten und nicht vom Glauben abfallen. Das ist unser Trost, dass es

nicht von uns abhängt, sondern dass wir ihn haben, der für uns betet, damit

unser Glaube nicht aufhöre. Das ist der Gedanke dahinter. Und hier wird er

genannt  nicht  nur  Hoherpriester.  Auf  Hebräisch  heißt  Hoherpriester  'kohen

gadol' – 'Priester großer'. Und sieht man, hier wird er genannt 'einen großen

Hohenpriester'. Der große Priester wird nochmals überhöht, ein großer großer

Priester im Gegensatz zu den Priestern, Hohenpriestern, im AT. Jesus der Sohn

Gottes, also er kann uns die Kraft geben. Und Vers 15 erklärt:

15 denn  wir  haben  nicht  einen  Hohenpriester,  der  nicht  Mitleid  zu

haben  vermag  mit  unseren  Schwachheiten,  sondern  der  in  allem

versucht  worden  ist  in  gleicher  Weise  wie  wir,  ausgenommen  die

Sünde. 

Also der Herr Jesus kann genau mitfühlen mit all dem Druck und all diesen

Nöten, die wir erleben im Leben. Er ist in allem versucht worden, in gleicher

Weise  wie  wir.  Allerdings  nie  von  innen  heraus  durch  die  böse  Natur.

Ausgenommen die Sünde, damit hat er nichts zu tun. Aber er wurde auch von

Satan versucht. Und die Versuchung, der Druck von außen von der Welt, das

hat  er  alles  miterlebt.  Und der  Herr  Jesus  wüsste  ja  ganz  genau,  was wir

empfinden und wie schwer das ist für uns, das Leben, weil er Gott ist. Aber er

weiß es doppelt, weil er ein wirklicher Mensch geworden ist und das alles auch

erlebt  hat.  Was  es  heißt,  von  Menschen  abgelehnt  zu  werden,  gehasst  zu

werden,  verfolgt  zu  werden,  ausgelacht  zu  werden,  nicht  verstanden  zu

werden,  sogar  von  Freunden  verlassen  zu  werden.  Er  hat  alles  erlebt  und

darum kann er eben nicht nur aus Allwissenheit sondern auch, weil er's erlebt

hat, Mitleid haben mit uns. Aber ganz wichtig: Er sagt 'Mitleid mit unseren

Schwachheiten'.  Im  Hebräerbrief  sind  Schwachheiten  nie  Sünden,  sondern

Schwachheiten  sind  Schwachheiten,  eben  dass  wir  z.B.  müde  sind  und

- 42 -



irgendwie unsere Grenzen, unser Unvermögen spüren. All das nennt die Bibel

'Schwachheiten'. Aber Schwachheiten sind ja oft für uns ein Wegbereiter für

Sünde. Schwachheit ist keine Sünde, aber Schwachheit kann Anlass werden zu

Sünde. Darum, wenn man übermüdet ist, wird man schneller aggressiv. Ja, wir

kennen das alles. Übermüdet sein ist keine Sünde, das ist Schwachheit. Aber

aufgepasst. Aber der Herr hat Mitleid mit unseren Schwachheiten, aber nicht

mit unseren Sünden. Und dann Vers 16:

16 Lasst  uns  nun  mit  Freimütigkeit  hinzutreten  zu  dem  Thron  der

Gnade,  damit  wir  Barmherzigkeit  empfangen und Gnade finden zur

rechtzeitigen Hilfe.

Wieder, der Lehrer sagt nicht 'macht!', sondern 'lasst uns'. Er macht Mut: Lasst

uns mit Freimütigkeit hinzutreten zum Thron der Gnade. Der Thron der Gnade

ist  die  Bundeslade.  Aber  nach  Psalm  89  ist  die  Bundeslade  eigentlich  der

Gerichtsthron Gottes. Gerechtigkeit und Gericht sind deines Thrones Grund-

feste, steht dort. Aber seitdem der Herr Jesus mit seinem eigenen Blut, wie

Hebräer  9  sagt,  vor  Gott  erschienen  ist  und  sein  Blut  auf  die  himmlische

Bundeslade  gesprengt  hat,  ist  der  Gerichtsthron  Gottes  im  Himmel,  die

Bundeslade, die ausdrücklich erwähnt wird in Offenbarung 11 Vers 19, ist zum

Gnadenthron geworden. Und wir haben jetzt  schon eben durchs Gebet den

Zugang in  die  unmittelbare  Gegenwart  Gottes.  Körperlich  können wir  noch

nicht in den Himmel hineingehen, aber im Gebet können wir so vor Gott treten

und das ist hinzutreten zur Bundeslade, weil der Scheidevorhang zerrissen ist.

Für  uns  ist  der  Zugang  dorthin  offen.  Und  wir  müssen  im  Gebet  dorthin

kommen, damit wir Barmherzigkeit empfangen und Gnade zur rechtzeitigen

Hilfe. Also es ist an uns, die Hilfe Gottes abzuholen, indem wir ihn suchen im

Gebet. Und wenn wir versagen, können wir nicht sagen, Gott hat uns zu wenig

geholfen. Nein, wir müssen gehen, die Gnade dort in Empfang nehmen, damit

wir  rechtzeitig  Hilfe  bekommen  auf  diesem  schwierigen,  gefährlichen  Weg

durch die Wüste.

- 43 -



Ja und nun wollen wir noch zusammen beten zum Schluss.

Herr Jesus, wir danken dir für diesen wunderbaren Hebräerbrief und danke,

dass wir deine Herrlichkeit darin finden, und auch Anweisungen, wie wir mit

deiner Hilfe und deiner Barmherzigkeit durch die Schwierigkeiten des Lebens,

durch diese gefährliche Wüstenreise hindurchkommen bis zum Ziel. Und wir

beten auch für uns alle, du siehst, wer unter uns noch nicht wirklich Frieden

mit Gott hat, noch nicht wirklich wiedergeboren ist. Und da bitten wir dich,

dass du Gnade schenkst,  um dieses 'heute'  in Anspruch zu nehmen, heute

durchzudringen und so die Sicherheit des Heils zu bekommen. Wir danken dir

für diesen ganzen Tag und für all die Gnade, die du uns geschenkt hast und

dass deine gute Hand, die gute Hand unseres Gottes, über uns war. Amen.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 44 -


