
Der Hebräerbrief – 02 – 2,1 – 18 – ID R190.02

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

13.10.2018

ID R190.02

Ich möchte alle  herzlich begrüßen zu diesem Nachmittag,  an dem wir  nun

Teil 2 des Hebräerbriefes behandeln werden. Und zwar geht es zunächst um

Hebräer  2.  Ich  lese  ab  Vers  1.  Hebräer  2  Vers  1.  Ich  lese  aus  der  alten

Elberfelder:

1 Deswegen sollen  wir  umso mehr  auf  das  achten,  was wir  gehört

haben, damit wir nicht etwa abgleiten.  2 Denn wenn das durch Engel

geredete Wort fest war und jede Übertretung und jeder Ungehorsam

gerechte Vergeltung empfing,  3 wie werden wir entfliehen, wenn wir

eine so große Errettung vernachlässigen? – welche, nachdem sie den

Anfang der Verkündigung durch den Herrn empfangen, uns von denen

bestätigt  worden  ist,  die  es  gehört  haben,  4 indem Gott  außerdem

mitzeugte,  sowohl  durch Zeichen als  durch Wunder und mancherlei

Wunderwerke  und  Austeilungen  des  Heiligen  Geistes  nach  seinem

Willen.  5 Denn  nicht  Engeln  hat  er  unterworfen  den  zukünftigen

Erdkreis,  von  welchem  wir  reden;  6 es  hat  aber  jemand  an  einer

bestimmten Stelle bezeugt und gesagt: „Was ist der Mensch, dass du

seiner gedenkst, oder des Menschen Sohn, dass du auf ihn siehst? 7 Du

hast ihn für kurze Zeit unter die Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit und

Ehre  hast  du  ihn  gekrönt  und  ihn  gesetzt  über  die  Werke  deiner

Hände;  8 und hast alles seinen Füßen unterworfen.“ Denn indem er

ihm  alles  unterworfen,  hat  er  nichts  gelassen,  das  ihm  nicht

- 1 -



unterworfen  wäre;  jetzt  aber  sehen  wir  ihm  noch  nicht  alles

unterworfen. 9 Wir sehen aber Jesus, der für kurze Zeit unter die Engel

wegen des Leidens des Todes erniedrigt war, mit Herrlichkeit und Ehre

gekrönt – so dass er durch Gottes Gnade für alles [oder für alle] den Tod

schmeckte. 10 Denn es geziemte ihm, um dessentwillen alle Dinge und

durch  den  alle  Dinge  sind,  indem  er  viele  Söhne  zur  Herrlichkeit

brachte,  den  Anführer  ihrer  Errettung durch Leiden vollkommen zu

machen.  11 Denn sowohl  der,  welcher  heiligt,  als  auch  die,  welche

geheiligt werden, sind alle von einem; um welcher Ursache willen er

sich nicht schämt, sie Brüder zu nennen, 12 indem er spricht: „Ich will

deinen Namen kundtun meinen Brüdern; inmitten der Gemeinde will

ich dir lobsingen.“ 13 Und wiederum: „Ich will mein Vertrauen auf ihn

setzen.“  Und  wiederum:  „Siehe,  ich  und  die  Kinder,  die  Gott  mir

gegeben hat.“  14 Weil nun die Kinder Blutes und Fleisches teilhaftig

sind, hat auch er in ähnlicher Weise an denselben teilgenommen, auf

dass er durch den Tod den zunichtemachte, der die Macht des Todes

hatte,  das  ist  den  Teufel,  15  und  alle  die  befreite,  welche  durch

Todesfurcht das ganze Leben hindurch der Sklaverei verfallen waren.

16 Denn er nimmt fürwahr sich nicht der Engel an, sondern des Samens

Abrahams nimmt er sich an. 17  Daher musste er in allem den Brüdern

gleich werden, auf dass er in den Sachen mit Gott ein barmherziger

und treuer Hoherpriester werden möchte, um die Sünden des Volkes

zu sühnen; 18 denn worin er selbst gelitten hat, als er versucht wurde,

vermag er denen zu helfen, die versucht werden.

Zunächst einmal bis hierhin. Ich habe in der alten Elberfelder gelesen und ganz

wenig selber noch revidiert.  Ja,  es  ist die beste Übersetzung im deutschen

Sprachraum, aber in kleinen, feinen Details kann man das noch ein bisschen

verbessern. 

Nun,  wir  haben  letztes  Mal  begonnen  mit  dem  Hebräerbrief  und  haben

gesehen, es geht um das Thema: Wir sehen Jesus. In diesem Brief wird uns

die  Herrlichkeit  des  Messias  Jesus  vorgestellt.  Wir  haben  gesehen:  Der

Hebräerbrief besteht aus 3 Hauptteilen. Der erste Teil Kapitel 1 bis 7 behandelt

- 2 -



'die Erhabenheit des Messias'. Kapitel 8 bis 10,18 behandelt 'die Erhabenheit

des messianischen Bundes' und dann der letzte Teil 10,19 bis zum Schluss 'die

Erhabenheit des messianischen Glaubensweges', also des Glaubensweges, bei

dem  man  an  Christus  glaubt.  Und  Christus  ist  ja  auch  das  Gleiche  wie

Hebräisch Messias, einfach Griechisch. Nun, dieser erste Teil 'die Erhabenheit

des Messias' Kapitel 1 bis 7 am Schluss besteht wiederum aus 5 Teilen, wobei

es immer dazwischen Einschübe gibt, Einschübe, die eine Warnung darstellen

vor Abfall von dem Glauben an den Messias Jesus. Letztes Mal haben wir Teil 1

durchgenommen und das entspricht genau Kapitel 1. Und hier wird vorgestellt:

Jesus,  der  Sohn  Gottes,  ist  größer  als  alle  Engel.  Und  jetzt  kommt  ein

Einschub. Ein Einschub bedeutet, nach dieser Lehre in Kapitel 1 gibt es eine

praktische  Anwendung.  Und  dann  kommt  wieder  eine  Lehre  und  eine

praktische  Anwendung.  Und  dann  kommt  wieder  eine  Lehre,  praktische

Anwendung. Hier lernen wir, wie man auch predigen soll. Es gibt Leute, die

sagen: Ich möchte nicht Lehre, ich möchte praktische Anweisung. Aber das

kann leicht verkommen zu so einem Christentum nach Rezeptbuch, ja. Es gibt

ja  im Englischen so Bücherreihen,  die  heißen 'How to',  z.B.  'How to  make

Friends'.  Und  dann  sind  das  praktische  Ratgeber,  wie  man  sich  Freunde

verschafft. Oder 'How to make money'. Ja, dann weiß man, wie man an Geld

herankommen könnte. Also so 'How to'. Aber wir sehen im NT, da wird uns

erklärt: Predigen geht nicht so. Zuerst müssen wir die Lehre haben und den

Blick auf das Zentrum der Lehre. Und das ist der Herr Jesus, der Sohn Gottes.

Und das gibt uns dann die Grundlage, um eben praktische Übertragungen fürs

Leben zu machen. Und dann haben diese Übertragungen auch ein Fundament,

auf  dem sie  wirklich  aufbauen.  Und  deswegen  beginnt  Kapitel  2  mit  'des-

wegen'. Das ist die Schlussfolgerung aus Kapitel 1: Der Herr Jesus ist erhaben

über alle Engel. Und das wird deswegen abgeleitet, wie wichtig es ist, dass

man von diesem Glauben nicht abfällt Verse 1 – 4. Und nachher kommt der

zweite Teil:  Jesus,  der Menschensohn, ist größer als  alle Menschen auf  der

Erde. Das ist Kapitel 2,5 – 18. Also zuerst: Er ist erhaben über alle Engel. Und

dann:  Er  ist  erhaben über  die  ganze Menschheit.  Dann kommt ein  zweiter

Lehrteil drittens: Jesus ist größer als Mose Kapitel 3,1 – 6. Ja, also größer als

- 3 -



die Engel (Einschub 1), Jesus ist größer als alle Menschen, drittens Jesus ist

größer als ein ganz besonderer Mensch, Mose, der die ersten Bücher der Bibel

schreiben musste, die Thora als Basis der ganzen göttlichen Offenbarung in der

Heiligen Schrift. Aber Jesus ist größer als Mose. Und dann kommt ein Einschub,

Einschub 2: Warnung vor Abfall. Und da wird dann gezeigt: Jesus ist größer als

Josua. Das geht bis Kapitel 4 Vers 13. Und dann kommt viertens: Jesus ist

größer als Aaron, der Hohepriester Kapitel 4 Vers 14 bis Kapitel 5 Vers 10. Und

gleich wieder eine praktische Anwendung durch einen Einschub, Einschub 3:

Wieder Warnung vor Abfall Kapitel 5,11 bis 6,20. Und dann kommt schließlich

fünftens: Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks und damit

größer als Abraham. Abraham war ja geringer als Melchisedek, er musste ihm

den Zehnten geben von allem. Nicht Melchisedek hat ihm gegeben, er musste

Melchisedek geben. Aber der Herr Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung

Melchisedeks, ist größer als Abraham.

Nun  ist  es  interessant:  In  der  rabbinischen  Literatur  sind  diese  Gedanken

bekannt gewesen, der Messias erhaben über den Engeln, erhaben über Mose,

erhaben  über  Abraham.  Und  zwar  habe  ich  da  einen  sehr  berühmten

Kommentar, jüdischen Kommentar, aus dem Mittelalter mitgenommen. Er heißt

'Jalkut Schimoni' in 2 Bänden. Sind so schöne Ausgaben von den Ultraortho-

doxen, sehr billig zu erwerben. Und da steht in Band 2, wo es um Jesaja 52

geht, das wäre hier Seite 801, steht zuerst das Zitat von Jesaja 52 Vers 13.

Dort beginnt ja die Prophetie über den Knecht Gottes, der für unsere Sünden

leiden soll, in der Prophetie von Jesaja. Und da wird zitiert, ich lese vor und

übersetze  dann  gleich:  Hebräisch  … –  Siehe,  mein  Knecht  wird  einsichtig

handeln. Das ist das Bibelzitat. Und dann wird erklärt:  Hebräisch … – Das ist

der König Messias. Also: Jeder im orthodoxen Judentum kann wissen, wenn er

einen  Kommentar  da  aufschlägt:  Das  ist  übrigens  der  Messias,  der  da

beschrieben wird und dass die spätere Auslegung von Raschi und Abrabanel,

der Knecht Gottes sei nicht der Messias, dass das so moderne Abweichung aus

dem Mittelalter ist. Ja. Aber die haben zugegeben, dass die frühen Rabbiner

das so ganz normal anders gesehen haben. Also das ist der König Messias. Und

dann geht ja Jesaja 52 Vers 13 weiter: Er wird erhoben und erhöht werden und

- 4 -



sehr hoch sein. Und da steht weiter im Kommentar Hebräisch … – und er wird

erhoben werden. Hebräisch … – er wird erhoben werden über Mose. Und dann

ein paar Wörter weiter heißt es dann: Er wird erhoben werden über Abraham.

Und dann: Er wird sehr hoch sein über die dienenden Engel. Das ist ja, wie

wenn diese Rabbiner den Hebräerbrief gelesen hätten, ja. Genau Hebräer 1:

erhaben über den Engeln, erhaben über Mose, erhaben über Abraham. Aber es

ist natürlich so, dass diese Auslegungen zurückgehen offensichtlich bis in die

alttestamentliche Zeit. Und das haben die Rabbiner immer von Generation zu

Generation weitergegeben und darum findet man das so ganz normal in den

mittelalterlichen Auslegungen.  Aber  das  macht  klar,  dass der  Schreiber  des

Hebräerbriefes – und wie ich das letztes Mal ja ausgeführt habe, ohne Zweifel

Paulus aus internen und externen Gründen.  Paulus ist  im Judentum aufge-

wachsen und kannte diese Auslegung: der Messias höher als die Engel. Aber er

hat das so schön und wunderbar ausgeführt in Hebräer 1,1 – 14, das findet

man nirgends so aufgeführt in der ganzen rabbinischen Literatur. Und die ist so

riesig  und  umfassend,  da  reicht  ein  Leben  bei  weitem  nicht,  um  das

durchzulesen. Man kann darin förmlich ersaufen. Ich drücke das sehr drastisch

aus,  so,  wie  Luther  übersetzt  hat,  die  Schweine  bei  den  Gardarenern,  die

gingen den Hang hinunter und ersoffen im See. Ja, so kann man in Ausle-

gungen ertrinken und verliert die Zeit, die man brauchen müsste, um die Bibel

zu lesen, nicht wahr. Und darum habe ich auch am Anfang zuerst Hebräer 2

vorgelesen, das ist das Wichtigste. Und dann kommt die Auslegung dazu, die

soll  das  Wort  Gottes  verständlicher  machen.  Aber  es  ist  das  Wichtigste,

übrigens auch in der Gemeinde. Es kann einmal vorkommen, dass eine Predigt

daneben geht, dass sie wirklich nicht viel bringt. Aber wenn man am Anfang

die Bibel  ganz deutlich und gut vorgelesen hat,  auch in möglichst  richtiger

Betonung, dann kann man immer noch zu dem Bruder gehen und am Schluss

sagen: Du das war so wunderbar diese Worte, die du am Anfang gelesen hast.

Ja.  Aber  eben durch  den Heiligen Geist  inspiriert  hat  Paulus  das  so  schön

aufgeführt in Hebräer 1: erhaben über den Engeln. Und dann später werden

wir sehen Kapitel 3: erhaben über Mose und dann in Kapitel 7: erhaben über

Abraham. 

- 5 -



Aber  jetzt  hier  in  Kapitel  2  führt  er  noch  mehr  aus:  Er  ist  auch  erhaben

überhaupt über die ganze Menschheit.  Und jetzt  ganz wichtig:  In Kapitel  1

haben wir letztes Mal gesehen, da wird die Gottheit, die ewige Gottheit, des

Sohnes, des Messias, des Herrn Jesus vorgestellt. Und in Kapitel 2 geht es um

seine vollkommene Menschheit. Aber eben bevor das so ausgeführt wird seine

Menschheit,  wollen  wir  zuerst  diese  praktische  Anwendung  anschauen  in

Kapitel 2 ab Vers 1: Deswegen, weil der Messias so herrlich, so wunderbar ist,

müssen wir umso mehr auf das achten, was wir gehört haben. Also Paulus sagt

den Messias gläubigen Juden, diesen Juden, denen er diesen Brief als Rund-

schreiben  gesendet  hatte,  wie  ich  das  letztes  Mal  ausgeführt  habe,  diesen

Juden sagt er: Wir sind noch mehr verantwortlich heute, mit dem, was wir

heute wissen dürfen durch Gottes Offenbarung, als damals im AT unter dem

Bund. Also darum sagt er: Deswegen sollen wir umso mehr auf das achten,

was wir gehört haben, damit wir nicht etwa abgleiten. Dieses Wort 'abgleiten'

im Griechischen meint eigentlich abgleiten im Sinn eines Schiffes, das in der

Strömung abgetrieben wird und dann das Ziel verfehlt. Also da wird aus der

Schifffahrt ein Begriff  benutzt,  um zu zeigen, wie man eben einen falschen

Kurs nehmen kann und das Eigentliche verpasst.

Nicht wahr, im Hebräerbrief wird davon ausgegangen, dass die Empfänger des

Briefes  wahre  Gläubige  sind.  Aber  der  Brief  macht  an  ganz  vielen  Stellen

deutlich: Es gibt Zweifel, ob alle, die sich zu dem Messias Jesus bekennen,

auch wirklich  echt  durchgedrungen sind  zur  Bekehrung oder  eben nur  fast

bekehrt  waren.  Und diese,  die  eben  fast  bekehrt  sind,  die  standen  in  der

Gefahr,  dass sie abgleiten und das eigentliche Ziel  verpassen könnten,  und

dass  gerade  auch  noch  bedingt  durch  die  Verfolgung  von  eigenen  Volks-

genossen,  die  sich  gegen  einen  wenden.  Und  darum wird  ernstlich  immer

wieder  gewarnt  vor  Abfall.  Jetzt  könnte  man  ja  denken:  Ja,  im  AT  unter

Gesetz, natürlich, da gab es strenge Strafen, aber jetzt mit dem Kommen des

Herrn Jesus als Messias, als Erlöser, das ist die Zeit der Gnade und da kann

man eigentlich viel einfacher sündigen. Aber der Hebräerbrief macht hier klar:

Nein, unter Gnade ist es noch schlimmer als unter Gesetz. Warum? Das wird

jetzt gleich erklärt: Denn, wenn das durch Engel geredete Wort fest war und

- 6 -



jede  Übertretung und  jeder  Ungehorsam gerechte  Vergeltung  empfing,  wie

werden wir entfliehen, wenn wir eine so große Errettung vernachlässigen? Hier

wird gesagt: Das Gesetz, das Mose übergeben wurde am Sinai und dann auch

während der  Wüstenwanderung,  dieses  Wort  war  fest.  Und hier  wird  noch

gesagt, dass dieses Wort durch Engel geredet wurde. Das findet man im AT so

nicht ausdrücklich gesagt, aber dreimal im NT: In Apostelgeschichte 7 Vers 53

sagt das Stephanus auch und in Galater 3 Vers 19 sagt Paulus das auch in

diesem Brief,  dass Engel  bei  der Übermittlung des Wortes da eine wichtige

Rolle gespielt haben. Jetzt wird hier weiter erklärt: Also dieses Wort, das durch

Engel übermittelt wurde, das war fest, da konnte man nichts dran rütteln. Und

jede Übertretung, jeder Ungehorsam wurde gerecht vergolten. Und da muss

man nur die Geschichte der Wüstenwanderung lesen in 4. Mose und da sieht

man, wie zu verschiedenen Gelegenheiten rebelliert wurde gegen Gottes Wort.

Man denke z.B. an die Rotte Korah in 4. Mose 16. Die hatten ja den Gaben

orientierten  Ansatz  vertreten.  Die  sagten:  Warum ist  Mose  der  Führer  des

Volkes und Aaron der Hohepriester, wir könnten das auch. Ja, das war ja nie

das  Argument,  nur  Mose  kann  das.  Der  fand  sowieso,  er  könne  nicht  gut

reden. Nie wurde gesagt, nur Aaron hätte das tun können und nur Mose. Es

ging gar nicht um die Begabung. Aber Gott hatte die so eingesetzt. Aber die

Rotte Korah meinte, wir können das auch und rebellierte. Und das Gericht kam

über  sie.  Ja.  Und  jeder  Ungehorsam,  jede  Übertretung  empfing  gerechte

Vergeltung. Also wird hier argumentiert: Unter dem Gesetz war das schon so,

wie viel mehr jetzt unter Gnade, wo wir viel größere Vorrechte haben. Weil

jetzt kennen wir die so große Errettung, die der Messias Jesus durch seinen

Tod am Kreuz für uns errungen hat. Der hat Jesaja 53 erfüllt, eben dass der

König Messias für unsere Sünden als Opfer sterben würde. Und wenn wir diese

große Errettung eben vernachlässigen und missachten, dann gibt es nur noch

Gericht. Und zwar ist gemeint: ewiges Gericht. Also unter Gnade das Angebot

der Errettung des Herrn Jesus abzulehnen, das ist viel tragischer, als es damals

war, als man das Gesetz Mose verwerfen konnte. Und hier sehen wir diesen

wunderbaren  Ausdruck  'eine  so  große Errettung'.  Ich  habe  auf  dem Skript

aufgeführt: Dieser Ausdruck 'große Errettung' findet man siebenmal schon im

- 7 -



AT: z.B. 1. Mose 45 Vers 7, da geht es um diese Errettung in Verbindung mit

Joseph, der ja auch ein Hinweis auf den Herrn Jesus war, dann Richter 15,18,

1. Samuel 14,45, 1. Samuel 19,5, 2. Samuel 23,10 + 12, 1. Chronika 11 Vers

14, überall findet man diesen Ausdruck 'große Errettung'. Aber hier geht es

jetzt, eine so große Errettung, da geht es um die größte Errettung, die es gibt:

die Errettung durch den Herrn Jesus und sein Opfer am Kreuz.

Und dann wird gesagt, diese große Errettung, die empfing den Anfang ihrer

Verkündigung durch den Herrn. Das bedeutet: Der Herr Jesus hat als erster

über diese Rettung gepredigt, als er kam. Also in den Evangelien finden wir

diese  große  Errettung  verkündigt  durch  ihn.  Ein  Beispiel,  schlagen  wir  auf

Johannes  3.  In  seinem  Gespräch  mit  einem  Mitglied  des  Sanhedrins,  des

obersten Gerichtshofes von Israel, mit Nikodemus, da erläutert der Herr Jesus

in Johannes 3 Vers 13:

13 Und niemand ist hinaufgestiegen in den Himmel als nur der, der aus

dem  Himmel  herabgestiegen  ist,  der  Sohn  des  Menschen,  der  im

Himmel ist. 14 Und gleich wie Mose in der Wüste die Schlange erhöhte,

also muss der Sohn des Menschen erhöht werden,  15 auf dass jeder,

der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern ewiges Leben habe.

16 Denn also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn

gab, auf dass jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern

ewiges Leben habe.  17 Und Gott hat seinen Sohn nicht gesandt in die

Welt, auf dass er die Welt richte, sondern auf dass die Welt durch ihn

errettet werde.  18 Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet; wer aber

nicht  glaubt,  ist  schon gerichtet,  weil  er  nicht geglaubt  hat an den

Namen des einzigen Sohnes Gottes. Usw.

Also  der  Herr  Jesus  hat  darüber  gepredigt,  diese  große  Rettung,  hat  den

Anfang der Verkündigung durch ihn erhalten. Aber nachher haben die Jünger

des  Herrn  diese  Verkündigung  weitergeführt  nach  dem  Tod  und  der

Auferstehung und Himmelfahrt des Herrn Jesus. Ab Apostelgeschichte 2, als

die Gemeinde entstand an Pfingsten, sehen wir, wie die Apostel und überhaupt

Nachfolger des Herrn, diese Verkündigung der großen Errettung weitergeführt

haben. Darum heißt es hier: Welche, also welche große Errettung, nachdem sie

- 8 -



den Anfang der Verkündigung durch den Herrn empfangen hat, uns von denen

bestätigt worden ist, die es gehört haben. Es geht also hier um die Ohren-

zeugen der Verkündigung des Herrn Jesus. Die haben das bestätigt durch ihre

weitere Verkündigung in Apostelgeschichte 2, 3, 4 usw. Und dann wird hier

noch  erläutert:  indem Gott  außerdem mitzeugte,  sowohl  durch  Zeichen als

durch  Wunder  und  mancherlei  Wunderwerke  und  Austeilung  des  Heiligen

Geistes nach seinem Willen.  Also hier  wird rückblickend – der Hebräerbrief

wurde im Jahr 62 verfasst – also rückblickend auf 3 Jahrzehnte Mission von

32 n. Chr., das ist das exakte Jahr des Todes und der Auferstehung des Herrn

Jesus, der Entstehung der Gemeinde Apostelgeschichte 2 bis zum Jahr 62. Und

das ist gleich auch genau das Datum, wo die Apostelgeschichte aufhört. Paulus

war ja 2 volle Jahre – von 60 bis 62 – in Rom und von dort aus hat er dann

den  Hebräerbrief  verfasst,  wie  wir  letztes  Mal  gesehen  haben.  Und  jetzt

rückblickend auf diese 3 Jahrzehnte, sagt er: indem Gott außerdem mitzeugte,

sowohl durch Zeichen als durch Wunder und mancherlei Wunderwerke. Diese

drei Ausdrücke sind sehr sehr interessant, denn diese Ausdrücke zeigen die

apostolischen Wunderwerke. Können wir mal kurz aufschlagen 2. Korinther 12.

Der Apostel Paulus wurde ja von sehr frech auftretenden Korinthern in Frage

gestellt, ob er eigentlich ein richtiger Apostel wäre oder nicht und da sagt er in

2. Korinther 12 Vers 11, wo er sich verteidigen muss; und wenn man sich so

verteidigen muss und dann alle möglichen Beweise bringen muss, dann macht

man sich selber zum Tor. Aber ihnen zu Liebe, aus Liebe hat er das gemacht.

Und darum sagt er hier:

11 Ich bin ein Tor geworden; ihr habt mich gezwungen. [Hättet ihr mich

nicht herausgefordert, hätte ich mich gar nicht verteidigen müssen. Und dann

sagt er:] Denn ich hätte von euch empfohlen werden sollen, denn ich

habe in nichts den ausgezeichnetsten Aposteln nachgestanden, wenn

ich auch nichts bin.  12 Die Zeichen des Apostels sind ja unter euch

vollbracht worden in allem Ausharren, in [Jetzt kommt es:] Zeichen und

Wundern und mächtigen Taten.

Also ein echter Apostel. Der musste nicht nur den Herrn Jesus gesehen haben,

wie wir wissen aus Apostelgeschichte 1. Matthias konnte nur Apostel werden,

- 9 -



weil er auch Augenzeuge war. Und Paulus sagt auch in 1. Korinther 9: Habe ich

nicht  den  Herrn  gesehen?  Aber  das  heißt  nichts,  als  Apostel  musste  man

Zeichen, Wunder und mächtige Taten vollbringen. Diese drei Ausdrücke, genau

wie in Hebräer 2, denn damit hat Gott das Neue in der Verkündigung, man

kann sagen in der messianischen Verkündigung, hat er so bestätigt. Ja, die

Apostel haben Dinge erzählt, die man schon im AT finden kann, aber die haben

auch  neue  Offenbarungen  gebracht,  die  genannt  werden  'Geheimnisse'.  In

Epheser 3 sagt der Apostel Paulus: Ein Geheimnis ist eine Wahrheit, die Gott

von Ewigkeit her beschlossen hatte, aber die hat er nie einem Engel mitgeteilt

und nie einem Menschen, ja auch überhaupt keinem Propheten – durchs ganze

AT hindurch – und erst jetzt ist das offenbar geworden. Und da hätten natürlich

Leute aus dem Judentum argumentieren können, das sind ganz neue Lehren,

das finden wir nicht in unseren Schriften. Ja, das Geheimnis des Christus, das

Geheimnis der Verblendung Israels, das eben begrenzt ist, bis die Vollzahl der

Nationen eingegangen ist. Das Geheimnis der Gesetzlosigkeit, das Geheimnis

der Entrückung usw. Die acht Geheimnisse in den Paulusbriefen findet man

nicht oder die Geheimnisse des Reiches der Himmel, die der Herr Jesus schon

verkündigt hatte ab Matthäus 13, findet man nicht, oder das Geheimnis des

Tieres, das Geheimnis der Sterne aus der Offenbarung, das Geheimnis Babylon

war auch nicht bekannt und Gott hat diese Verkündigung bestätigt durch diese

mächtigen Zeichen und Wunder. Und drum war das also ganz wichtig, dass der

Apostel  Paulus  diese  Zeichen  und  Wunder  und  mächtige  Taten  vorweisen

konnte. Und die Apostelgeschichte zeigt das auch, wie Gott in diesen ersten

3 Jahrzehnten so gewirkt hat. Was übrigens auffällt, ist, wer hat außer den

Aposteln sonst  noch Zeichen und Wunder gewirkt  in der Apostelgeschichte,

namentlich erwähnt? Stephanus, dann Philippus und dann Apostelgeschichte

14 Barnabas wird ja auch noch erwähnt, aber dann ist fertig. Ja, also, das war

nicht  so  üblich,  dass  so  ziemlich  alle  Jünger  Zeichen  und  Wunder  taten.

Natürlich  kann  man  nicht  behaupten,  ja  nur  die  drei  werden  namentlich

erwähnt  und  dann  gab  es  überhaupt  niemanden  sonst,  ja.  Das  wäre  ein

falscher Schluss, ein Schluss aus dem Stillschweigen. Aber das mahnt uns zur

Vorsicht zu denken, ja alle haben so ein bisschen geheilt wie Jesus, ja, auf der

- 10 -



Straße  und  dann  Leuten  die  Hände  aufgelegt  und  möchtet  ihr  auch  ein

bisschen gesund werden usw. Wie? So ging das nicht. Und diese Zeichen und

Wunder waren eben ganz besonders, um die Apostel zu bestätigen. Aber auch

solche,  die  eben  durch  die  Apostel  zum  Glauben  kamen,  die  haben  auch

Zeichen und Wunder getan. Das führt uns zu Markus 16. Markus 16 da finden

wir den Herrn Jesus nach der Auferstehung, wie er den elf Jüngern, den elf

Aposteln, den Missionsauftrag gibt. Ich lese Markus 16 Vers 15:

15 Und er sprach zu ihnen: Geht hin in die ganze Welt und predigt das

Evangelium der ganzen Schöpfung. 16 Wer da glaubt und getauft wird,

wird errettet werden; wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden.

17 Diese  Zeichen  aber  werden  denen  folgen,  welche  glauben:  In

meinem Namen werden sie Dämonen austreiben; sie werden in neuen

Sprachen reden, 18 werden Schlangen aufnehmen, und wenn sie etwas

Tödliches  trinken,  so  wird  es  ihnen nicht  schaden;  und Schwachen

werden sie die Hände auflegen, und sie werden sich wohl befinden.

Also der Herr kündigt an Vers 17: Diese Zeichen werden denen folgen, welche

glauben oder man kann sogar ersetzen, es ist ein Punktual: die zum Glauben

kommen. Jetzt ist die Frage: Ist das eine Verheißung für alle Generationen

oder ist das eine Verheißung für die Generation, die durch die Apostel zum

Glauben kommen? Das kann man so nicht entscheiden, beides wäre möglich,

ja, nur von diesem Text her. Aber dann ist interessant, Markus beschreibt die

Himmelfahrt Vers 19:

19 Der Herr nun wurde, nachdem er mit ihnen geredet hatte, in den

Himmel aufgenommen und setzte sich zur Rechten Gottes. 20 Jene aber

gingen aus [Das sind die Apostel.] und predigten allenthalben, indem der

Herr mitwirkte und das Wort bestätigte durch die darauf folgenden

Zeichen.

Auch da wird das so rückblickend als eine vergangene Periode beschrieben.

Nun ist es so: Kirchengeschichtlich hat z.B. das Reden in neuen Sprachen im

2. Jahrhundert aufgehört. Da findet man in der Kirchengeschichte noch diesen

Montanus, der in Zungen geredet hat und er ist da mit zwei Frauen, wie bitte?,

mit zwei Frauen so herumgereist und hat gepredigt und hat gesagt: „Das neue

- 11 -



Jerusalem wird dar runterkommen in die Türkei, also das Gebiet der heutigen

Türkei.  Ist  auch  nie  passiert.  Ja,  und  der  hat  so  quasi  ein  Zungenreden

praktiziert wohl in der Art, wie das heute praktiziert wird, wo die Leute selber

nicht mal wissen, was es bedeutet, und die können auch nicht Leute evangeli-

sieren.  Nicht  wahr,  die,  die  in  neuen  Sprachen  gesprochen  haben  gemäß

Markus 16, das hat begonnen in Apostelgeschichte 2 an Pfingsten. Die haben

alle  möglichen  Sprachen  und Dialekte  sprechen können und die  Leute,  die

Auslandshintergrund hatten, diese Juden aus Mesopotamien, Nordafrika usw.,

die sagen: Wie hören wir sie die großen Taten Gottes in unseren Sprachen, in

unseren Dialekten verkündigen. Die konnten das. Aber von dem Montanus wird

nicht berichtet, das der noch in fremden Sprachen predigen konnte, ja. Und

um 400 überliefert  Augustinus,  der  ja  schon eine Übersicht  hatte  über  die

Kirche  seiner  Zeit,  der  überlieferte  im  1.  Johannesbrief  Kommentar:  Das

Zeichen  dieser  Sprachen  trat  damals  auf,  aber  ist  nachher  wieder

verschwunden und es ist nichts mehr davon da. Und ein anderer Kirchenlehrer

aus dem 1. Jahrhundert überliefert und sagt: Sage nicht, diese Zeichen und

Wunder  hätten  damals  nicht  stattgefunden,  nur,  weil  sie  heute  nicht

stattfinden.  Ja.  Also  das  hat  aufgehört  und  das  passt  natürlich  mit  der

Auslegung, dass Markus 16 eben Bezug hat auf die Generation, die durch die

Apostel zum Glauben kommen würde. Und Hebräer 2 beschreibt das so: Gott

hat das bestätigt durch Zeichen und Wunder und mächtige Taten. Markus 16:

Sie gingen aus und der Herr hat vom Himmel her mitgewirkt und Zeichen und

Wunder  gewirkt.  Diese  Zeichen  und  Wunder  waren  ganz  wichtig  zur

Bestätigung  dieser  neuen  Verkündigung,  eben  dieser  Verkündigung  der  so

großen Errettung. Übrigens ist das eigentlich schon auffällig, wenn man die

Heilsgeschichte früher beobachtet: Zeichen und Wunder und mächtige Taten,

wo wird  das getan ab Adam? Wo tritt  jemand auf,  der  große Zeichen und

Wunder und mächtige Taten vollbringt? Wir finden nichts bis zur Sintflut. Das

wären schon 1656 Jahre. Und dann nach der Sintflut Noah, später Abraham,

wo tut Abraham große Zeichen und Wunder und mächtige Taten? Aber später

beim  Auszug  aus  Ägypten,  dort  ist  eine  Konzentration  von  Zeichen  und

Wundern, so mächtig in Ägypten im Zusammenhang mit den 10 Plagen. Und

- 12 -



auch die Wunder, die Mose tut. Kann die Hand hineinfahren, für Gott aussätzig

raus,  rein  ist  er  gesund.  Er  konnte seinen Stab auf  den Boden werfen,  es

wurde eine Schlange, die sogar die Schlangen der Zauberer fraß. Und dann

diese Zeichen und Wunder während 40 Jahren in der Wüste. Als sie dann aber

ins Land kamen, hörte das Manna auf und auch die Zeichen und Wunder. In

der darauffolgenden Richterzeit lesen wir zur Zeit von Gideon Richter 7, der

Engel  des  Herrn  beruft  ihn  zum Dienst  und  er  sagt:  Wo sind  die  Zeichen

geblieben, von denen unsere Väter gesprochen haben? Oh, war nicht mehr so

wie früher.  Immer hat  man gesagt,  früher  hat  es  ganz große Zeichen und

Wunder gegeben und jetzt, wo sind die? Die waren nicht da. Aber wo wir dann

wieder eine Konzentration von Zeichen und Wundern finden, das ist später in

der  biblischen  Geschichte  bei  Elia  und  Elisa  und  wie,  das  sind  gewaltige

Machttaten, die diese Propheten vollbracht haben.  Und dann hört  das auch

wieder so auf. Aber dann, als der Messias, der verheißene Erlöser, kam, in den

Evangelien  beschrieben,  er  hat  Zeichen  und  Wunder  und  mächtige  Taten

vollbracht, aber eine gewaltige Konzentration. Die Volksmengen kamen zu ihm

und er hat sie geheilt. Also Zeichen und Wunder ist nicht das, was Gott einfach

so üblicherweise durch alle Zeiten hindurch tut, sondern wir sehen ganz klar

heilsgeschichtliche Konzentrationen – so, wie Gott es wollte. Und, das macht

Sinn bei  Mose eine solche Konzentration,  warum? Mose war der  erste,  der

inspirierte Bibelbücher schrieb, die 5 Bücher Mose. Übrigens auch das Buch

Hiob hat er in der inspirierten Fassung Israel übergeben. Und so lernt man das

aus der jüdischen Tradition aus 'Talmud Bava batra 15 a'. Und dann hat er

übrigens auch noch Psalm 90 verfasst.  Das war der Anfang der Bibel.  Und

Mose  wurde  als  inspirierter  Schreiber  so  mit  Zeichen  und  Wunder  und

mächtigen Taten von Gott bestätigt. Und dann konnte er das aufführen. Und

die späteren Propheten wurden getestet immer, ob sie übereinstimmen mit der

Thora, mit den 5 Büchern Mose, oder nicht. Und natürlich jede Aussage musste

korrekt sein, kein einziger Fehler in der Prophetie. Aber, sehen wir später, Elia

und  Elisa  als  Propheten  werden  besonders  durch  Zeichen  und  Wunder

bestätigt.  Nicht  wahr,  das  AT  wird  ja  oft  genannt  'das  Gesetz  und  die

Propheten'. Man kann sagen also, dass Gott eben das Gesetz durch Zeichen

- 13 -



und  Wunder  besonders  bestätigt  hat,  aber  auch  die  der  nachfolgenden

Prophetie, und zwar ganz speziell bei Elia und Elisa. Und dann, als der Messias

kam, auch. Denn das war angekündigt in Jesaja 35, dass, wenn der Messias

kommt,  dann  wird  der  Lahme  aufspringen  und  die  blinden  Augen  werden

geöffnet  werden  usw.  und  der  Stumme  wird  jauchzen.  So  war  das  eine

Bestätigung,  dass  die  Menschen erkennen konnten:  Das  ist  der  verheißene

Erlöser. Und dann kam die Zeit mit den Aposteln, um klarzumachen, das sind

keine  Irrlehrer,  die  von  der  wahren  Lehre  des  Alten  Testaments  eben

abweichen, hat Gott sie bestätigt durch Zeichen und Wunder. Und die Tatsache,

dass  das  so  kirchengeschichtlich  aufgehört  hat,  das  deckt  sich  mit  diesen

Beschreibungen in Markus 16, Hebräer 2,1 – 4 und eben mit der Auslegung,

dass der  Herr  diese Verheißung gegeben hat denen,  die  durch die elf  zum

Glauben kommen würden. Und das war nicht einfach allgemein verbreitet, alle

haben da Zeichen und Wunder getan. Also muss man sehr sehr vorsichtig sein

mit  solchen Behauptungen,  wenn die  Bibel  uns nur  so  wenige Nichtapostel

zeigt, die Zeichen und Wunder getan haben. 

Und  dann  hat  aber  der  Herr  Jesus  angekündigt,  dass  große  Zeichen  und

Wunder wieder kommen werden Matthäus 24. Bis man geöffnet hat, möchte

ich noch erklären: Markus 16 Verse 9 bis zum Schluss fehlt ja in gewissen –

übrigens wenigen – griechischen Handschriften. Das sind die Handschriften, die

der  Nestle-Aland-Text  als  die  besten  bevorzugt.  Und  genau  dort  wird  das

weggelassen. Warum haben gewisse Handschriften das nicht, aber die Masse

der Handschriften bestätigt ganz klar als Mehrheitstext die Echtheit von Markus

16,19 – 20. Aber woher kommt das? Es gibt auch noch einen anderen Fall, wo

diese Handschriften auch etwas Wichtiges weglassen in großem Umfang. Der

Bericht  über  die  Ehebrecherin  in  Johannes  8  fehlt  in  diesen  gleichen

Handschriften,  die  so  hingestellt  werden als  die  Handschriften,  die  man  in

modernen Übersetzungen benutzen muss. Die sagen, das sei gar nicht echt,

wird weggelassen. Aber grad von Johannes 8 wissen wir von Augustin … Ich

erwähne  Augustin  nicht  wiederholt,  weil  ich  mit  all  seinen  Lehren

einverstanden wäre, nicht wahr, aber er war ein bedeutender Lehrer in der

Kirchengeschichte und hatte also die Übersicht um 400 n. Chr. Und er schreibt

- 14 -



überliefert:  'Gewisse Leute mit wenig Glauben, wenn man überhaupt sagen

kann, dass sie Glauben haben, die haben diese Stelle aus ihren Manuskripten

entfernt,  weil  sie  glaubten,  dass  könnte  ihren  Frauen eine  Begründung für

Ehebruch geben.' Ja, die haben es gar nicht verstanden. Der Herr hat zwar

dieser Frau einen Neuanfang möglich gemacht,  aber er  sagt ihr: Gehe hin,

sündige nicht mehr! Sie muss einen Bruch machen mit der Vergangenheit. Und

gleich  danach  sagt  der  Herr  Jesus:  Ich  bin  das  Licht  der  Welt.  Wer  mir

nachfolgt,  wird nicht in der Finsternis wandeln,  sondern wird das Licht des

Lebens haben. Also die haben das rausgelassen aus Unglauben. Und jetzt kann

man  sich  das  gut  überlegen,  warum haben  Gewisse  aus  Markus,  aus  den

Markus-Manuskripten, diesen Schluss rausgelassen? Die sahen einen Konflikt,

solche Zeichen geschehen heute gar nicht. Und da sagt doch der Herr: Diese

Zeichen  werden  folgen  denen,  die  zum  Glauben  kommen.  Das  ist  wahr-

scheinlich nicht  echt  – rausgeschmissen.  Aber  das ist  echt,  das  ist  so klar

durch die Masse der Handschriften belegt. Das ist echt und diese Zeichen sind

auch wirklich gekommen. Und wir sehen, wie der Apostel Paulus eine Schlange

aufgenommen hatte und sie hat ihn gebissen, es hat ihm nichts gemacht, ja.

Und wir sehen, wie die Jünger in wirklichen existierenden Sprachen predigen

konnten.  Der  Apostel  Paulus  konnte  sogar  den  Korinthern  sagen:  Ich  rede

mehr  in  Sprachen  als  ihr  alle.  Weil  in  Korinth  gab's  ja  nicht  so  viele

Fremdsprachen. Aber er kam durch seine Reisen zu allen möglichen Barbaren

und konnte sprechen, ja, er konnte das – viel mehr als die Korinther. Ja, das

hat sich eben damals wirklich erfüllt, aber das hat nachher aufgehört. Und das

hat  wohl  ausgelöst,  dass  gewisse  Leute  sich  so  an  der  Heiligen  Schrift

vergriffen haben und etwas wegnehmen vom Wort Gottes. Das ist so schlimm,

wie etwas hinzufügen gewissermaßen.  Aber  wir  dürfen wissen: Es ist  echt.

Auch Johannes 8 ist echt, ist klar bezeugt, und zwar intern und extern kann

man das gut begründen.

Aber jetzt wollte ich zu Matthäus 24. In der Endzeitrede spricht der Herr Jesus

über etwa 25 Zeichen, die in der Endzeit geschehen sollten. Und was ist die

Endzeit? Man kann das so definieren: Nach Hesekiel 38,8 ist die Endzeit am

Ende  der  Jahre,  die  Zeit,  wenn  das  jüdische  Volk  heimkehrt  und  im Land

- 15 -



wiederhergestellt wird als Nation. In dieser Zeit leben wir. Also stellen wir uns

vor, wir sind auf einer ganz kleinen Insel irgendwo im Südpazifik und haben

nur noch die Bibel. Und wir wissen gar nicht, was sonst auf der Welt geschieht,

ja, ohne WLAN auf einer kleinen Insel. Matthäus 24, da sagt der Herr Jesus in

Vers 24: denn es werden falsche Christi und falsche Propheten aufstehen und

werden  große  Zeichen  und  Wunder  tun,  um  so,  wenn  möglich,  auch  die

Auserwählten zu verführen. Er sagt nicht, die werden so täuschende Wunder

tun,  die  gar  keine  Wunder  sind.  Er  sagt:  Die  werden  große  Zeichen  und

Wunder tun. Und er sagt nicht, aber für die Gläubigen ist das eh klar, dass das

alles Verführung ist. Nicht wahr, wenn irgend so ein Guru kommt und irgend-

welche  Zeichen  und  Wunder  tut,  für  welche  echten  Christen  ist  das  eine

Gefahr? Ja. Das weiß man von 100 km Abstand schon, das ist ein Betrüger, ein

Verführer, ja. Aber hier sagt der Herr Jesu: große Zeichen und Wunder tun, um

so, wenn möglich, auch die Auserwählten zu verführen. Die Auserwählten, das

sind die wirklich Bekehrten. Die echt Bekehrten werden so genannt und für die

ist das eine Gefahr. Das heißt also: Diese großen Zeichen und Wunder werden

in der Zeit aufkommen, wenn das jüdische Volk heimkehrt ins Land der Väter

in der Endzeit und sie werden so gefährlich sein, dass die wahren Gläubigen

echt in der Gefahr sind, da hineinzufallen. Also für die Endzeit wird gesagt, das

kommt und es ist kirchengeschichtlich genauso: Ab 1901, als diese angebliche

Erweckung in der Topeka Bibelschule in Kansas begann, da hat das begonnen.

Das hat sich ausgebreitet. Der nächste Punkt war dann 1906 in Chicago und

dann kam das rüber nach Deutschland, also nach Europa. Und von daher in

drei Wellen Anfang des 20. Jahrhunderts, 1960er Jahre, 1980er Jahre dritte

Welle  hat  das  die  ganze  Welt  erreicht.  Und  weltweit  werden  Zeichen  und

Wunder getan, auch solche Dinge, die offensichtlich Fälschungen sind, aber

nicht nur. Wirklich unglaubliche Zeichen und Wunder geschehen. Aber der Herr

sagt: Das muss so sein. Und das wird ein großer Glaubenstest sein für die

wahren Gläubigen, die eben dadurch, dass sie echt Gläubige sind, nicht einfach

so verschont sind davon. Und der Herr Jesus sagt in der Bergpredigt und das

ist schon erstaunlich Matthäus 7 Vers 21:

- 16 -



21 Nicht jeder, der zu mir sagt: „Herr, Herr!“, wird in das Reich der

Himmel eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der in

den Himmeln ist.  22 Viele werden an jenem Tag zu mir sagen: Herr,

Herr,  haben  wir  nicht  durch  deinen  Namen  geweissagt  und  durch

deinen Namen Dämonen ausgetrieben und durch deinen Namen viele

Wunderwerke getan? 23 Und dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe

euch niemals gekannt; weicht von mir, ihr Übeltäter!

Das ist ein Schock, nicht einige – viele – werden an jenem Tag sagen: Wir

haben diese Zeichen getan in deinem Namen. Und er sagt: Es war nicht von

mir. Nicht, wenn jetzt stehen würde 'ein paar', aber 'viele'. Aber diese Vielen

hat es durch 2000 Jahre hindurch gar nicht gegeben. Es hat immer wieder mal

solche Wundertäter gegeben zu allen möglichen Zeiten, aber nie mehr als eben

so  große  umfassende  Bewegung.  Aber  im  20.  Jahrhundert  ja,  und  zwar

weltweit  und  zunehmend  in  drei  Wellen.  Nun,  der  Herr  Jesus  sagt,  diese

Zeichen in Matthäus 24 die vergleicht er mit Wehen (24,8). Und wir wissen,

Wehen die kommen so in Wellen. Ja, ich hab das viel Mal erlebt, als ich meine

Frau unterstützt habe. Und die werden eben so immer stärker in Wellen. Und

genau das haben wir erlebt in dieser Zeit, seit die Juden ab 1882 zu Tausenden

begannen heimzukehren ins Land der Väter. Und dann, ein paar Jahre nach

1882, 1901 beginnt das. Und dann geht das in Wellen so weiter. Das ist echt

schockierend. 

Und jetzt sind es drei Begriffe: Zeichen und Wunder und mächtige Taten. Da

haben wir gesehen Hebräer 2 von Gott bestätigt. Dann 2. Korinther 12: Der

Apostel Paulus hat diese Zeichen als apostolische Zeichen vollbracht, diese drei

Typen. Und dann gibt’s noch eine Stelle, 2. Thessalonicher 2. Da geht es um

das  Kommen  des  Antichristen  in  der  Endzeit.  Aber  das  ist  noch  nicht

geschehen, das kommt erst noch nach der Entrückung der Gemeinde. Und wie

kommt dieser Antichrist? 2. Thessalonicher 2, da heißt es in Vers 8:

8 und dann wird der Gesetzlose offenbart werden [Der Gesetzlose ist der

Antichrist.], den der Herr Jesus verzehren wird durch den Hauch seines

Mundes und vernichten wird durch die Erscheinung seiner Ankunft,

- 17 -



Wenn der Herr Jesus dann als König der Welt kommt, wird er den Antichristen

vernichten durch den Hauch seines Mundes. Aber dieser Antichrist wird weiter

beschrieben:

9 ihn, dessen Ankunft nach der Wirksamkeit des Satans ist,  in aller

Macht und allen Zeichen und Wundern [Und dann wird noch hinzugefügt:]

der Lüge [Das sind schon echte Wunder, aber es sind Wunder, die verführen.]

10 und in allem Betrug der Ungerechtigkeit denen, die verloren gehen,

darum,  dass  sie  die  Liebe  zur  Wahrheit  nicht  annahmen,  dass  sie

errettet würden. 

Genau  diese  drei  Punkte  kommen  nochmals  und  das  wird  gipfeln  in  dem

Höhepunkt, der eben schon vorbereitet ist.  Das 20. Jahrhundert hat unsere

Gesellschaft so verändert vom Materialismus hin zur Esoterik, ja. Genau im

20. Jahrhundert  sind  die  Menschen  massenweise  empfänglich  geworden  für

das Übernatürliche. Die finden das toll, wenn einer Zeichen und Wunder tut, ja,

und ein Heiler ist usw. Die finden das ganz toll die großen Massen. Aber das

wird  münden  in  dem Kommen  des  Antichristen,  auch  wieder  mit  Zeichen,

Wundern und mächtigen Taten. Aber eben da ist es nicht, um das Wort zu

bestätigen, sondern die Lüge zu bestätigen. Und da in Hebräer 2 geht es, um

die  Wahrheit  zu  bestätigen  durch  Zeichen und Wunder.  Und hier  wird  also

gesagt – der langen Rede kurzer Sinn – Hebräer 2,1 – 4: Der Erlöser Jesus

Christus  ist  so  wunderbar  und  groß,  ewiger  Gott.  Und  da  steht,  absolut

erhaben über alle Engelmächte und er hat diese große Errettung vollbracht.

Und wenn wir diese Errettung vernachlässigen und wie ein Schifflein am Ziel

vorbeifahren, dann wird das viel größere, nämlich ewige, Konsequenzen haben,

viel  größer,  viel  schlimmer, als  wenn unter dem Gesetz Rebellen gegen die

Thora aufgestanden sind, wie die Rotte Korah und auch die Allgemeinheit, als

sie  in  Kades-Barnea  sagten,  wir  können  sowieso  nie  ins  verheißene  Land

gehen,  da gehen wir  nicht hin.  Gehen wir  doch zurück nach Ägypten, dort

war's doch ganz anders und toll.

Ja und dann kommen wir zu Kapitel 2 Vers 5. Jetzt wird der Menschensohn

vorgestellt, der größer ist als alle Menschen. Und dann wird erklärt:

- 18 -



5 Denn nicht Engeln hat er den zukünftigen Erdkreis unterworfen, von

dem wir reden; 

Der  zukünftige  Erdkreis,  das  ist  eigentlich  die  Übersetzung  von  Hebräisch

'Ha'olam Ha-Bah' –  'die  kommende Welt'.  Oder  'olam' bedeutet  eben auch

'Zeitalter'. Darum kann man auch übersetzen: das zukünftige oder kommende

Zeitalter oder die zukünftige Welt. Und dieser Ausdruck ist in den Schriften der

Rabbiner verbreitet, die Bezeichnung für das Königreich, wenn der Messias hier

erscheinen wird und Frieden in diese Welt bringen wird. Das ist die zukünftige

Welt, der zukünftige Erdkreis. Und nun wird hier erklärt: Gott hat nicht Engeln

die Weltherrschaft in der Endzeit, in der messianischen Zeit, gegeben, sondern

–  wir  werden  gleich  sehen  –  dem  Messias,  der  genannt  wird  'Sohn  des

Menschen'. Der ein Mensch sein wird, nicht ein Engel. Nicht wahr, man hätte

sich vorstellen können, wenn der Messias kommt, wird er vielleicht so eine Art

Engel sein in Menschengestalt. Nein. Der Messias wird ein richtiger Mensch sein

und wird  als  Mensch einmal  über  diese Welt  regieren,  aber  aus Hebräer  1

haben wir gelernt, schon das AT macht das klar: Der Messias wird Gott sein

von  Ewigkeit  her.  Also  nicht  Engeln  hat  er  den  zukünftigen  Erdkreis

unterworfen, von dem wir reden. Und dann kommt Vers 6:

6 es hat aber jemand an einer bestimmten Stelle bezeugt und gesagt:

„Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, 

Es wird hier ausführlich zitiert, wörtlich, aus Psalm 8 die Verse 5 – 7: Da hat

mir mal ein Anthroposoph ... einen Brief geschrieben und hat gesagt: 'Die Bibel

ist nicht das vollkommene Wort Gottes, denn der Schreiber des Hebräerbriefes,

der wusste nicht mal wo das steht und wusste nicht mal, wer das geschrieben

hat, diese Stelle.' Es gibt nämlich je nachdem Übersetzungen, die sagen 'es hat

irgendwo irgendjemand bezeugt  und gesagt'.  Also  irgendwo,  ich  weiß  zwar

nicht wo im AT, und irgendeiner, ich weiß zwar nicht mehr, wer das war. Obwohl

es ist  ja Psalm 8 und im Titel  erfahren wir,  das war König David, der das

geschrieben hat. Ich habe ihm dann zurückgeschrieben: 'Weißt du, man kann

das vom Griechischen her übersetzen mit, es hat jemand an einer bestimmten

Stelle, so muss man hier diese Partikel übersetzen und beweist, dass diese

Übersetzung  richtig  ist.  Schau  mal,  der  zitiert  wörtlich  3  Verse.  Willst  du

- 19 -



wirklich  glauben,  der  könne  Psalm 8 auswendig,  aber  weiß  nicht,  wer  das

geschrieben hat, obwohl es im Titel drin steht, und der wüsste nicht, wo das in

der Bibel ist, aber die Bibel so zitieren kann. Nein. Es geht darum: Es ist jetzt

nicht wichtig, wer das geschrieben hat und es geht auch nicht darum, wo das

steht,  aber  Folgendes  steht  in  der  Bibel.  Das  ist  ganz  im  Charakter  des

Hebräerbriefes. Nicht wahr, wir können beweisen, dass Paulus den Hebräerbrief

geschrieben hat, aber er schreibt nicht am Anfang 'Paulus' und schon gar nicht

'Apostel  Jesu Christi',  sondern er beginnt:  'Nachdem Gott  vielfältig  und auf

vielerlei Weise ehemals zu den Vätern geredet hat'. Er stellt sich völlig in den

Hintergrund in diesem Brief, nennt nicht einmal seinen Namen und schon gar

nicht  sein Apostelamt.  Er war ja nicht für  Hebräer Apostel  sondern für die

Nichtjuden. Darum erwähnt er sowieso den Aposteltitel  nicht.  Aber es geht

nicht um ihn, in diesem Brief  geht es um die überragende Herrlichkeit  des

Herrn Jesus und darum, Paulus tritt in den Hintergrund und auch König David

als  Schreiber  geht  hier  in  den Hintergrund.  Später  erwähnt  er  dann schon

David als Schreiber, aber dort ist es eben wichtig zu sagen, um welche Zeit

dieser Psalm geschrieben wurde heilsgeschichtlich. Aber hier geht es gar nicht

darum,  sondern  es  geht  einfach  um  die  Tatsache,  dass  alttestamentlich

bezeugt wurde, dass der Messias als Mensch einmal diese Welt regieren wird.

Und da wird zitiert

6 … „Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, oder des Menschen

Sohn, dass du auf ihn siehst?  7 Du hast ihn für kurze Zeit unter die

Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit und Ehre hast du ihn gekrönt 

Schlagen wir mal auf Psalm 8. Es ist ein wunderbarer Psalm. Und da beschreibt

David im Vers davor in Vers 4 die Größe des Weltalls:

4 Wenn ich anschaue deinen Himmel, deiner Finger Werk, den Mond

und die Sterne, die du bereitet hast: [Und jetzt kommt die Frage:] 5 Was

ist der Mensch, dass du sein gedenkst, 

Wenn man nachts den Sternenhimmel sieht und das muss man, wenn man die

Gelegenheit hat, wirklich mal erleben an einem Ort auf dieser Erde, weit weg

von  irgendwelchen  Dörfern  und  Städten  ohne  Lichtverschmutzung,  eine

richtige  Nacht,  wo  es  dunkel  ist  und  dann  diesen  Nachthimmel,  es  ist  so

- 20 -



grandios, es ist überwältigend. Menschen sind durch diesen Anblick schon zum

Glauben gekommen, überwältigt von dem Zeugnis der Schöpfung nach Psalm

19 Vers 1. Und jetzt, David macht genau das, er schaut diesen Himmel an und

sagt: Was ist der Mensch, dass du sein gedenkst? Jetzt muss man aber achten:

Wir haben in diesem Satz da in Psalm 8 aber zweimal 'Mensch'. Was ist der

Mensch, dass du sein gedenkst, und des Menschen Sohn, dass du auf ihn Acht

hast?  Das  sind  zwei  Verszeilen  im  Hebräischen,  diesem  Gedicht,  aber  für

'Mensch' ist nicht beides Mal das gleiche Wort. Zuerst steht  'enosch', was ist

der 'enosch', dass du sein gedenkst, und der 'ben adam', dass du auf ihn Acht

hast? Dieser Unterschied ist ganz wichtig: 'enosch' heißt 'Mensch', 'adam' heißt

auch  'Mensch',  aber  ein  wichtiger  Unterschied:  'enosch' kommt  von  einer

Wurzel  'anasch', das heißt 'sterblich sein/sündig sein/böse sein'. Und 'enosch'

heißt  'Mensch',  aber  es  bezeichnet  den  Menschen  als  böse,  sündig  und

sterblich.  'adam' das  kommt  von  'adama'  – 'Ackerboden'  und  zwar  roter

Ackerboden. 'adom' heißt 'rot' und 'adam' heißt 'der von der 'adama' von der

roten Ackererde genommen ist, 'terra rossa', ja, eisenhaltig. Der Mensch wurde

von Gott aus  'terra rossa' erschaffen 1. Mose 2. Adam bezeichnet also den

Menschen so, wie er aus der Hand Gottes hervorgegangen ist. 'enosch', dieser

Ausdruck kommt als Eigenname zum ersten Mal vor in 1. Mose 4 nach dem

Sündenfall. 'enosch' bezeichnet den Menschen, wie er geworden ist durch den

Sündenfall. Und nun, David sagt: Wenn ich den Himmel anschaue, was ist der

gefallene Mensch, dass du an ihn denkst? Und dann sagt er: Und was ist der

'Ben adam', dass du auf ihn Acht hast? Und das ist ein Titel für den Messias.

'Ben adam' heißt, muss man übersetzen mit 'der Sohn des Menschen', nicht

'der  Sohn der  Menschen'.  Nicht  wahr,  der  Herr  Jesus  nennt  sich  ja  in  den

Evangelien sehr sehr oft 'der Sohn des Menschen'. Wir sind alle Söhne und

auch Töchter der Menschen. In Epheser 3 findet man diesen Ausdruck 'die

Söhne der Menschen'. Wir haben nämlich beide, zwei Eltern. Also ich meine

jetzt nicht Elter 1 und Elter 2. Das geht grad gar nicht. Nein, sondern eine

Mutter und einen Vater und sonst geht das gar nicht. Also wir sind Söhne der

Menschen. Aber der Herr Jesus, der Messias, sollte sein 'Sohn des Menschen',

denn er hatte nur eine menschliche Mutter.  Das war schon vorausgesagt in

- 21 -



Jesaja  7  Vers  14,  dass  der  Messias  von  einer  'almah' von  einer  'Jungfrau'

abstammen wird. Es sollte ein Wunderzeichen sein, steht dort. Ja, das war ein

Wunderzeichen Gottes. So ist er der Sohn des Menschen. Und er hat so auch

nicht die Erbsünde, die sündige Natur von Adam geerbt, die wir von unseren

Vätern  bekommen  haben.  Das  ist  sehr  sehr  demütigend  für  uns  Väter  zu

wissen, was wir hervorgebracht haben, das sind alles Sünder. Ja, ich bin schuld

an sechs Sündern. Natürlich zusammen mit meiner Frau, ja. Aber ich meine

eben,  die  männliche Linie  ist  entscheidend.  Aber  der  Messias  ist  Sohn von

einem Menschen, einer Frau, und er hat diese sündige Natur nicht geerbt. Er

ist der Sohn des Menschen. Und nun, David sagt: Wenn man das riesige Weltall

anschaut, was ist der sündige Mensch? So klein, so klein und unbedeutend und

so böse und so sterblich! Aber was ist der Sohn des Menschen? Das heißt: Der

Messias hat sich so tief erniedrigt, dass er in Philipper 2 Vers 5 sagt: Obwohl er

in der Gestalt Gottes war, hat er es nicht als einen Raub, den er an sich reißen

müsste,  betrachtet,  Gott  gleich  zu  sein.  Aber  er  hat  sich  erniedrigt  und

Knechtsgestalt angenommen. Nun Knechtsgestalt könnte auch bedeuten, ein

Engel werden, denn Engel sind auch Knechte Gottes, Diener Gottes. Nein, er

wurde ein Mensch. Und Menschen können sterben. Engel können nicht sterben.

Engel  können nicht sterben.  Und dadurch, dass der Herr  Jesus ein Mensch

wurde mit der Möglichkeit zu sterben am Kreuz, hat er sich unter die Engel, die

nicht  sterben  können,  erniedrigt,  aber  nur  für  kurze  Zeit.  Und  darum  ist

wichtig, es gibt Übersetzungen, die sagen: oder des Menschen Sohn, dass du

auf ihn siehst; du hast ihn ein wenig unter die Engel erniedrigt. Aber dieses

'wenig' muss man übersetzen hier mit 'kurze Zeit', denn der Herr Jesus ging

3 Tage, 3 Kalendertage, in den Tod und hat sich dadurch unter die Engel, die

nicht sterblich sind, für kurze Zeit erniedrigt. Und darum sagt er: Das Weltall

ist so groß und der Messias hat sich so klein gemacht. Aber dann kommt eben

die Antwort: 

7 Du hast ihn für kurze Zeit unter die Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit

und Ehre hast du ihn gekrönt und ihn gesetzt über die Werke deiner

Hände; 8 du hast alles seinen Füßen unterworfen.“

- 22 -



Also hier wird klargemacht: Der Messias, der sich so tief erniedrigen würde,

der bekommt aber dann die Würde der Weltherrschaft.  Die zukünftige Welt

'Ha'olam Ha-Bah', auf die man im Judentum wartet, wenn der Messias kommt

und die Herrschaft und den Frieden bringt, die wird eben nicht Engeln gehören,

sondern dem Sohn des Menschen. Und darum wird in Daniel 7 Vers 13 + 14

beschrieben, wie der Menschensohn auf den Wolken des Himmels kommt und

die Weltherrschaft  übernimmt.  Das ist  der Herr  Jesus,  der diese Herrschaft

übernehmen wird. Aber der Hebräerbrief erklärt dann weiter, jetzt kommt eine

Auslegung dieses verlesenen Textes:

8 … Denn indem er ihm alles unterworfen hat, hat er nichts gelassen,

was ihm nicht unterworfen wäre; 

Ja, es wird erklärt, hier heißt es doch in Psalm 8: Du hast ihn gesetzt über die

Werke deiner Hände, du hast alles seinen Füßen unterworfen. Auslegung: Also

Gott hat dem Messias Jesus alles unterstellt, die ganze Schöpfung. Aber wir

haben heute noch ein Problem und darum sagt der nächste Satz:

8 … Denn indem er ihm alles unterworfen hat, hat er nichts gelassen,

was  ihm  nicht  unterworfen  wäre;  jetzt  aber  [Das  'Aber'  ist  eine

Einschränkung.] sehen wir ihm noch nicht alles unterworfen. 

Heute kann man nicht in dieser Welt sehen, Jesus Christus regiert über die

ganze Welt, denn die Welt ist so voll von Rebellion und Bosheit und Gottlosig-

keit und man sieht, dass der Satan aktiv ist, ja. Das 1000jährige Reich ist noch

nicht heute. Es gibt viele Gläubige, die sagen, heute sei das 1000jährige Reich

schon. Das muss man geistig verstehen. Aber im 1000jährigen Reich wird der

Teufel gebunden sein, sagt Offenbarung 20. Aber heute ist der Teufel los. Und

darum sieht  man  eben  nicht  ihm alles  unterworfen,  aber  es  ist  ihm alles

unterworfen. Und zwar haben wir doch gelesen in Markus 16, dass der Herr

Jesus in den Himmel gegangen ist und er hat sich als Mensch auf den Thron

Gottes gesetzt.  Er  hat  den höchstmöglichen Platz,  den es  gibt,  als  Mensch

eingenommen. Alles ist ihm unterworfen. Und darum konnte er in den Schluss-

versen von Matthäus 28, wo er den Missionsbefehl gibt, dass die Jünger alle

Nationen zu Jünger machen sollen und sie taufen sollen usw. und sie lehren

sollen, alles zu bewahren, da sagt er: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel

- 23 -



und  auf  Erden.  Warum 'gegeben'?  Als  Mensch  hat  er  von  Gott  die  ganze

Autorität bekommen, weil er am Kreuz sich so erniedrigt hat und gestorben ist.

Der leidende Messias soll der herrschende Messias sein. Und darum sagt der

Herr Jesus: Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Aber wir

sehen das noch nicht. Wir können sehen, wie der Herr da und dort eingreift

und wir können seine Macht erleben in unserem Leben und auch durch Gebets-

erhörungen.  Und  wir  können  ganz  gewaltige  Gebetserhörungen  erleben.

Übrigens,  das  sind  nicht  Zeichen  und  Wunder.  Zeichen  und  Wunder  und

mächtige  Taten,  das  sind  Dinge,  die  man  als  Gabe  bekommen  hat  nach

1. Korinther  12.:  dem  einen  ist  gegeben  Zeichen,  Wundertaten  usw.,  und

Krankenheilungen. Und da kann man sagen zu diesen Menschen 'im Namen

Jesu stehe auf und gehe'. Das ist ein Befehl nicht in der eigenen Macht sondern

in der Macht Gottes. Und der kann dann gehen. So hat das Petrus gemacht.

Und er hat nicht zuerst noch ein bisschen gehinkt und vielleicht später kommt's

dann  doch  noch  besser,  ja.  Nein,  es  war  perfekt.  Und  diese  Zeichen  und

Wunder, die waren eben wirklich gegeben als Bestätigung, wie wir das gesehen

haben.  Und Gott  kann eben auch heute eingreifen,  auf  Gebete hören.  Das

gab's  immer.  Und  dass  auch  Leute  durch  Gebet  gesund  geworden  sind  –

unerwartet. Aber das sind nicht Zeichen und Wunder und mächtige Taten. Das

sind Dinge, die man macht durch eine bestimmte Gabe. Aber das Gebet gab's

zu allen Zeiten. Das ist ein ganz wichtiger Unterschied. Das Gebet haben wir zu

allen Zeiten.  Aber  es ist  nicht so,  dass Gott  eben allgemein eingreift,  man

könnte sagen, es ist offenbar, der Herr Jesus herrscht über alles. Nein, wir

sehen ihm noch nicht alles unterworfen. Aber es ist ihm alles unterworfen.

Und da gehen wir gleich nach der Pause dann weiter mit Vers 9: Wir sehen

aber Jesus.

Wir fahren weiter, wir sind stehen geblieben in Hebräer 2 Vers 8. Wir haben

verstanden, was der Psalm aussagt und jetzt wird erklärt in Vers 9 dazu:

9 Wir sehen aber Jesus, der ein wenig [oder eben für kurze Zeit] unter die

Engel wegen des Leidens des Todes erniedrigt war, mit Herrlichkeit

und Ehre gekrönt

- 24 -



Also der Satz hat eine Einschiebung, aber der Satz ohne Einschiebung heißt:

Wir sehen aber Jesus mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt. Wir sehen ihn noch

nicht hier in dieser Welt, wie er herrscht und alles ihm unterworfen ist. Das

kann man in dieser Welt nicht sehen heute. Aber wir sehen trotzdem Jesus mit

Herrlichkeit und Ehre gekrönt. Wie geht das? Das ist das Sehen mit den Augen

des Glaubens. In Epheser 1 Vers 18 haben wir diesen wunderbaren Ausdruck.

Da spricht der Apostel Paulus davon in Vers 18 von Kapitel 1:

18 damit ihr, erleuchtet an den Augen eures Herzens, wisst, welches

die Hoffnung seiner Berufung ist, 

Die  Herzen  haben  Augen.  Das  sind  Augen  des  Glaubens,  die  Dinge

wahrnehmen können, die die natürlichen Augen nicht sehen. Und jetzt versteht

man  auch,  woher  das  kommt,  dass  ich  auf  dem  Skript  ganz  am  Anfang

geschrieben habe 'Thema: Wir  sehen Jesus'.  Das ist  das große Thema des

Hebräerbriefes: Mit  den Augen des Glaubens sehen wir die Herrlichkeit des

Messias,  des Herrn Jesus. Und 5 x im Hebräerbrief wird über dieses 'Jesus

sehen' gesprochen und jedes Mal wird im griechischen Text ein anderes Wort

benutzt. Also hier ist es das ganz allgemeine Wort für 'sehen', wir sehen aber

Jesus – 'blepo'. Aber schauen wir mal in Kapitel 3 Vers 1:

1 Daher,  heilige  Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,

betrachtet  den  Apostel  und  Hohenpriester  unseres  Bekenntnisses,

Jesus, 2 der treu ist dem, der ihn bestellt hat,

Betrachtet,  hier sehen. Wenn man auf dem Skript nachschaut bei Kapitel  3

Vers 1, da habe ich geschrieben: Das Wort 'betrachten' – 'katanoeo' bedeutet

u.a. : bemerken, beobachten, kennen lernen, betrachten, überlegen, erwägen,

nachdenken,  also  ein  Betrachten  verbunden  mit  nachdenken  über  seine

Person. Dann ein drittes Mal in Kapitel 7. Da geht es darum, dass der Herr

Jesus Hoherpriester ist nach dieser erhabenen Ordnung von Melchisedek. Und

darum wird dort auch erklärt, wie Melchisedek eine ganz erhabene Persönlich-

keit war, größer als Abraham. Aber dieser Melchisedek ist nur ein Hinweis auf

Jesus Christus,  selber  auch nur ein Bild  auf  ihn hin.  Und dann heißt  es in

Kapitel 7 Vers 4:

- 25 -



4 Schaut  aber,  wie  groß  dieser  war,  dem  selbst  Abraham,  der

Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Dieser  Ausdruck  'schaut',  nochmal  ein  anderer  Ausdruck  als  'sehen',

'betrachten', 'schauen'. Wir sollen auf diese Größe von Melchisedek schauen,

die aber eigentlich eben ein Hinweis ist auf den ewigen Sohn Gottes, wie der

Vers davor deutlich machen: Schaut, wie groß dieser war. Und dann Kapitel 12

Vers 2 wieder ein anderes Wort:

2 hinschauend auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens, 

Dieses  Wort  heißt  im  Griechischen  ganz  wörtlich,  wenn  man  die  Wortteile

auseinander nimmt: wegschauen auf Jesus. Aber das ist wirklich das Wort, das

die alten Griechen benutzt  haben,  um auszudrücken: ganz konzentriert  auf

etwas  Bestimmtes  hinblicken.  Warum  heißt  es  denn  'wegschauen'?  Weg-

schauen  von  allem  anderen.  Vom  Handy  z.B.  oder  noch  von  anderen

Problemen, wegschauen auf ihn.  Und darum ist  es  eben ein  konzentriertes

Hinschauen ausschließlich auf ihn. Und dann gleich in Vers 3:

3 Denn betrachtet den, der so großen Widerspruch von den Sündern

gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren

Seelen ermattet.

Auch das wieder ein anderes Wort, mit dem Herrn Jesus sich beschäftigen, wie

er damals diesen Widerspruch gegen ihn von den Menschen, die ihn abgelehnt

haben, erduldet hat und bereit war, bis zum Kreuz zu gehen. Und das macht

uns Mut, um selber nicht zu ermüden und seelisch zu ermatten. 5 x: sehen,

betrachten, schauen, hinschauen und nochmals betrachten, aber ein anderes

Wort. Ja, das ist das große Thema des Hebräerbriefes. 2 Vers 9 nochmals:

9 Wir sehen aber Jesus, …, mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt

Und  warum  hat  er  diese  Herrlichkeit  und  Ehre  bekommen?  Das  ist  der

Zwischensatz: 

9 … der für kurze Zeit unter die Engel … erniedrigt worden war, 

Und hier wird erklärt, warum erniedrigt. Das wird in Psalm 8 nicht gesagt. Dort

wird  nur  gesagt:  Du  hast  in  ein  wenig  [oder  kurze  Zeit]  unter  die  Engel

erniedrigt.  Aber  hier  im  Kommentar  wird  erläutert:  Diese  kurze  Zeit  des

Erniedrigtseins bedeutet: Er ist in den Tod gegangen und Engel können eben

- 26 -



nicht sterben. Das ist übrigens auch der Grund, warum von den Engeln gesagt

wird, von den gefallenen Engeln, die werden einmal in den Abyssos kommen,

in  den  Abgrund.  Offenbarung  20  ab  Vers  1  wird  gezeigt,  wie  der  Teufel

während  des  1000jährigen  Reiches  wird  er  in  den  Abyssos  geworfen  und

gebunden werden. In diesem Abyssos gibt es schon Engel, die dort gebunden

sind. Und zwar das sind die Engel, die sich mit Menschenfrauen verbunden

haben damals in 1. Mose 6 und auch nach der Sintflut, woraus dann die Riesen

entstanden sind. Die sind schon gebunden im Abyssos. Und wenn man all die

Stellen in der Bibel über Abyssos nachschaut, dann sieht man, dass ist effektiv

der gleiche Ort wie der Hades, wo die verlorenen Menschen hinkommen nach

ihrem Tod. Z.B. der reiche Mann in der Geschichte, das ist kein Gleichnis, in

der Geschichte in Lukas 16, der im Hades seine Augen auftut und er ist dort

am Ort der Qual.  Das ist noch nicht die Hölle,  das ist  das Gefängnis nach

1. Petrus 3. Aber man kann aus allen Stellen zeigen, das ist derselbe Ort. Am

kommenden Mittwoch hab ich vor, über den Livestream über Lukasevangelium

das ganz ausführlich zu erläutern. Ich tu jetzt nicht. Ich muss nicht überall

alles sagen. Aber manchmal ist es nur gut, wenn man so einen Hinweis hat, es

ist der gleiche Ort.  Aber bei  den Engeln wird es Abyssos genannt,  bei  den

Menschen Hades, das Totenreich. Warum? Weil Engel nicht sterben, wird nicht

gesagt, dass die Engel in den Hades gehen. Aber bei Menschen, die sterben,

wird das dann Hades genannt, bei den Engeln Abyssos. Und eben der Herr

Jesus hat sich unter die Engel erniedrigt, indem er gestorben ist. Aber als Lohn

dafür ist er jetzt mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt.

Der Hebräerbrief ist in einem sehr schönen literarischen Griechisch geschrieben

worden. Und das ist ja im NT unterschiedlich. Es gibt Schreiber, die haben nicht

jetzt  so  literarisch  geschrieben,  sondern  man  könnte  sagen,  eher  ein

Griechisch, das sehr einfach zu verstehen ist, auch von den einfachen Leuten.

Bei dem Hebräerbrief ist es etwas anders, da ist es sehr literarisch, weil das

eben als Rundschreiben geschrieben wurde an messianische Juden. Und um

die Würde dieses Themas auch durch die Sprache aufzuzeigen, hat der Heilige

Geist hier dieses literarische Griechisch gewählt. Aber man muss hinzufügen,

ein literarisches Griechisch, das ganz ganz stark geprägt ist von der ältesten

- 27 -



Bibelübersetzung auf Griechisch, der Septuaginta, die im 3. Jahrhundert v. Chr.

in  Ägypten,  in  Alexandria,  von  Juden  erstellt  worden  ist.  Und  die  Apostel

benutzen diese Übersetzung im NT an vielen Stellen, nicht überall. Manchmal

benutzen sie wohl eine eigene Übersetzung und an anderen Orten genau die

Septuaginta. Aber im Hebräerbrief ist die Septuaginta, diese bekannte jüdische

Übersetzung, sehr sehr stark verwendet, und nicht nur in Zitaten aus dem AT.

Nicht wahr, wir haben Hebräer 1 schon 7 Zitate gehabt und dann in Hebräer 2

ausführlich aus Psalm 8. Aber auch in Ausdrücken und genau dieser Ausdruck

'mit Herrlichkeit und Ehre', jeder Jude, der die Septuaginta gut kannte, konnte

sofort  wissen:  Ah,  das  ist  2.  Mose  28.  Da  werden  die  Kleider  des

Hohenpriesters Aaron beschrieben. Ich schlage auf 2. Mose 28. Und das sind

wunderbare  Kleider.  Man  hat  die  ja  jetzt  neu  wiederhergestellt  für  den

kommenden Hohenpriester des dritten Tempels. Und diese Kleider haben eine

halbe Million Dollar gekostet, ohne das Brustschild mit den Edelsteinen. Dann

wär's noch viel teurer, weil einer dieser 12 Edelsteine hat 1 Million gekostet,

aber ich meine jetzt nur die Kleider eine halbe Million. Ja und jetzt steht da in

2. Mose 28 Vers 2:

2 Und du sollst heilige Kleider für deinen Bruder Aaron machen zur

Herrlichkeit und zum Schmuck.

Und das ist in der Septuaginta übersetzt genau mit diesen Worten wie hier:

Herrlichkeit und Ehre. Was will das bedeuten? Das will bedeuten, dass der Herr

Jesus der große Hohenpriester ist. Ja. Und im Hebräerbrief – aber da kommen

wir dann erst später dazu – wird der Herr Jesus 10 x als Hoherpriester vorge-

stellt, und zwar eben höher als Aaron, ein höheres Priestertum. Aber mit den

Glaubensaugen  sehen  wir  ihn  im  Himmel  in  dieser  hohepriesterlichen

Herrlichkeit, in der er heute für uns betet und sich für uns einsetzt, wie das

Hebräer 7 – das ist schon vorausgegriffen – uns dann eben zeigen wird. Also

wir sehen ihn so mit Herrlichkeit und Ehre gekrönt mit den Augen des Herzens.

Und dann wird erklärt:

9 …  so  dass  er  durch  Gottes  Gnade  für  alles  [oder  man  kann  auch

übersetzen: für alle] den Tod schmeckte.

- 28 -



Also  der  Herr  Jesus  ist  in  den  Tod  gegangen,  hat  sich  so  unter  die  Engel

erniedrigt,  und  das  Ziel  war,  für  alle  den  Tod zu  schmecken.  Und da  wird

wieder gezeigt, dass sein Erlösungswerk nicht beschränkt ist auf eine Auswahl

der Menschheit, sondern er ist ans Kreuz gegangen und hat alles erlitten im

Blick auf die gesamte Menschheit, so dass jeder, der kommt und wirklich seine

Schuld einsieht, bereut, Gott bekennt und dieses Opfer in Anspruch nimmt,

gerettet wird. Aber dieser Tod war nicht einfach so ein Tod, sondern der Herr

hat diesen Tod in seiner ganzen Schrecklichkeit empfunden. Darum heißt es

hier  'schmecken',  weil  er  diese  Leiden  in  ihrer  ganzen  Schrecklichkeit

wahrgenommen hat. Und wir müssen dabei denken, das, was die Menschen

ihm  angetan  haben  mit  dieser  Auspeitschung,  die  ja  bedeutete  bei  den

Römern: Lederriemen mit Widerhaken oder spitzen Gegenständen. Die haben

den ganzen Rücken schon aufgerissen. Viele Menschen damals starben allein

durch die Auspeitschung, bevor sie dann gekreuzigt wurden. Und all das, wie

die  Soldaten  ihn  in  abscheulichster  Weise  eben  erniedrigt  und  gemartert

haben, das hat er alles in der ganzen Schrecklichkeit empfunden. Und dann am

Kreuz mit den Nägeln am Holz festgemacht. Er hat das alles in der ganzen

Schrecklichkeit empfunden. Die Soldaten wollten ihm schließlich Essig mit Galle

vermischt geben. Das bedeutet: Essig, natürlich mit Wasser verdünnt, das war

ein beliebtes Getränk bei den Soldaten, weil sehr durststillend. Also für mich

wäre das nichts, aber ich bin auch kein römischer Soldat und möchte keiner

werden. Und die haben das geliebt. Aber dann haben sie eben dieses Getränk

ihm  gegeben  mit  Galle  vermischt.  Das  bedeutet  ein  Bitterstoff.  Und  das

bedeutete,  dass man da Opium, eine Droge,  beigemischt  hat  als  Schmerz-

stillung. Aber der Herr hat das geschmeckt und er hat es abgelehnt. Das ist

nicht  ein  Grund,  um zu  sagen,  man soll  Palliativmedizin  nicht  in  Anspruch

nehmen. Wenn der Herr es so führt, dass wir durch schwere Krankheit und

Leiden hindurchgehen sollten.  Nein,  da hat  die Medizin enorme Fortschritte

gemacht, die wir dankend aus Gottes Hand annehmen können. Und auch die

Dosierung  kann  heute  zuweilen  so  präzise  vollzogen  werden.  Es  ist

phantastisch, wirklich, um die Schmerzen zu stillen und möglichst eben nicht

das  Bewusstsein  zu  attackieren.  Aber  der  Herr  Jesus  hat  das  nicht

- 29 -



angenommen, weil er der Sündenträger werden wollte, ohne Schmerzstillung.

Er hat wirklich diese Schrecken geschmeckt bis zum Letzten. Aber das ist noch

nichts im Vergleich zu dem, was geschehen ist in den 3 Stunden der Finsternis,

als er der Sündenträger war. Da hat sich Jesaja 53 Vers 10 erfüllt: Es gefiel

dem Herrn, ihn zu zerschlagen. Gott hat ihn geschlagen. Sacharja 13 Vers 7:

Schwert, erwache wider den Hirten, wider den Mann, der mein Genosse ist

[oder  mein  Gleichgestellter]!  Und  Gott  als  Richter  der  Sünden  musste  ihn

schlagen. Und diese Leiden sind Leiden, die uns Menschen völlig entgehen.

Nicht wahr, wir können schon nicht nachvollziehen, was eine Kreuzigung ist.

Aber es haben doch auch andere Menschen erlitten. Aber das, was der Herr

Jesus  von Seiten des Richter-Gottes erlitten hat,  das  können wir  gar nicht

verstehen. Und darum war das auch bei der Stiftshütte so eingerichtet: Der

Altar war so gebaut, dass es in der Mitte ein Netz gab aus Metall, auf dem das

Holz  war.  Und  von  unten  her  kam  die  Sauerstoffzufuhr  und  da,  wo  der

Sauerstoff sich mit dem Feuer traf, also wo das Feuer war des Holzes, das ist

die heißeste Stelle. Also das heißt, die heißeste Stelle war die unsichtbarste

Stelle. Das bedeutet, in dem Leiden des Herrn Jesus gibt es Dimensionen, die

unserem menschlichen Verstand völlig entgehen. Nur der Vater weiß, was das

war. Aber hier wird das so ausgedrückt durch den Heiligen Geist: So dass er

durch Gottes Gnade für alle den Tod schmeckte. Und Jesaja 53 Vers 9, da heißt

es prophetisch, ich schlage kurz auf:

9 Und man hat sein Grab bei Gesetzlosen bestimmt; aber bei einem

Reichen ist er gewesen in seinem Tod, 

Und 'in seinem Tod' – 'Hebräisch …' heißt wörtlich: in seinen Toden, Tod ist in

der Mehrzahl. Im Hebräischen wird das benutzt, um das Qualvolle des Todes

auszudrücken, darum der Plural. Für alle den Tod schmeckte. Und dann wird

erklärt:

10 Denn es geziemte ihm, um dessentwillen alle Dinge und durch den

alle  Dinge sind,  indem er  viele  Söhne zur  Herrlichkeit  brachte,  den

Urheber ihrer Errettung durch Leiden vollkommen zu machen.

Hier wird gesprochen über Gott, und zwar über Gott, den Vater. Er wird hier als

Schöpfer bezeichnet.  Nicht  wahr,  wir  haben gesehen in Hebräer  1,  da wird

- 30 -



gesagt, dass der Sohn die Welten erschaffen hat. Und auch Johannes 1 Vers 3

sagt das, dass der Herr Jesus alles erschaffen hat. Aber es kommt dazu: In

Hiob 32, da sagt Elihu, dass der Geist Gottes ihn gemacht habe. Nicht wahr,

die Schöpfung wurde von dem dreieinen Gott ins Dasein geführt. Allerdings,

wenn wir alle Stellen vergleichen, sehen wir, dass der Vater die Pläne gefasst

hat und der Sohn hat die Schöpfung ausgeführt, und zwar in der Kraft des

Heiligen Geistes. Ja, und jetzt geht es aber hier um den, um dessentwillen alle

Dinge und durch den alle Dinge sind. Der Schöpfer wollte viele Söhne, viele

Menschen, zur Herrlichkeit bringen. Und dabei war es nötig, das der Urheber

ihrer  Errettung,  das  ist  der  Herr  Jesus,  durch Leiden vollkommen gemacht

wird. Ich habe das schon oft  gesagt als Anregung beim Bibelstudium, man

sollte sich alle Namen Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes

anstreichen in der Bibel. Ich mach das bei mir so mit Orange, aber man könnte

das auch mit Blau machen, geht absolut auch. Nein, ich will einfach sagen,

wenn man diese Namen anstreicht und dann so durch die Bibel  geht,  man

findet eine dermaßen große Fülle von Hunderten von Namen Gottes und jeder

Name sagt  etwas über  Gott  aus.  Nicht  wahr,  wenn ich  jetzt  so  aufschlage

Hebräer 1, dann sehe ich sofort in Vers 2: Es ist der Sohn der Erbe aller Dinge,

die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit, der Abdruck seines Wesens. Vers 10: Der

Sohn ist der Herr. Vers 12: Er ist derselbe. Und dann Kapitel 2 Vers 3: Er ist

der Herr. Vers 6: des Menschen Sohn. Und dann Vers 9: Jesus. Und hier Vers

10: der Urheber ihrer Errettung. Ja, wir haben von dieser großen Errettung

gehört in Vers 3. Und der Urheber dieser Errettung ist der Sohn, der gekom-

men ist, um am Kreuz zu leiden. Nicht der Vater ist gekommen, aber der Vater

hat ihn gesandt und hat den Sohn gegeben. Aber der Sohn ist gekommen und

hat sich hingegeben, und zwar, wie wir später in Hebräer 9 lesen werden: Er

hat  sich  Gott  geopfert  durch  den  ewigen  Geist.  In  der  Kraft  des  Heiligen

Geistes hat er sich als Mensch als Opfer hingegeben. Und hier wird der Herr

Jesus genannt: der Urheber ihrer Errettung. Nun, Gott der Vater als Schöpfer,

der wollte viele Söhne zur Herrlichkeit bringen. Und in diesem Rettungswerk

geziemte  es  ihm,  war  es  nötig,  den  Urheber  ihrer  Errettung  durch  Leiden

vollkommen zu machen. Was bedeutet das? Vollkommen machen, heißt auch:

- 31 -



vollenden, bis ans Ziel bringen vom griechischen Wort her. Also der Herr Jesus

sollte durch all die Erfahrungen von Leiden, sollte er eine absolute Vollendung

erfahren. Und jetzt ist alles vollbracht. Er konnte am Schluss sagen am Kreuz:

Es ist vollbracht. Er hat das alles durchgestanden, was das bedeutet: für alle

den Tod schmeckte. Und darum gehört das eben zur Herrlichkeit des Herrn

Jesus als Mensch, dass er das alles durchgemacht hat. Und so blicken wir auf

ihn heute, als den, der alles alles gut gemacht hatte. Das hatte man im AT

noch nicht so können. Aber wir  können zurückblicken und sehen,  wie alles

vollendet ist, wie er eben – er, der Urheber unserer Errettung, – durch Leiden

diesen vollkommenen Zustand, er hat alles erfüllt, erreicht hat.

Und dann wird erklärt, man merkt, es ist auch auf Deutsch ziemlich schwierig

der  Text.  Das  hängt  eben  damit  zusammen,  der  Hebräerbrief  ist  ein  sehr

literarisches, schönes Griechisch. Und dann heißt es weiter:

11 Denn sowohl  der,  welcher  heiligt,  als  auch die,  welche geheiligt

werden, sind alle von einem; 

Der, der heiligt, das ist hier der Herr Jesus. Und die, die geheiligt werden, das

sind die Erlösten. Sie sind alle von einem. Was heißt das 'von einem'? Dahinter

steht ein Ratschluss Gottes. Vor Grundlegung der Welt hat Gott diese Rettung

geplant. Und sowohl der Messias, der heiligen sollte, als auch die, die gerettet

werden  und  so  geheiligt  werden  würden,  die  sind  alle  gewissermaßen  Teil

dieses  einen  Ratschlusses  Gottes.  So  besteht  eine  besondere  Beziehung

zwischen dem Herrn Jesus, dem Urheber des Heils, und denen, die das Heil

bekommen haben.  Ein  Ratschluss  steht  dahinter.  Und weil  wir  so  mit  dem

Herrn Jesus verbunden sind durch diesen einen Ratschluss, heißt es weiter: 

11 … um welcher Ursache willen er sich nicht schämt, sie Brüder zu

nennen,

Das  ist  das  Unglaubliche,  dass  der  ewige  Sohn  Gottes,  der  Messias,  die

Gläubigen nennt 'seine Brüder'. Nicht wahr, die Ehrfurcht würde uns gebieten,

dass wir den Herrn Jesus niemals ansprechen würden als 'unser Bruder', ja.

Aber die Bibel sagt, dass er uns sehr wohl 'Brüder' nennt. Und das wird dann

auch gleich bewiesen mit Psalm 22, in dem er spricht:

- 32 -



23 Ich  will  deinen  Namen  meinen  Brüdern  kundtun;  inmitten  der

Versammlung [oder inmitten der Gemeinde] will ich dir lobsingen.

Ich  muss  übrigens  noch  erklären,  was  'heiligen'  bedeutet.  Das  Grundwort,

sowohl im Hebräischen im AT als auch dann im NT bedeutet 'absondern', 'auf

die Seite stellen', 'reservieren'. Also 'Heiligung' bedeutet, dass der Herr Jesus

gekommen ist, um durch seinen Tod uns zu trennen von allem, was böse ist,

von allem, was mit Satan zu tun hat, um uns ganz auf die Seite zu stellen für

Gott, für den dreieinen Gott. Der, der heiligt, das ist der, der absondert. Die,

die geheiligt sind, das sind die, die ganz auf die Seite gestellt werden durch

ihn. Die nennt er Brüder. Und das kann er beweisen in Vers 12 mit diesem

Zitat, wo der Messias wirklich von seinen Brüdern spricht. Jetzt müssen wir

unbedingt Psalm 22 aufschlagen. Und da möchte ich übrigens noch hinweisen:

In dem rabbinischen Buch 'Pesikta Rabbati' dort wird erklärt, dass in Psalm 22

die Leiden des Messias beschrieben werden für unsere Sünden. Das ist also

auch  wieder  ganz  grandios.  Das  nicht  erst  eine  christliche  spätere

Interpretation,  dass  Psalm  22  die  Leiden  des  Herrn  Jesus  am  Kreuz

beschreiben, sondern im Judentum war das bekannt, Psalm 22 spricht von dem

Messias.  Und  interessant  ist,  dass  in  diesem  Kommentar  steht  'Leiden  für

unsere  Sünden'.  In  Psalm  22  steht  nämlich  gar  nichts  von  Leiden  für  die

Sünden. Da steht einfach von den Leiden des Todes und dass die Hände und

Füße durchbohrt werden. Die Kreuzigung wird bis in Details beschrieben, auch

wie die Gelenke auseinanderreißen, wie es bei der Kreuzigung üblich ist. Das

wird alles hier von David 1000 Jahre vorher beschrieben, Jahrhunderte, bevor

überhaupt  die  Kreuzigung  von  den  Persern  erfunden  worden  war.  Aber  in

diesem Kommentar der Rabbiner: Er leidet für unsere Sünden. Woher kommt

diese Idee? Aus Jesaja 53, weil das eben auch allgemein verstanden worden

war von den alten Rabbinern: Jesaja 53 spricht von den Leiden des Messias

und dort steht ausdrücklich, dass er für unsere Sünden leiden würde. Ja und

jetzt in Psalm 22 werden die Kreuzesleiden beschrieben ab Vers 2 nach dem

Titel:

2 Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen, 

- 33 -



Und in all den weiteren Versen wird das beschrieben. Vers 17b:

17 …  Sie haben meine Hände und meine Füße durchgraben.  18 Alle

meine Gebeine könnte ich zählen. 

Das  weist  hin  auf  die  weitgehende  Entblößung.  Im  Judentum konnten  die

Römer natürlich einen Gekreuzigten nicht völlig entblößen, sondern die Intim-

teile mussten sie bedecken, aber so, dass der Gekreuzigte sagen konnte, ich

könnte alle meine Gebeine, alle meine Knochen zählen, weil sie eben am Kreuz

ausgestellt sind. Und dann wird davon gesprochen

19 sie teilen meine Kleider unter sich, und über mein Gewand werfen

sie das Los. 

Die Kleider  des  Herrn  Jesus,  nach Johannes 19,  wurden von den Soldaten

aufgeteilt und dann das schöne Kleid, ohne Naht von oben her durchgewebt,

so wie die Priesterkleider ohne Naht hergestellt wurden, das wollten sie nicht

zerschneiden. Und darum haben sie gelost. Sieht man, es sind zwei Aussagen

hier:  Sie  teilen  meine  Kleider  unter  sich,  das  war  eines.  Und  über  mein

Gewand, das man nicht aufteilen konnte, da haben sie das Los geworfen. Und

dann hört man die Stimme des Herrn Jesus:

20 Du  aber,  HERR,  sei  nicht  fern!  Meine  Stärke,  eile  mir  zu  Hilfe!

21 Errette vom Schwert meine Seele, meine einzige von der Gewalt des

Hundes; 22 rette mich aus dem Rachen des Löwen!

Nicht wahr, in 1. Petrus 5 wird der Teufel, der hinter der Kreuzigung stand,

wird genannt 'der brüllende Löwe', wie ein brüllender Löwe.

22 rette mich aus dem Rachen des Löwen!

Und jetzt muss man beachten, plötzlich in der nächsten Verszeile ändert alles:

22 …  –  Ja,  du  hast  mich  erhört  von  den  Hörnern  der  Büffel.

23 Verkündigen will  ich deinen Namen meinen Brüdern; inmitten der

Gemeinde will ich dich loben. 

Das ist die Wende mit der Auferstehung. Das ist der Sieg des Auferstandenen,

der Triumph des Gekreuzigten: Ja, du hast mich erhört. Und der nächste Satz:

Verkündigen will ich deinen Namen meinen Brüdern. In Johannes 20 sehen wir

die Erfüllung, die erste Erfüllung. Der Herr Jesus erscheint Maria Magdalena

und er sagt: Gehe zu meinen Brüdern und sage, ich fahre auf zu meinem Gott

- 34 -



und zu eurem Gott, zu meinem Vater und zu eurem Vater. Er nennt die Jünger

'meine Brüder'. Und diese Nachricht sollte Maria den Aposteln weitergeben und

weiter sagt er: Verkündigen will ich deinen Namen meinen Brüdern. Ja. Er hat

gesagt: Ich gehe, fahre auf, zu meinem Gott und das ist auch euer Gott. Zu

meinem Vater und das ist euer Vater. So hat er den Vaternamen verkündigt

seinen Brüdern, die jetzt zur gleichen Familie gehören als Kinder Gottes. Und

dann heißt es: Verkündigen will ich deinen Namen meinen Brüdern; inmitten

der Gemeinde will ich dich loben. Nun wird das ja zitiert in Hebräer 2. Und was

steht bei 'Gemeinde'? 'Ekklesia'. Das ist das Wort im NT für die Gemeinde, die

Apostelgeschichte  2,  Pfingsten,  mit  der  Ausgießung  des  Heiligen  Geistes

gebildet worden ist. Und da sagt der Messias: Inmitten der Ekklesia will ich

dich  loben.  Nun,  der  Herr  hatte  seinen  Jüngern  schon  früher  erklärt  in

Matthäus 18 Vers 15 spricht er über die Gemeinde, über die Ekklesia. Und

dann sagt  er  in  Vers  20:  Denn wo zwei  oder  drei  zu  meinem Namen hin

versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte. Das war eine riesige Überraschung

für die Jünger. Nicht wahr, um eine Synagoge zu sein, muss man im Judentum

10 Männer zusammenbringen. Das ist der Minjan, die Mindestzahl, um eine

Synagoge  zu  sein.  Die  Rabbiner  haben  dazu  eine  ganz  interessante

Begründung aufgebracht aus der Abrahams-Geschichte. Aber der Herr Jesus

sagt: Wo zwei oder drei versammelt sind zu meinem Namen, da bin ich in ihrer

Mitte.  Wir  müssen  nicht  mal  einen  Minjan  zusammenbringen.  Ich  hab  das

schon erlebt an der Klagemauer. Da waren die nicht ganz zehn, da kamen die

zu mir und wollten mich da einladen, um ihnen einen Minjan zu bilden, und ich

habe abgelehnt. Ja, denn in Hebräer 13, das werden wir später sehen, werden

die Hebräer aufgerufen als gläubige Juden, sie müssen das Lager verlassen

und hinausgehen, sich absondern. Ein System, das den Herrn verworfen hat,

da können wir nicht mehr dazugehören,  ja.  So kann man nicht da in zwei

Systemen weitermachen. Das war in den ersten Jahrzehnten möglich, aber mit

dem Hebräerbrief  kommt  diese  Wende,  wo  gesagt  wird:  Jetzt  müssen  wir

hinausgehen, seine Schmach tragen. Das geht nicht, dass man dann wieder

einen Minjan bilden würde. Aber das hab ich nur als Illustration gebraucht,

diese  Zehn,  die  muss  man  zusammenkriegen  und  wenn  man's  nicht  ganz

- 35 -



kriegt, dann schaut man, wie man's eben doch zusammenkriegen kann. Aber

die Gemeinde: zwei oder drei. Und dann dieser Ausdruck 'da bin ich in ihrer

Mitte'. Ja, aber er ist doch sowieso überall. Der Sohn Gottes ist ja allgegen-

wärtig, wie der Vater und der Heilige Geist. Warum sagt er: Da bin ich in ihrer

Mitte. Er ist doch überall da, wo Menschen zusammen sind. Ja, aber wenn es

heißt in der Bibel, dass Gott an einem bestimmten Ort seinen Namen wohnen

lässt, dann ist das etwas ganz Spezielles. In 5. Mose wird 21 x, also 3 x 7 x

gesprochen von diesem Ort,  den der Herr auserwählen wird aus einem der

Stämme Israels, um dort seinen Namen wohnen zu lassen. Und nur dort soll

man die Schlachtopfer  hinbringen.  Das war ein  Hinweis  auf  Jerusalem, das

später die Stadt werden sollte, wo Gott im Tempel seinen Namen wohnen lässt

und wo die Schechina die Gegenwart Gottes eben zeigen sollte. Aber Gott ist

doch überall.  Warum heißt  es,  dass er dort,  an diesem Ort,  seinen Namen

wohnen lässt? Ja, Gott ist überall, er ist allgegenwärtig. Aber wenn es heißt

schon im AT, dass Gott an einem bestimmten Ort wohnt, dann heißt es, dass

Gott  sich  dort  auf  eine  besondere  Art  offenbart,  mitteilt.  Nicht  wahr,  die

Königin von Scheba …  Das war übrigens Jemen, nicht Äthiopien. Da sind die

Äthiopier traurig, wenn man ihnen das erzählt. Aber es ist einfach so: Scheba

ist Jemen. Die kam vom Jemen, sagen wir so 1000 km nach Jerusalem und

dann sagt  sie  bei  Salomo,  bei  König  Salomo, wo der  salomonische Tempel

stand: Nicht die Hälfte hat man mir in meinem Land gesagt. Du hast sogar das

Gerücht übertroffen. Nicht wahr, das Gerücht ist ja normalerweise höher als die

Realität, ja. Aber sie sagt: Du hast das Gerücht übertroffen. Und sie erkennt

den  Herrn  dort  in  Jerusalem.  Warum  nicht  in  Jemen?  Weil  eben  Gott  in

Jerusalem wohnte. Das war der Ort, wo Menschen auf besondere Weise den

wahren Gott erkennen konnten. Und so ist der Ort, wo der Herr Jesus sagt, wo

zwei oder drei  zu meinem Namen hin versammelt sind, da bin ich in ihrer

Mitte, das bedeutet, dass er sich dann auf eine ganz besondere Weise offen-

bart, wenn Menschen sich zu ihm hin versammeln. Das heißt übrigens nicht 'in

seinem Namen versammeln',  sondern wörtlich 'zu seinem Namen hin'.  Sein

Name,  seine  Person,  seine  Herrlichkeit  ist  der  absolute  Mittelpunkt.  Wir

kommen zusammen auf ihn hin ausgerichtet. Übrigens in Matthäus 18 Vers 15

- 36 -



geht es noch zuerst um Gemeindezucht und dann diese Verheißung. Das heißt:

Eine solche Zusammenkunft  nach Matthäus 18,20,  das ist nicht einfach ein

Hauskreis.  Hauskreise  sind  gut,  wenn  sie  gut  laufen.  Es  gibt  auch  sehr

schlechte Hauskreise. Aber ein Hauskreis ist nicht ein Zusammenkommen als

Gemeinde.  Und  bei  einem  Zusammenkommen  als  Gemeinde  muss  eine

Gemeinde auch fähig sein, wenn es nötig ist, Gemeindezucht zu üben. Aber

dort sagt der Herr Jesus: Wo zwei oder drei zu meinem Namen hin versammelt

sind,  da  bin  ich  in  ihrer  Mitte.  Da  will  er  sich  auf  eine  besondere  Art

offenbaren. Und jetzt hier: Ich will deinen Namen meinen Brüdern kundtun.

Inmitten der Gemeinde, der Ekklesia, will ich dir lobsingen. Wie geht das? Hat

man  das  jemals  gehört,  das  er  singt  in  der  Gemeinde?  Wenn  wir

zusammenkommen und Anbetungslieder singen, die aber eben wirklich durch

den Heiligen Geist geführt werden und das wirklich Anbetungslieder sind, die

zur Ehre Gottes sind, dann ist das eben so, dass der Herr Jesus uns benutzt,

um dieses Lob Gott zu bringen. Er wirkt. Er ist als Hoherpriester der Führer in

dem Gottesdienst. Nicht wahr, alle Gläubigen sind Priester, sagt 1. Petrus 2.

Und der Herr Jesus will diesen Gottesdienst leiten und er will uns benutzen, um

so Gott Lob zu singen. Also das gibt dem Zusammenkommen zur Anbetung

eine ganz besondere Würde. Inmitten der Gemeinde will ich dir lobsingen.

Dann geht es weiter Vers 13:

13 Und  wiederum:  „Ich  will  mein  Vertrauen  auf  ihn  setzen.“  Und

wiederum: „Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir gegeben hat.“

Schwierig, nicht wahr. Man hat fast den Eindruck, es ist wieder ein anderes

Thema. Nein. Aber jetzt ein wichtiger Grundsatz: Wenn im Neuen Testament

aus  dem  Alten  zitiert  wird,  lohnt  es  sich,  zurückzugehen  ins  AT  und  den

Zusammenhang anzuschauen. Das haben wir schon gesehen in Psalm 8, nicht

wahr, w4s man da dann zusätzlich besser versteht. Hier genauso. Ich schlage

auf Jesaja 8. Und zwar beginne ich schon ein bisschen vorher in Vers 14:

14 Und er wird zum Heiligtum sein, aber zum Stein des Anstoßes und

zum Fels des Strauchelns den beiden Häusern Israel, zur Schlinge und

zum Fallstrick den Bewohnern von Jerusalem.

- 37 -



Die Rabbiner erklären in ihren alten Kommentaren, das ist der Messias, der

hier erwähnt wird. Er würde – heißt es hier – ein Stein des Anstoßes sein, ein

Fels des Strauchelns, und zwar für beide Häuser Israel, für das Haus Israel die

zehn Stämme und für das Haus Juda die zwei Stämme, das zwölfstämmige

Volk. Aus allen zwölf Stämmen gab es zur Zeit des Herrn Jesus Israeliten im

Land und die Masse hat den Messias verworfen und sie haben sich an ihm

geärgert. Und so ist er zum Stein des Anstoßes geworden. Aber dann heißt es

weiter: 

14 … zur Schlinge und zum Fallstrick den Bewohnern von Jerusalem.

15 Und  viele  unter  ihnen  werden  straucheln  und  werden  fallen  und

zerschmettert und verstrickt und gefangen werden.

Im Jahr 70 haben die Römer Jerusalem verwüstet. Und hier wird gesagt: Das

ist die Folge, weil der Messias, der Fels des Strauchelns, verworfen worden ist.

So ist er ihnen zur Schlinge und zum Fallstrick geworden. Und viele unter ihnen

werden  straucheln  und  werden  fallen  und  zerschmettert  werden.  Josephus

Flavius, ein Augenzeuge, berichtet, dass mehr als 1 Million Juden durch den

Krieg  im  Jahr  70  umgekommen  sind  in  Jerusalem  und  Tausende  wurden

gekreuzigt.  97000  wurden  abtransportiert  in  die  Kriegsgefangenschaft:  und

verstrickt und gefangen werden. Jedes Wort hat sich erfüllt. Und jetzt heißt es

in Vers 16:

16 Binde das Zeugnis zu, versiegle die Thora inmitten meiner Jünger.

Die  hebräische  Bibel  sollte  zugebunden  werden  und  ein  Buch  werden,  das

niemand  versteht,  niemand  wirklich  versteht.  Es  soll  zugebunden  und

versiegelt werden inmitten meiner Jünger. Das heißt: Es gibt solche, die sind

die Jünger, die Nachfolger, des Messias, die verstehen die Bibel, aber die Masse

versteht es nicht mehr.  Und darum, wenn man die Kommentare liest,  man

staunt: So nahe an der Wahrheit und trotzdem haben sie die Wahrheit nicht,

den Messias nicht erkannt. Es ist wirklich zugeschlossen und die Masse erkennt

den Herrn Jesus nicht. Die Thora ist verschlossen. Das ist ein Gericht der Ver-

blendung über Israel. Aber es gibt einen Überrest. Meine Jünger, das sind die

aus Israel, die eben den Messias erkannt haben. Die verstehen das Wort unter

ihnen ist es versiegelt. Und jetzt kommt dieses Zitat aus Hebräer 2:

- 38 -



17 Und ich will auf den HERRN harren, der sein Angesicht verbirgt vor

dem Haus Jakob, und ich will auf ihn hoffen.

2000 Jahre  Geschichte  des  Judentums ist  eine  Geschichte  der  Zerstreuung

unter allen Völkern. Und sie fragen: Wie lange? Warum ist das gekommen?

Aber der Herr Jesus sagt: Ich will auf den Herrn harren, er hat für Israel noch

eine Lösung.  Aber man muss aushalten und warten.  Und dann wird weiter

gesagt,  dass  Gott  sein  Angesicht  verbirgt  vor  dem  Haus  Jakob.  Ganz

interessant,  Martin  Buber  ist  doch  manchen  ein  Begriff,  dieser  Religions-

philosoph,  der  konnte  noch  vor  den  Nazis  fliehen,  hat  also  die  ganze

schreckliche Schoah mit 6 Millionen Toten unter dem jüdischen Volk überlebt.

Er konnte nach Amerika fliehen und nach dem Krieg hat er Vorträge gehalten

in  Amerika  und  dann  ein  kleines  Büchlein  geschrieben,  das  heißt  'Gottes-

finsternis'. Das ist ein Wort, das hat er selber erfunden, das gibt’s nicht auf

Deutsch.  Aber  das  kommt von Sonnenfinsternis.  Nicht  wahr,  die  Sonne  ist

schon da, aber sie ist zugedeckt. Aber er sagt 'Gottesfinsternis'. Er sagt, Gott

existiert. Aber seit diesen Schrecken der Nazis ist Gott verborgen und viele

Denker im 20. Jahrhundert haben das ausgedrückt: Gott ist irgendwie wie weit

weg.  Entweder  leugnen  sie  seine  Existenz  ganz  oder  sie  sagen,  er  ist

verborgen. Wie können wir nach Auschwitz eben über Gott sprechen? Aber

eigentlich hat das nicht erst dort begonnen, es hat schon begonnen im Jahr 70,

dass Gott eben sich so verborgen hält. Und der Herr Jesus, der Messias selber

sagt: Ich will auf den Herrn harren. Das wird zitiert in Hebräer 2. Und dann

kommt Vers 18:

18 Siehe, ich und die Kinder, die der HERR mir gegeben hat, 

Das wird doch zitiert in Hebräer 2, was ist das? Er, der Messias, sagt, all die

Gläubigen aus Israel … Und natürlich, was das NT dann als Geheimnis offenbart

in Epheser 3, dazu kommen dann all  die Gläubigen aus den Heidenvölkern

noch dazu. Aber dieses Geheimnis war im AT verborgen, drum wird hier nur

von Israel gesprochen, nicht wahr. Aber alle sind da eingeschlossen. Aber hier

sagt er: Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir gegeben hat. Der Herr Jesus

betrachtet  jeden  Gläubigen  als  ein  Geschenk  des  Vaters  an  ihn.  Man  lese

Johannes 17,  dieses  wunderbare  Gebet  des  ewigen Sohnes an den ewigen

- 39 -



Vater und da sagt er immer wieder: die, welche du mir gegeben hast; dein

waren sie und mir hast du sie gegeben. Da lohnt es sich, auch die Namen der

Erlösten anzustreichen. Das mach ich auch. Es gibt auch wohl Hunderte von

Namen für die Erlösten. Nicht wohl, sicher. Wohl heißt ja nicht ganz sicher.

Ganz sicher mehrere hundert Namen. Abraham Meister hat ein ganz dickes

Buch  geschrieben  über  die  Namen  Gottes,  aber  er  hat  auch  ein  Buch

geschrieben über die Namen der Erlösten. Das ist eine Fundgrube. Und das ist

natürlich eine Bezeichnung für die Erlösten 'die, welche du mir gegeben hast',

ein Geschenk des Vaters an den Sohn. Siehe, ich und die Kinder, die du mir

gegeben hast. Und da geht es jetzt eben um die Gemeinde, in deren Mitte der

Herr Jesus Gott lobsingt. Und ich möchte jetzt noch ein bisschen weitergehen:

18 Siehe, ich und die Kinder, die der HERR mir gegeben hat, wir sind zu

Zeichen und zu Wundern in Israel von dem HERRN der Heerscharen,

der da wohnt auf dem Berg Zion. 

Das wird nicht mehr zitiert in Hebräer 2: wir sind zu Zeichen und zu Wundern

in Israel. Das heißt: Die wahren Gläubigen aus Israel, man kann sie nennen die

messianischen Juden oder wie man's früher gesagt hat einfach Judenchristen,

die sind ein Zeichen und ein Wunder. Man kann übrigens auch übersetzen 'eine

Warnung  und  ein  Vorbild  für  Israel',  durch  2000  Jahre  eine  unglaubliche

Herausforderung.  Durch  alle  Jahrhunderte  hindurch  hat  es  einen  Überrest

gegeben aus Israel,  der den Messias erkannt hat.  Heute sind das vielleicht

150000 weltweit. Und die sind gewissermaßen ein Phänomen. Wenn man in

Israel  schaut,  die  Öffentlichkeit  ist  heute  sehr  sensibilisiert  worden  für  die

messianischen  Juden  in  Israel.  Und  das  ist  ein  Phänomen.  Wie  könnt  ihr

unseren Glauben verlassen und mit den Heiden … Unseren Glauben verlassen?

Unsere Väter haben ständig Jahrtausende lang gewartet auf den Messias und

wir  haben ihn jetzt  gefunden.  Wir  haben nicht  den Glauben unserer  Väter

verleugnet,  sondern  wir  haben  es  gefunden.  Ja  wie?  Jesaja  53.  Noch  nie

gelesen.  Und das  ist  gewaltig,  wenn dann eben Jesaja  53 zum ersten Mal

präsentiert wird, das kann einschlagen wie ein Bombe, die erste Lektüre von

Jesaja  53.  Ja,  und  wenn  man  so  eben  das  Evangelium  weitergibt,  dann

versteht man, was das heißt: Wir sind zu Zeichen und zu Wundern in Israel. Ja

- 40 -



und das soll eben in Hebräer 2 vorgestellt werden, das sind diese Kinder, die

Gott ihm, dem Herrn Jesus, gegeben hat. Und jetzt geht es weiter und jetzt

wird es ganz einfach, nachdem er lang erklärt hat, Vers 14 geht es weiter:

14 Weil nun die Kinder [Eben, das sind die wahren Gläubigen, die der Vater

dem Sohn gegeben hat.] Blutes und Fleisches teilhaftig sind, hat auch er

gleicherweise an denselben teilgenommen, 

Also diese Kinder, die der Vater dem Sohn gegeben hat, das sind Menschen mit

Fleisch und Blut. Und um Menschen mit Fleisch und Blut erlösen zu können,

musste  der  Sohn  Gottes  auch  Fleisch  und  Blut  annehmen.  Er  musste  ein

Mensch werden, denn nur ein Mensch konnte für Menschen sterben. Er wurde

nicht ein Engel, sondern ein Mensch. Kleines Detail: Weil nun die Kinder Blutes

und  Fleisches  teilhaftig  sind,  hat  auch  er  gleicherweise  an  denselben  teil-

genommen. Das Wort 'teilhaftig' und 'teilgenommen' ist im Griechischen nicht

dasselbe. Das erste Mal 'teilhaftig' bei den Kindern, meint eine innere, tiefe

Gemeinschaft.  Und  das  zweite  Mal  'teilgenommen'  ist  eine  Anteilnahme.

Warum dieser Unterschied? Weil der Herr Jesus zwar ein richtiger, wirklicher

Mensch geworden ist mit Fleisch und Blut. Aber er hat nichts zu tun mit der

sündigen Natur von Adam. Er wurde nicht soweit Mensch, dass er auch noch

an der sündigen Natur teilgenommen hätte. Darum hat er eben in ähnlicher

Weise teilgenommen, wurde ein vollkommener, wirklicher Mensch, aber ohne

Sünde. Warum? Auf dass er durch den Tod den zunichte machte, der die Macht

des Todes hatte. Das ist der Teufel. Ja, das ist genauso wie in der Geschichte

mit David im Tal Eilat. Es lohnt sich mal, wenn man eine Reise nach Israel

macht,  in das Tal Eilat zu gehen. Wir wissen ganz genau, wo das ist.  Dort

standen die Israeliten auf einer Seite auf dem Hügel. Wir können genau dahin

gehen auf die Seite, wo sie waren, auf der anderen Seite die Philister. Und

unten  im  Tal  Eilat  war  der  Zwischen-Kämpfer  Goliath,  dieser  Spötter  und

Gotteslästerer. Israel war unter Todesfurcht. Niemand wagte zu kämpfen mit

diesem Goliath – bis David kam. Er war bereit zu gehen. Und wie hat er es

gemacht? Gut, er hat diese 5 Steine genommen, genauso viel wie Goliath und

seine  Brüder  ausmachten,  sie  waren  fünf.  Also  wenn  die  noch  gekommen

wären, hätten die auch noch einen Stein gekriegt. Aber für Goliath brauchte es

- 41 -



nur einen. Er hat den Stein geschossen, genau an der Stelle der Rüstung, wo

er verletzlich war.  Aber der Riese war nicht tot,  er  fiel  nur um. Muss man

nachlesen  in  1.  Samuel  17.  Und  dann  hat  David  eben  nicht  sein  Schwert

genommen, sondern das Schwert von Goliath, dieses Riesenschwert, und hat

ihn mit seiner eigenen Waffe besieht und den Kopf abgeschlagen. Und dann

war Israel von Todesfurcht befreit. Das heißt also, David hat mit der Waffe des

Feindes den Feind besiegt. Und der Herr Jesus hat hier durch den Tod den

zunichte gemacht, der die Macht des Todes hatte. Das ist der Teufel. Und alle,

die befreite, welche durch Todesfurcht das ganze Leben hindurch der Sklaverei

unterworfen waren. So wie Israel damals aus der Todesfurcht befreit wurde, so

hat er das gemacht mit den Erlösten. Und dann wird gesagt Vers 16:

16 Denn er nimmt fürwahr sich nicht der Engel an, 

Annehmen bedeutet hier 'ergreifen' im Sinn von ergreifen, um herauszuführen.

Also Engel,  für  sie gibt  es keine Erlösung.  Für Engel  war die  Entscheidung

damals, als sie sich entschieden hatten, mit Luzifer zu fallen, so bewusst und

definitiv.  2.  Petrus  sagt:  Engel  sind  größer  an  Macht  und  Weisheit  als

Menschen. Für sie war die Konsequenz so völlig klar, viel mehr eben als Eva,

die verführt wurde. Und auch als er, Adam. Und darum gibt es bei den Engeln

kein zurück. Und hier wird das so gesagt: 

16 Denn er nimmt fürwahr sich nicht der Engel an, sondern des Samens

Abrahams nimmt er sich an.

Den Menschen,  die wie Abraham glauben und durch Glauben gerechtfertigt

werden. Und darum sagt dann Vers 17:

17 Daher musste er in allem den Brüdern gleich werden,

Also er musste ein Mensch werden, so wie die, die er Brüder nennt seit der

Auferstehung, Menschen waren, um sie überhaupt erlösen zu können durch

den Tod. Aber dann heißt es:

17 … auf dass er in den Sachen mit Gott ein barmherziger und treuer

Hoherpriester werden möchte, um die Sünden des Volkes zu sühnen;

Er sollte am Kreuz den wahren Jom Kippur zustande bringen und die Sünden

sühnen. In Sacharja 3 wird gesagt: An einem Tag wird die ganze Schuld des

- 42 -



Landes hinweg getan werden. Und das ist geschehen auf Golgatha, an einem

Tag wurde die ganze Schuld erledigt.

18 denn worin er selbst gelitten hat, als er versucht wurde, vermag er

denen zu helfen, die versucht werden.

Der Herr Jesus wurde nie von innen heraus versucht wie wir durch die sündige

Natur. Das kannte er nicht. Sünde ist nicht in ihm, 1. Johannes 3. Aber er

wurde von dem Teufel versucht und diese Welt war da. Und er weiß, was das

bedeutet.  Und  weil  er  das  selber  erlebt  hat,  kann  er  ganz  genau  nach-

empfinden, wie das für uns ist. Natürlich könnte man sagen, das wüsste er ja

sowieso,  als  Gott  ist  er  allwissend.  Jawoll,  ist  er.  Aber  er  ist  uns  so

nahegekommen, dass er weiß, was Versuchung bedeutet von Satan und von

außen,  weil  er  das  selber  erfahren  hat.  Also  es  ist  für  uns  eine  doppelte

Garantie, dass er als Hoherpriester genau weiß, worum es geht bei uns. Weil er

es sowieso weiß in seiner Gottheit, aber weil der das in seinem Leben mit all

diesen Anfeindungen und Boshaftigkeiten, die er von Menschen erlebt hat, alles

miterlebt hat. Und auch die Anfeindungen in der Wüste, wo der Teufel mit der

Bibel in der Hand gekommen ist. Und so ist er unser Hoherpriester, um das

Problem der Schuld zu lösen, was geschehen ist, und um uns jetzt eben als

Hoherpriester zu helfen, die wir durch eine Welt gehen, die von Versuchung

gekennzeichnet ist. Aber er ist da, um zu helfen.

Und nächstes Mal gehen wir dann weiter mit Kapitel 3. Das geht weiter mit:

Daher heilige Brüder. Schlussfolgerung aus Kapitel 2 nächstes Mal.

Ja, wir wollen noch zusammen beten.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 43 -


