Der Hebrderbrief - 02 - 2,1 — 18 - ID R190.02

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grindliche Vers-flir-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

13.10.2018

ID R190.02

Ich méchte alle herzlich begriBen zu diesem Nachmittag, an dem wir nun
Teil 2 des Hebraerbriefes behandeln werden. Und zwar geht es zunachst um
Hebraer 2. Ich lese ab Vers 1. Hebrdaer 2 Vers 1. Ich lese aus der alten
Elberfelder:

1 Deswegen sollen wir umso mehr auf das achten, was wir gehért
haben, damit wir nicht etwa abgleiten. 2 Denn wenn das durch Engel
geredete Wort fest war und jede Ubertretung und jeder Ungehorsam
gerechte Vergeltung empfing, 3 wie werden wir entfliehen, wenn wir
eine so groBe Errettung vernachlidssigen? - welche, nachdem sie den
Anfang der Verkiindigung durch den Herrn empfangen, uns von denen
bestétigt worden ist, die es gehort haben, 4 indem Gott auBerdem
mitzeugte, sowohl durch Zeichen als durch Wunder und mancherlei
Wunderwerke und Austeilungen des Heiligen Geistes nach seinem
Willen. s Denn nicht Engeln hat er unterworfen den zukiinftigen
Erdkreis, von welchem wir reden; ¢ es hat aber jemand an einer
bestimmten Stelle bezeugt und gesagt: ,,Was ist der Mensch, dass du
seiner gedenkst, oder des Menschen Sohn, dass du auf ihn siehst? 7 Du
hast ihn fiir kurze Zeit unter die Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit und
Ehre hast du ihn gekront und ihn gesetzt iiber die Werke deiner
Hande; s und hast alles seinen FiiBen unterworfen." Denn indem er

ihm alles unterworfen, hat er nichts gelassen, das ihm nicht

-1-



unterworfen widre; jetzt aber sehen wir ihm noch nicht alles
unterworfen. ¢ Wir sehen aber Jesus, der fiir kurze Zeit unter die Engel
wegen des Leidens des Todes erniedrigt war, mit Herrlichkeit und Ehre
gekront - so dass er durch Gottes Gnade fiir alles [oder fur alle] den Tod
schmeckte. 10 Denn es geziemte ihm, um dessentwillen alle Dinge und
durch den alle Dinge sind, indem er viele Sé6hne zur Herrlichkeit
brachte, den Anfiihrer ihrer Errettung durch Leiden vollkommen zu
machen. 11 Denn sowohl der, welcher heiligt, als auch die, welche
geheiligt werden, sind alle von einem; um welcher Ursache willen er
sich nicht schamt, sie Briider zu nennen, 12 indem er spricht: ,, Ich will
deinen Namen kundtun meinen Briidern; inmitten der Gemeinde will

ich dir lobsingen." 13 Und wiederum: , Ich will mein Vertrauen auf ihn
setzen." Und wiederum: ,Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir
gegeben hat." 14 Weil nun die Kinder Blutes und Fleisches teilhaftig
sind, hat auch er in dhnlicher Weise an denselben teilgenommen, auf
dass er durch den Tod den zunichtemachte, der die Macht des Todes
hatte, das ist den Teufel, 15 und alle die befreite, welche durch
Todesfurcht das ganze Leben hindurch der Sklaverei verfallen waren.
16 Denn er nimmt fiirwahr sich nicht der Engel an, sondern des Samens
Abrahams nimmt er sich an. 17 Daher musste er in allem den Briidern
gleich werden, auf dass er in den Sachen mit Gott ein barmherziger
und treuer Hoherpriester werden méchte, um die Siinden des Volkes
zu siihnen; 18 denn worin er selbst gelitten hat, als er versucht wurde,
vermag er denen zu helfen, die versucht werden.

Zunachst einmal bis hierhin. Ich habe in der alten Elberfelder gelesen und ganz
wenig selber noch revidiert. Ja, es ist die beste Ubersetzung im deutschen
Sprachraum, aber in kleinen, feinen Details kann man das noch ein bisschen
verbessern.

Nun, wir haben letztes Mal begonnen mit dem Hebraerbrief und haben
gesehen, es geht um das Thema: Wir sehen Jesus. In diesem Brief wird uns
die Herrlichkeit des Messias Jesus vorgestellt. Wir haben gesehen: Der

Hebraerbrief besteht aus 3 Hauptteilen. Der erste Teil Kapitel 1 bis 7 behandelt

-2 -



'die Erhabenheit des Messias'. Kapitel 8 bis 10,18 behandelt 'die Erhabenheit
des messianischen Bundes' und dann der letzte Teil 10,19 bis zum Schluss 'die
Erhabenheit des messianischen Glaubensweges', also des Glaubensweges, bei
dem man an Christus glaubt. Und Christus ist ja auch das Gleiche wie
Hebraisch Messias, einfach Griechisch. Nun, dieser erste Teil 'die Erhabenheit
des Messias' Kapitel 1 bis 7 am Schluss besteht wiederum aus 5 Teilen, wobei
es immer dazwischen Einschlibe gibt, Einschibe, die eine Warnung darstellen
vor Abfall von dem Glauben an den Messias Jesus. Letztes Mal haben wir Teil 1
durchgenommen und das entspricht genau Kapitel 1. Und hier wird vorgestelit:
Jesus, der Sohn Gottes, ist groBer als alle Engel. Und jetzt kommt ein
Einschub. Ein Einschub bedeutet, nach dieser Lehre in Kapitel 1 gibt es eine
praktische Anwendung. Und dann kommt wieder eine Lehre und eine
praktische Anwendung. Und dann kommt wieder eine Lehre, praktische
Anwendung. Hier lernen wir, wie man auch predigen soll. Es gibt Leute, die
sagen: Ich mdchte nicht Lehre, ich mdchte praktische Anweisung. Aber das
kann leicht verkommen zu so einem Christentum nach Rezeptbuch, ja. Es gibt
ja im Englischen so Blicherreihen, die heiBen 'How to', z.B. 'How to make
Friends'. Und dann sind das praktische Ratgeber, wie man sich Freunde
verschafft. Oder 'How to make money'. Ja, dann wei3 man, wie man an Geld
herankommen koénnte. Also so 'How to'. Aber wir sehen im NT, da wird uns
erklart: Predigen geht nicht so. Zuerst mlssen wir die Lehre haben und den
Blick auf das Zentrum der Lehre. Und das ist der Herr Jesus, der Sohn Gottes.
Und das gibt uns dann die Grundlage, um eben praktische Ubertragungen fiirs
Leben zu machen. Und dann haben diese Ubertragungen auch ein Fundament,
auf dem sie wirklich aufbauen. Und deswegen beginnt Kapitel 2 mit 'des-
wegen'. Das ist die Schlussfolgerung aus Kapitel 1: Der Herr Jesus ist erhaben
Uber alle Engel. Und das wird deswegen abgeleitet, wie wichtig es ist, dass
man von diesem Glauben nicht abfallt Verse 1 - 4. Und nachher kommt der
zweite Teil: Jesus, der Menschensohn, ist groBer als alle Menschen auf der
Erde. Das ist Kapitel 2,5 - 18. Also zuerst: Er ist erhaben Uber alle Engel. Und
dann: Er ist erhaben Uber die ganze Menschheit. Dann kommt ein zweiter

Lehrteil drittens: Jesus ist gréBer als Mose Kapitel 3,1 - 6. Ja, also grbBer als

-3 -



die Engel (Einschub 1), Jesus ist groBer als alle Menschen, drittens Jesus ist
groBer als ein ganz besonderer Mensch, Mose, der die ersten Blcher der Bibel
schreiben musste, die Thora als Basis der ganzen géttlichen Offenbarung in der
Heiligen Schrift. Aber Jesus ist gréBer als Mose. Und dann kommt ein Einschub,
Einschub 2: Warnung vor Abfall. Und da wird dann gezeigt: Jesus ist gréBer als
Josua. Das geht bis Kapitel 4 Vers 13. Und dann kommt viertens: Jesus ist
groBer als Aaron, der Hohepriester Kapitel 4 Vers 14 bis Kapitel 5 Vers 10. Und
gleich wieder eine praktische Anwendung durch einen Einschub, Einschub 3:
Wieder Warnung vor Abfall Kapitel 5,11 bis 6,20. Und dann kommt schlieBlich
funftens: Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung Melchisedeks und damit
groBer als Abraham. Abraham war ja geringer als Melchisedek, er musste ihm
den Zehnten geben von allem. Nicht Melchisedek hat ihm gegeben, er musste
Melchisedek geben. Aber der Herr Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung
Melchisedeks, ist groBer als Abraham.

Nun ist es interessant: In der rabbinischen Literatur sind diese Gedanken
bekannt gewesen, der Messias erhaben Uber den Engeln, erhaben Uber Mose,
erhaben Uber Abraham. Und zwar habe ich da einen sehr berihmten
Kommentar, jidischen Kommentar, aus dem Mittelalter mitgenommen. Er heil3t
'Jalkut Schimoni' in 2 Banden. Sind so schéne Ausgaben von den Ultraortho-
doxen, sehr billig zu erwerben. Und da steht in Band 2, wo es um Jesaja 52
geht, das ware hier Seite 801, steht zuerst das Zitat von Jesaja 52 Vers 13.
Dort beginnt ja die Prophetie GUber den Knecht Gottes, der flr unsere Sinden
leiden soll, in der Prophetie von Jesaja. Und da wird zitiert, ich lese vor und
Ubersetze dann gleich: Hebrdisch ... — Siehe, mein Knecht wird einsichtig
handeln. Das ist das Bibelzitat. Und dann wird erklart: Hebréisch ... - Das ist
der Kbnig Messias. Also: Jeder im orthodoxen Judentum kann wissen, wenn er
einen Kommentar da aufschlagt: Das ist Ubrigens der Messias, der da
beschrieben wird und dass die spatere Auslegung von Raschi und Abrabanel,
der Knecht Gottes sei nicht der Messias, dass das so moderne Abweichung aus
dem Mittelalter ist. Ja. Aber die haben zugegeben, dass die friihen Rabbiner
das so ganz normal anders gesehen haben. Also das ist der Kénig Messias. Und

dann geht ja Jesaja 52 Vers 13 weiter: Er wird erhoben und erhéht werden und

-4 -



sehr hoch sein. Und da steht weiter im Kommentar Hebrdisch ... — und er wird
erhoben werden. Hebréisch ... — er wird erhoben werden Uber Mose. Und dann
ein paar Worter weiter heiBt es dann: Er wird erhoben werden Uber Abraham.
Und dann: Er wird sehr hoch sein Uber die dienenden Engel. Das ist ja, wie
wenn diese Rabbiner den Hebraerbrief gelesen hatten, ja. Genau Hebraer 1:
erhaben Uber den Engeln, erhaben Uber Mose, erhaben Uber Abraham. Aber es
ist naturlich so, dass diese Auslegungen zurickgehen offensichtlich bis in die
alttestamentliche Zeit. Und das haben die Rabbiner immer von Generation zu
Generation weitergegeben und darum findet man das so ganz normal in den
mittelalterlichen Auslegungen. Aber das macht klar, dass der Schreiber des
Hebrderbriefes — und wie ich das letztes Mal ja ausgeflihrt habe, ohne Zweifel
Paulus aus internen und externen Grinden. Paulus ist im Judentum aufge-
wachsen und kannte diese Auslegung: der Messias héher als die Engel. Aber er
hat das so schén und wunderbar ausgefihrt in Hebrdaer 1,1 - 14, das findet
man nirgends so aufgefiihrt in der ganzen rabbinischen Literatur. Und die ist so
riesig und umfassend, da reicht ein Leben bei weitem nicht, um das
durchzulesen. Man kann darin férmlich ersaufen. Ich dricke das sehr drastisch
aus, so, wie Luther Ubersetzt hat, die Schweine bei den Gardarenern, die
gingen den Hang hinunter und ersoffen im See. Ja, so kann man in Ausle-
gungen ertrinken und verliert die Zeit, die man brauchen misste, um die Bibel
zu lesen, nicht wahr. Und darum habe ich auch am Anfang zuerst Hebrder 2
vorgelesen, das ist das Wichtigste. Und dann kommt die Auslegung dazu, die
soll das Wort Gottes verstandlicher machen. Aber es ist das Wichtigste,
Ubrigens auch in der Gemeinde. Es kann einmal vorkommen, dass eine Predigt
daneben geht, dass sie wirklich nicht viel bringt. Aber wenn man am Anfang
die Bibel ganz deutlich und gut vorgelesen hat, auch in mdglichst richtiger
Betonung, dann kann man immer noch zu dem Bruder gehen und am Schluss
sagen: Du das war so wunderbar diese Worte, die du am Anfang gelesen hast.
Ja. Aber eben durch den Heiligen Geist inspiriert hat Paulus das so schén
aufgeftihrt in Hebrder 1: erhaben Uber den Engeln. Und dann spater werden
wir sehen Kapitel 3: erhaben Uber Mose und dann in Kapitel 7: erhaben Uber
Abraham.



Aber jetzt hier in Kapitel 2 fahrt er noch mehr aus: Er ist auch erhaben
Uberhaupt Uber die ganze Menschheit. Und jetzt ganz wichtig: In Kapitel 1
haben wir letztes Mal gesehen, da wird die Gottheit, die ewige Gottheit, des
Sohnes, des Messias, des Herrn Jesus vorgestellt. Und in Kapitel 2 geht es um
seine vollkommene Menschheit. Aber eben bevor das so ausgefluhrt wird seine
Menschheit, wollen wir zuerst diese praktische Anwendung anschauen in
Kapitel 2 ab Vers 1: Deswegen, weil der Messias so herrlich, so wunderbar ist,
mussen wir umso mehr auf das achten, was wir gehdrt haben. Also Paulus sagt
den Messias glaubigen Juden, diesen Juden, denen er diesen Brief als Rund-
schreiben gesendet hatte, wie ich das letztes Mal ausgeflihrt habe, diesen
Juden sagt er: Wir sind noch mehr verantwortlich heute, mit dem, was wir
heute wissen dlrfen durch Gottes Offenbarung, als damals im AT unter dem
Bund. Also darum sagt er: Deswegen sollen wir umso mehr auf das achten,
was wir gehoért haben, damit wir nicht etwa abgleiten. Dieses Wort 'abgleiten’
im Griechischen meint eigentlich abgleiten im Sinn eines Schiffes, das in der
Strémung abgetrieben wird und dann das Ziel verfehlt. Also da wird aus der
Schifffahrt ein Begriff benutzt, um zu zeigen, wie man eben einen falschen
Kurs nehmen kann und das Eigentliche verpasst.

Nicht wahr, im Hebraerbrief wird davon ausgegangen, dass die Empfanger des
Briefes wahre Glaubige sind. Aber der Brief macht an ganz vielen Stellen
deutlich: Es gibt Zweifel, ob alle, die sich zu dem Messias Jesus bekennen,
auch wirklich echt durchgedrungen sind zur Bekehrung oder eben nur fast
bekehrt waren. Und diese, die eben fast bekehrt sind, die standen in der
Gefahr, dass sie abgleiten und das eigentliche Ziel verpassen kdénnten, und
dass gerade auch noch bedingt durch die Verfolgung von eigenen Volks-
genossen, die sich gegen einen wenden. Und darum wird ernstlich immer
wieder gewarnt vor Abfall. Jetzt kénnte man ja denken: Ja, im AT unter
Gesetz, naturlich, da gab es strenge Strafen, aber jetzt mit dem Kommen des
Herrn Jesus als Messias, als Erldser, das ist die Zeit der Gnade und da kann
man eigentlich viel einfacher stindigen. Aber der Hebraerbrief macht hier klar:
Nein, unter Gnade ist es noch schlimmer als unter Gesetz. Warum? Das wird

jetzt gleich erklart: Denn, wenn das durch Engel geredete Wort fest war und

-6 -



jede Ubertretung und jeder Ungehorsam gerechte Vergeltung empfing, wie
werden wir entfliehen, wenn wir eine so groBe Errettung vernachlassigen? Hier
wird gesagt: Das Gesetz, das Mose Ubergeben wurde am Sinai und dann auch
wahrend der Wulstenwanderung, dieses Wort war fest. Und hier wird noch
gesagt, dass dieses Wort durch Engel geredet wurde. Das findet man im AT so
nicht ausdrucklich gesagt, aber dreimal im NT: In Apostelgeschichte 7 Vers 53
sagt das Stephanus auch und in Galater 3 Vers 19 sagt Paulus das auch in
diesem Brief, dass Engel bei der Ubermittlung des Wortes da eine wichtige
Rolle gespielt haben. Jetzt wird hier weiter erklart: Also dieses Wort, das durch
Engel GUbermittelt wurde, das war fest, da konnte man nichts dran ritteln. Und
jede Ubertretung, jeder Ungehorsam wurde gerecht vergolten. Und da muss
man nur die Geschichte der Wistenwanderung lesen in 4. Mose und da sieht
man, wie zu verschiedenen Gelegenheiten rebelliert wurde gegen Gottes Wort.
Man denke z.B. an die Rotte Korah in 4. Mose 16. Die hatten ja den Gaben
orientierten Ansatz vertreten. Die sagten: Warum ist Mose der Fihrer des
Volkes und Aaron der Hohepriester, wir kdnnten das auch. Ja, das war ja nie
das Argument, nur Mose kann das. Der fand sowieso, er kénne nicht gut
reden. Nie wurde gesagt, nur Aaron hatte das tun kdnnen und nur Mose. Es
ging gar nicht um die Begabung. Aber Gott hatte die so eingesetzt. Aber die
Rotte Korah meinte, wir kdnnen das auch und rebellierte. Und das Gericht kam
liber sie. Ja. Und jeder Ungehorsam, jede Ubertretung empfing gerechte
Vergeltung. Also wird hier argumentiert: Unter dem Gesetz war das schon so,
wie viel mehr jetzt unter Gnade, wo wir viel gréBere Vorrechte haben. Weil
jetzt kennen wir die so groBe Errettung, die der Messias Jesus durch seinen
Tod am Kreuz flr uns errungen hat. Der hat Jesaja 53 erflillt, eben dass der
Kdnig Messias fur unsere Suinden als Opfer sterben wirde. Und wenn wir diese
groBe Errettung eben vernachlassigen und missachten, dann gibt es nur noch
Gericht. Und zwar ist gemeint: ewiges Gericht. Also unter Gnade das Angebot
der Errettung des Herrn Jesus abzulehnen, das ist viel tragischer, als es damals
war, als man das Gesetz Mose verwerfen konnte. Und hier sehen wir diesen
wunderbaren Ausdruck 'eine so groBe Errettung'. Ich habe auf dem Skript

aufgeflihrt: Dieser Ausdruck 'groBe Errettung' findet man siebenmal schon im

-7 -



AT: z.B. 1. Mose 45 Vers 7, da geht es um diese Errettung in Verbindung mit
Joseph, der ja auch ein Hinweis auf den Herrn Jesus war, dann Richter 15,18,
1. Samuel 14,45, 1. Samuel 19,5, 2. Samuel 23,10 + 12, 1. Chronika 11 Vers
14, Uberall findet man diesen Ausdruck 'groBe Errettung'. Aber hier geht es
jetzt, eine so groBe Errettung, da geht es um die gréBte Errettung, die es gibt:
die Errettung durch den Herrn Jesus und sein Opfer am Kreuz.

Und dann wird gesagt, diese groBe Errettung, die empfing den Anfang ihrer
Verkindigung durch den Herrn. Das bedeutet: Der Herr Jesus hat als erster
Uber diese Rettung gepredigt, als er kam. Also in den Evangelien finden wir
diese groBe Errettung verkundigt durch ihn. Ein Beispiel, schlagen wir auf
Johannes 3. In seinem Gesprach mit einem Mitglied des Sanhedrins, des
obersten Gerichtshofes von Israel, mit Nikodemus, da erlautert der Herr Jesus
in Johannes 3 Vers 13:

13 Und niemand ist hinaufgestiegen in den Himmel als nur der, der aus
dem Himmel herabgestiegen ist, der Sohn des Menschen, der im
Himmel ist. 14 Und gleich wie Mose in der Wiiste die Schlange erhohte,
also muss der Sohn des Menschen erhéht werden, 1s auf dass jeder,
der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern ewiges Leben habe.
16 Denn also hat Gott die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn
gab, auf dass jeder, der an ihn glaubt, nicht verloren gehe, sondern
ewiges Leben habe. 17 Und Gott hat seinen Sohn nicht gesandt in die
Welt, auf dass er die Welt richte, sondern auf dass die Welt durch ihn
errettet werde. 18 Wer an ihn glaubt, wird nicht gerichtet; wer aber
nicht glaubt, ist schon gerichtet, weil er nicht geglaubt hat an den
Namen des einzigen Sohnes Gottes. Usw.

Also der Herr Jesus hat dariber gepredigt, diese groBe Rettung, hat den
Anfang der Verklndigung durch ihn erhalten. Aber nachher haben die Jinger
des Herrn diese Verkindigung weitergefiuhrt nach dem Tod und der
Auferstehung und Himmelfahrt des Herrn Jesus. Ab Apostelgeschichte 2, als
die Gemeinde entstand an Pfingsten, sehen wir, wie die Apostel und Uberhaupt
Nachfolger des Herrn, diese Verklindigung der groBen Errettung weitergefiihrt

haben. Darum heiB3t es hier: Welche, also welche groBe Errettung, nachdem sie

-8 -



den Anfang der Verkliindigung durch den Herrn empfangen hat, uns von denen
bestatigt worden ist, die es gehdért haben. Es geht also hier um die Ohren-
zeugen der Verklindigung des Herrn Jesus. Die haben das bestatigt durch ihre
weitere Verklndigung in Apostelgeschichte 2, 3, 4 usw. Und dann wird hier
noch erldautert: indem Gott auBerdem mitzeugte, sowohl durch Zeichen als
durch Wunder und mancherlei Wunderwerke und Austeilung des Heiligen
Geistes nach seinem Willen. Also hier wird rickblickend - der Hebrderbrief
wurde im Jahr 62 verfasst — also ruckblickend auf 3 Jahrzehnte Mission von
32 n. Chr,, das ist das exakte Jahr des Todes und der Auferstehung des Herrn
Jesus, der Entstehung der Gemeinde Apostelgeschichte 2 bis zum Jahr 62. Und
das ist gleich auch genau das Datum, wo die Apostelgeschichte aufhoért. Paulus
war ja 2 volle Jahre - von 60 bis 62 — in Rom und von dort aus hat er dann
den Hebraerbrief verfasst, wie wir letztes Mal gesehen haben. Und jetzt
rackblickend auf diese 3 Jahrzehnte, sagt er: indem Gott auBerdem mitzeugte,
sowohl durch Zeichen als durch Wunder und mancherlei Wunderwerke. Diese
drei Ausdruicke sind sehr sehr interessant, denn diese Ausdriicke zeigen die
apostolischen Wunderwerke. Kénnen wir mal kurz aufschlagen 2. Korinther 12.
Der Apostel Paulus wurde ja von sehr frech auftretenden Korinthern in Frage
gestellt, ob er eigentlich ein richtiger Apostel ware oder nicht und da sagt er in
2. Korinther 12 Vers 11, wo er sich verteidigen muss; und wenn man sich so
verteidigen muss und dann alle méglichen Beweise bringen muss, dann macht
man sich selber zum Tor. Aber ihnen zu Liebe, aus Liebe hat er das gemacht.
Und darum sagt er hier:

11 Ich bin ein Tor geworden; ihr habt mich gezwungen. [Hattet ihr mich
nicht herausgefordert, hatte ich mich gar nicht verteidigen missen. Und dann
sagt er:] Denn ich hétte von euch empfohlen werden sollen, denn ich
habe in nichts den ausgezeichnetsten Aposteln nachgestanden, wenn
ich auch nichts bin. 12 Die Zeichen des Apostels sind ja unter euch
vollbracht worden in allem Ausharren, in [Jetzt kommt es:] Zeichen und
Wundern und machtigen Taten.

Also ein echter Apostel. Der musste nicht nur den Herrn Jesus gesehen haben,

wie wir wissen aus Apostelgeschichte 1. Matthias konnte nur Apostel werden,

-9 -



weil er auch Augenzeuge war. Und Paulus sagt auch in 1. Korinther 9: Habe ich
nicht den Herrn gesehen? Aber das heiBt nichts, als Apostel musste man
Zeichen, Wunder und machtige Taten vollbringen. Diese drei Ausdriicke, genau
wie in Hebrdaer 2, denn damit hat Gott das Neue in der Verklindigung, man
kann sagen in der messianischen Verklndigung, hat er so bestatigt. Ja, die
Apostel haben Dinge erzahlt, die man schon im AT finden kann, aber die haben
auch neue Offenbarungen gebracht, die genannt werden 'Geheimnisse'. In
Epheser 3 sagt der Apostel Paulus: Ein Geheimnis ist eine Wahrheit, die Gott
von Ewigkeit her beschlossen hatte, aber die hat er nie einem Engel mitgeteilt
und nie einem Menschen, ja auch Uberhaupt keinem Propheten - durchs ganze
AT hindurch - und erst jetzt ist das offenbar geworden. Und da hatten naturlich
Leute aus dem Judentum argumentieren kénnen, das sind ganz neue Lehren,
das finden wir nicht in unseren Schriften. Ja, das Geheimnis des Christus, das
Geheimnis der Verblendung Israels, das eben begrenzt ist, bis die Vollzahl der
Nationen eingegangen ist. Das Geheimnis der Gesetzlosigkeit, das Geheimnis
der Entrickung usw. Die acht Geheimnisse in den Paulusbriefen findet man
nicht oder die Geheimnisse des Reiches der Himmel, die der Herr Jesus schon
verklindigt hatte ab Matthdus 13, findet man nicht, oder das Geheimnis des
Tieres, das Geheimnis der Sterne aus der Offenbarung, das Geheimnis Babylon
war auch nicht bekannt und Gott hat diese Verkliindigung bestatigt durch diese
machtigen Zeichen und Wunder. Und drum war das also ganz wichtig, dass der
Apostel Paulus diese Zeichen und Wunder und machtige Taten vorweisen
konnte. Und die Apostelgeschichte zeigt das auch, wie Gott in diesen ersten
3 Jahrzehnten so gewirkt hat. Was Ubrigens auffallt, ist, wer hat auBer den
Aposteln sonst noch Zeichen und Wunder gewirkt in der Apostelgeschichte,
namentlich erwahnt? Stephanus, dann Philippus und dann Apostelgeschichte
14 Barnabas wird ja auch noch erwahnt, aber dann ist fertig. Ja, also, das war
nicht so ublich, dass so ziemlich alle Jinger Zeichen und Wunder taten.
Natlrlich kann man nicht behaupten, ja nur die drei werden namentlich
erwahnt und dann gab es Uberhaupt niemanden sonst, ja. Das ware ein
falscher Schluss, ein Schluss aus dem Stillschweigen. Aber das mahnt uns zur

Vorsicht zu denken, ja alle haben so ein bisschen geheilt wie Jesus, ja, auf der

- 10 -



StraBe und dann Leuten die Hande aufgelegt und mdchtet ihr auch ein
bisschen gesund werden usw. Wie? So ging das nicht. Und diese Zeichen und
Wunder waren eben ganz besonders, um die Apostel zu bestdtigen. Aber auch
solche, die eben durch die Apostel zum Glauben kamen, die haben auch
Zeichen und Wunder getan. Das flihrt uns zu Markus 16. Markus 16 da finden
wir den Herrn Jesus nach der Auferstehung, wie er den elf Jingern, den elf
Aposteln, den Missionsauftrag gibt. Ich lese Markus 16 Vers 15:

15 Und er sprach zu ihnen: Geht hin in die ganze Welt und predigt das
Evangelium der ganzen Schopfung. i6 Wer da glaubt und getauft wird,
wird errettet werden; wer aber nicht glaubt, wird verdammt werden.
17 Diese Zeichen aber werden denen folgen, welche glauben: In
meinem Namen werden sie Damonen austreiben; sie werden in neuen
Sprachen reden, 18 werden Schlangen aufnehmen, und wenn sie etwas
Todliches trinken, so wird es ihnen nicht schaden; und Schwachen
werden sie die Hande auflegen, und sie werden sich wohl befinden.
Also der Herr kindigt an Vers 17: Diese Zeichen werden denen folgen, welche
glauben oder man kann sogar ersetzen, es ist ein Punktual: die zum Glauben
kommen. Jetzt ist die Frage: Ist das eine VerheiBung flr alle Generationen
oder ist das eine VerheiBung fir die Generation, die durch die Apostel zum
Glauben kommen? Das kann man so nicht entscheiden, beides ware mdglich,
ja, nur von diesem Text her. Aber dann ist interessant, Markus beschreibt die
Himmelfahrt Vers 19:

19 Der Herr nun wurde, nachdem er mit ihnen geredet hatte, in den
Himmel aufgenommen und setzte sich zur Rechten Gottes. 20 Jene aber
gingen aus [Das sind die Apostel.] und predigten allenthalben, indem der
Herr mitwirkte und das Wort bestitigte durch die darauf folgenden
Zeichen.

Auch da wird das so rlckblickend als eine vergangene Periode beschrieben.
Nun ist es so: Kirchengeschichtlich hat z.B. das Reden in neuen Sprachen im
2. Jahrhundert aufgehdrt. Da findet man in der Kirchengeschichte noch diesen
Montanus, der in Zungen geredet hat und er ist da mit zwei Frauen, wie bitte?,

mit zwei Frauen so herumgereist und hat gepredigt und hat gesagt: ,Das neue

-11 -



Jerusalem wird dar runterkommen in die Tlrkei, also das Gebiet der heutigen
Tlrkei. Ist auch nie passiert. Ja, und der hat so quasi ein Zungenreden
praktiziert wohl in der Art, wie das heute praktiziert wird, wo die Leute selber
nicht mal wissen, was es bedeutet, und die kdnnen auch nicht Leute evangeli-
sieren. Nicht wahr, die, die in neuen Sprachen gesprochen haben gemafB
Markus 16, das hat begonnen in Apostelgeschichte 2 an Pfingsten. Die haben
alle mdglichen Sprachen und Dialekte sprechen kdnnen und die Leute, die
Auslandshintergrund hatten, diese Juden aus Mesopotamien, Nordafrika usw.,
die sagen: Wie hdren wir sie die groBen Taten Gottes in unseren Sprachen, in
unseren Dialekten verklndigen. Die konnten das. Aber von dem Montanus wird
nicht berichtet, das der noch in fremden Sprachen predigen konnte, ja. Und
um 400 Uberliefert Augustinus, der ja schon eine Ubersicht hatte Uber die
Kirche seiner Zeit, der Uuberlieferte im 1. Johannesbrief Kommentar: Das
Zeichen dieser Sprachen trat damals auf, aber ist nachher wieder
verschwunden und es ist nichts mehr davon da. Und ein anderer Kirchenlehrer
aus dem 1. Jahrhundert Uberliefert und sagt: Sage nicht, diese Zeichen und
Wunder hatten damals nicht stattgefunden, nur, weil sie heute nicht
stattfinden. Ja. Also das hat aufgehdért und das passt naturlich mit der
Auslegung, dass Markus 16 eben Bezug hat auf die Generation, die durch die
Apostel zum Glauben kommen wirde. Und Hebrder 2 beschreibt das so: Gott
hat das bestatigt durch Zeichen und Wunder und machtige Taten. Markus 16:
Sie gingen aus und der Herr hat vom Himmel her mitgewirkt und Zeichen und
Wunder gewirkt. Diese Zeichen und Wunder waren ganz wichtig zur
Bestatigung dieser neuen Verkindigung, eben dieser Verkiindigung der so
groBen Errettung. Ubrigens ist das eigentlich schon auffdllig, wenn man die
Heilsgeschichte friher beobachtet: Zeichen und Wunder und machtige Taten,
wo wird das getan ab Adam? Wo tritt jemand auf, der groBe Zeichen und
Wunder und machtige Taten vollbringt? Wir finden nichts bis zur Sintflut. Das
waren schon 1656 Jahre. Und dann nach der Sintflut Noah, spater Abraham,
wo tut Abraham groBBe Zeichen und Wunder und machtige Taten? Aber spater
beim Auszug aus Agypten, dort ist eine Konzentration von Zeichen und

Wundern, so méchtig in Agypten im Zusammenhang mit den 10 Plagen. Und

-12 -



auch die Wunder, die Mose tut. Kann die Hand hineinfahren, flr Gott aussatzig
raus, rein ist er gesund. Er konnte seinen Stab auf den Boden werfen, es
wurde eine Schlange, die sogar die Schlangen der Zauberer fraB. Und dann
diese Zeichen und Wunder wahrend 40 Jahren in der Wuste. Als sie dann aber
ins Land kamen, horte das Manna auf und auch die Zeichen und Wunder. In
der darauffolgenden Richterzeit lesen wir zur Zeit von Gideon Richter 7, der
Engel des Herrn beruft ihn zum Dienst und er sagt: Wo sind die Zeichen
geblieben, von denen unsere Vater gesprochen haben? Oh, war nicht mehr so
wie friher. Immer hat man gesagt, friher hat es ganz groBe Zeichen und
Wunder gegeben und jetzt, wo sind die? Die waren nicht da. Aber wo wir dann
wieder eine Konzentration von Zeichen und Wundern finden, das ist spater in
der biblischen Geschichte bei Elia und Elisa und wie, das sind gewaltige
Machttaten, die diese Propheten vollbracht haben. Und dann hdért das auch
wieder so auf. Aber dann, als der Messias, der verheiBene Erldser, kam, in den
Evangelien beschrieben, er hat Zeichen und Wunder und machtige Taten
vollbracht, aber eine gewaltige Konzentration. Die Volksmengen kamen zu ihm
und er hat sie geheilt. Also Zeichen und Wunder ist nicht das, was Gott einfach
so Ublicherweise durch alle Zeiten hindurch tut, sondern wir sehen ganz klar
heilsgeschichtliche Konzentrationen - so, wie Gott es wollte. Und, das macht
Sinn bei Mose eine solche Konzentration, warum? Mose war der erste, der
inspirierte Bibelbiicher schrieb, die 5 Biicher Mose. Ubrigens auch das Buch
Hiob hat er in der inspirierten Fassung Israel Ubergeben. Und so lernt man das
aus der judischen Tradition aus 'Talmud Bava batra 15 a'. Und dann hat er
ubrigens auch noch Psalm 90 verfasst. Das war der Anfang der Bibel. Und
Mose wurde als inspirierter Schreiber so mit Zeichen und Wunder und
machtigen Taten von Gott bestatigt. Und dann konnte er das auffihren. Und
die spateren Propheten wurden getestet immer, ob sie libereinstimmen mit der
Thora, mit den 5 Blichern Mose, oder nicht. Und natlrlich jede Aussage musste
korrekt sein, kein einziger Fehler in der Prophetie. Aber, sehen wir spater, Elia
und Elisa als Propheten werden besonders durch Zeichen und Wunder
bestatigt. Nicht wahr, das AT wird ja oft genannt 'das Gesetz und die

Propheten'. Man kann sagen also, dass Gott eben das Gesetz durch Zeichen

- 13 -



und Wunder besonders bestatigt hat, aber auch die der nachfolgenden
Prophetie, und zwar ganz speziell bei Elia und Elisa. Und dann, als der Messias
kam, auch. Denn das war angekindigt in Jesaja 35, dass, wenn der Messias
kommt, dann wird der Lahme aufspringen und die blinden Augen werden
gedffnet werden usw. und der Stumme wird jauchzen. So war das eine
Bestdtigung, dass die Menschen erkennen konnten: Das ist der verheiBene
Erléser. Und dann kam die Zeit mit den Aposteln, um klarzumachen, das sind
keine Irrlehrer, die von der wahren Lehre des Alten Testaments eben
abweichen, hat Gott sie bestatigt durch Zeichen und Wunder. Und die Tatsache,
dass das so kirchengeschichtlich aufgehdrt hat, das deckt sich mit diesen
Beschreibungen in Markus 16, Hebraer 2,1 - 4 und eben mit der Auslegung,
dass der Herr diese VerheiBung gegeben hat denen, die durch die elf zum
Glauben kommen wirden. Und das war nicht einfach allgemein verbreitet, alle
haben da Zeichen und Wunder getan. Also muss man sehr sehr vorsichtig sein
mit solchen Behauptungen, wenn die Bibel uns nur so wenige Nichtapostel
zeigt, die Zeichen und Wunder getan haben.

Und dann hat aber der Herr Jesus angeklindigt, dass groBe Zeichen und
Wunder wieder kommen werden Matthdaus 24. Bis man gedffnet hat, mdéchte
ich noch erklaren: Markus 16 Verse 9 bis zum Schluss fehlt ja in gewissen -
Ubrigens wenigen - griechischen Handschriften. Das sind die Handschriften, die
der Nestle-Aland-Text als die besten bevorzugt. Und genau dort wird das
weggelassen. Warum haben gewisse Handschriften das nicht, aber die Masse
der Handschriften bestatigt ganz klar als Mehrheitstext die Echtheit von Markus
16,19 - 20. Aber woher kommt das? Es gibt auch noch einen anderen Fall, wo
diese Handschriften auch etwas Wichtiges weglassen in groBem Umfang. Der
Bericht Uber die Ehebrecherin in Johannes 8 fehlt in diesen gleichen
Handschriften, die so hingestellt werden als die Handschriften, die man in
modernen Ubersetzungen benutzen muss. Die sagen, das sei gar nicht echt,
wird weggelassen. Aber grad von Johannes 8 wissen wir von Augustin ... Ich
erwahne Augustin nicht wiederholt, weil ich mit all seinen Lehren
einverstanden ware, nicht wahr, aber er war ein bedeutender Lehrer in der

Kirchengeschichte und hatte also die Ubersicht um 400 n. Chr. Und er schreibt

-14 -



Uberliefert: 'Gewisse Leute mit wenig Glauben, wenn man Uberhaupt sagen
kann, dass sie Glauben haben, die haben diese Stelle aus ihren Manuskripten
entfernt, weil sie glaubten, dass koénnte ihren Frauen eine Begrindung fir
Ehebruch geben.' Ja, die haben es gar nicht verstanden. Der Herr hat zwar
dieser Frau einen Neuanfang madglich gemacht, aber er sagt ihr: Gehe hin,
sundige nicht mehr! Sie muss einen Bruch machen mit der Vergangenheit. Und
gleich danach sagt der Herr Jesus: Ich bin das Licht der Welt. Wer mir
nachfolgt, wird nicht in der Finsternis wandeln, sondern wird das Licht des
Lebens haben. Also die haben das rausgelassen aus Unglauben. Und jetzt kann
man sich das gut Uberlegen, warum haben Gewisse aus Markus, aus den
Markus-Manuskripten, diesen Schluss rausgelassen? Die sahen einen Konflikt,
solche Zeichen geschehen heute gar nicht. Und da sagt doch der Herr: Diese
Zeichen werden folgen denen, die zum Glauben kommen. Das ist wahr-
scheinlich nicht echt - rausgeschmissen. Aber das ist echt, das ist so klar
durch die Masse der Handschriften belegt. Das ist echt und diese Zeichen sind
auch wirklich gekommen. Und wir sehen, wie der Apostel Paulus eine Schlange
aufgenommen hatte und sie hat ihn gebissen, es hat ihm nichts gemacht, ja.
Und wir sehen, wie die Jinger in wirklichen existierenden Sprachen predigen
konnten. Der Apostel Paulus konnte sogar den Korinthern sagen: Ich rede
mehr in Sprachen als ihr alle. Weil in Korinth gab's ja nicht so viele
Fremdsprachen. Aber er kam durch seine Reisen zu allen moéglichen Barbaren
und konnte sprechen, ja, er konnte das - viel mehr als die Korinther. Ja, das
hat sich eben damals wirklich erflllt, aber das hat nachher aufgehdért. Und das
hat wohl ausgelost, dass gewisse Leute sich so an der Heiligen Schrift
vergriffen haben und etwas wegnehmen vom Wort Gottes. Das ist so schlimm,
wie etwas hinzufligen gewissermaBen. Aber wir durfen wissen: Es ist echt.
Auch Johannes 8 ist echt, ist klar bezeugt, und zwar intern und extern kann
man das gut begriinden.

Aber jetzt wollte ich zu Matthdus 24. In der Endzeitrede spricht der Herr Jesus
Uber etwa 25 Zeichen, die in der Endzeit geschehen sollten. Und was ist die
Endzeit? Man kann das so definieren: Nach Hesekiel 38,8 ist die Endzeit am

Ende der Jahre, die Zeit, wenn das judische Volk heimkehrt und im Land

_15_



wiederhergestellt wird als Nation. In dieser Zeit leben wir. Also stellen wir uns
vor, wir sind auf einer ganz kleinen Insel irgendwo im Sudpazifik und haben
nur noch die Bibel. Und wir wissen gar nicht, was sonst auf der Welt geschieht,
ja, ohne WLAN auf einer kleinen Insel. Matthaus 24, da sagt der Herr Jesus in
Vers 24: denn es werden falsche Christi und falsche Propheten aufstehen und
werden groBe Zeichen und Wunder tun, um so, wenn mdglich, auch die
Auserwahlten zu verflihren. Er sagt nicht, die werden so tauschende Wunder
tun, die gar keine Wunder sind. Er sagt: Die werden groBe Zeichen und
Wunder tun. Und er sagt nicht, aber fir die Glaubigen ist das eh klar, dass das
alles Verfihrung ist. Nicht wahr, wenn irgend so ein Guru kommt und irgend-
welche Zeichen und Wunder tut, fir welche echten Christen ist das eine
Gefahr? Ja. Das weiB man von 100 km Abstand schon, das ist ein Betrliger, ein
Verfuhrer, ja. Aber hier sagt der Herr Jesu: groBe Zeichen und Wunder tun, um
so, wenn madglich, auch die Auserwahlten zu verfihren. Die Auserwahlten, das
sind die wirklich Bekehrten. Die echt Bekehrten werden so genannt und flr die
ist das eine Gefahr. Das heil3t also: Diese groBen Zeichen und Wunder werden
in der Zeit aufkommen, wenn das judische Volk heimkehrt ins Land der Vater
in der Endzeit und sie werden so gefahrlich sein, dass die wahren Glaubigen
echt in der Gefahr sind, da hineinzufallen. Also flr die Endzeit wird gesagt, das
kommt und es ist kirchengeschichtlich genauso: Ab 1901, als diese angebliche
Erweckung in der Topeka Bibelschule in Kansas begann, da hat das begonnen.
Das hat sich ausgebreitet. Der nachste Punkt war dann 1906 in Chicago und
dann kam das riber nach Deutschland, also nach Europa. Und von daher in
drei Wellen Anfang des 20. Jahrhunderts, 1960er Jahre, 1980er Jahre dritte
Welle hat das die ganze Welt erreicht. Und weltweit werden Zeichen und
Wunder getan, auch solche Dinge, die offensichtlich Falschungen sind, aber
nicht nur. Wirklich unglaubliche Zeichen und Wunder geschehen. Aber der Herr
sagt: Das muss so sein. Und das wird ein groBer Glaubenstest sein flr die
wahren Glaubigen, die eben dadurch, dass sie echt Glaubige sind, nicht einfach
so verschont sind davon. Und der Herr Jesus sagt in der Bergpredigt und das

ist schon erstaunlich Matthaus 7 Vers 21:

-16 -



21 Nicht jeder, der zu mir sagt: , Herr, Herr!", wird in das Reich der
Himmel eingehen, sondern wer den Willen meines Vaters tut, der in
den Himmeln ist. 22 Viele werden an jenem Tag zu mir sagen: Herr,
Herr, haben wir nicht durch deinen Namen geweissagt und durch
deinen Namen Damonen ausgetrieben und durch deinen Namen viele
Wunderwerke getan? 23 Und dann werde ich ihnen bekennen: Ich habe
euch niemals gekannt; weicht von mir, ihr Ubeltéter!

Das ist ein Schock, nicht einige - viele — werden an jenem Tag sagen: Wir
haben diese Zeichen getan in deinem Namen. Und er sagt: Es war nicht von
mir. Nicht, wenn jetzt stehen wirde 'ein paar', aber 'viele'. Aber diese Vielen
hat es durch 2000 Jahre hindurch gar nicht gegeben. Es hat immer wieder mal
solche Wundertater gegeben zu allen mdglichen Zeiten, aber nie mehr als eben
so groBe umfassende Bewegung. Aber im 20. Jahrhundert ja, und zwar
weltweit und zunehmend in drei Wellen. Nun, der Herr Jesus sagt, diese
Zeichen in Matthdaus 24 die vergleicht er mit Wehen (24,8). Und wir wissen,
Wehen die kommen so in Wellen. Ja, ich hab das viel Mal erlebt, als ich meine
Frau unterstitzt habe. Und die werden eben so immer starker in Wellen. Und
genau das haben wir erlebt in dieser Zeit, seit die Juden ab 1882 zu Tausenden
begannen heimzukehren ins Land der Vater. Und dann, ein paar Jahre nach
1882, 1901 beginnt das. Und dann geht das in Wellen so weiter. Das ist echt
schockierend.

Und jetzt sind es drei Begriffe: Zeichen und Wunder und machtige Taten. Da
haben wir gesehen Hebraer 2 von Gott bestatigt. Dann 2. Korinther 12: Der
Apostel Paulus hat diese Zeichen als apostolische Zeichen vollbracht, diese drei
Typen. Und dann gibt's noch eine Stelle, 2. Thessalonicher 2. Da geht es um
das Kommen des Antichristen in der Endzeit. Aber das ist noch nicht
geschehen, das kommt erst noch nach der Entrickung der Gemeinde. Und wie
kommt dieser Antichrist? 2. Thessalonicher 2, da heif3t es in Vers 8:

s und dann wird der Gesetzlose offenbart werden [Der Gesetzlose ist der
Antichrist.], den der Herr Jesus verzehren wird durch den Hauch seines

Mundes und vernichten wird durch die Erscheinung seiner Ankunft,

_17_



Wenn der Herr Jesus dann als Kénig der Welt kommt, wird er den Antichristen
vernichten durch den Hauch seines Mundes. Aber dieser Antichrist wird weiter
beschrieben:

9 ihn, dessen Ankunft nach der Wirksamkeit des Satans ist, in aller
Macht und allen Zeichen und Wundern [Und dann wird noch hinzugefligt:]
der Liige [Das sind schon echte Wunder, aber es sind Wunder, die verflihren.]
10 und in allem Betrug der Ungerechtigkeit denen, die verloren gehen,
darum, dass sie die Liebe zur Wahrheit nicht annahmen, dass sie
errettet wiirden.

Genau diese drei Punkte kommen nochmals und das wird gipfeln in dem
Héhepunkt, der eben schon vorbereitet ist. Das 20. Jahrhundert hat unsere
Gesellschaft so verandert vom Materialismus hin zur Esoterik, ja. Genau im
20. Jahrhundert sind die Menschen massenweise empfanglich geworden fir
das Ubernatiirliche. Die finden das toll, wenn einer Zeichen und Wunder tut, ja,
und ein Heiler ist usw. Die finden das ganz toll die groBen Massen. Aber das
wird minden in dem Kommen des Antichristen, auch wieder mit Zeichen,
Wundern und machtigen Taten. Aber eben da ist es nicht, um das Wort zu
bestatigen, sondern die Llige zu bestatigen. Und da in Hebrdaer 2 geht es, um
die Wahrheit zu bestdtigen durch Zeichen und Wunder. Und hier wird also
gesagt - der langen Rede kurzer Sinn - Hebraer 2,1 - 4: Der Erléser Jesus
Christus ist so wunderbar und groB, ewiger Gott. Und da steht, absolut
erhaben Uber alle Engelmachte und er hat diese groBe Errettung vollbracht.
Und wenn wir diese Errettung vernachlassigen und wie ein Schifflein am Ziel
vorbeifahren, dann wird das viel gréBere, namlich ewige, Konsequenzen haben,
viel gréBer, viel schlimmer, als wenn unter dem Gesetz Rebellen gegen die
Thora aufgestanden sind, wie die Rotte Korah und auch die Allgemeinheit, als
sie in Kades-Barnea sagten, wir kdnnen sowieso nie ins verheiBene Land
gehen, da gehen wir nicht hin. Gehen wir doch zuriick nach Agypten, dort
war's doch ganz anders und toll.

Ja und dann kommen wir zu Kapitel 2 Vers 5. Jetzt wird der Menschensohn

vorgestellt, der gréBer ist als alle Menschen. Und dann wird erklart:

- 18 -



s Denn nicht Engeln hat er den zukiinftigen Erdkreis unterworfen, von
dem wir reden;

Der zukiinftige Erdkreis, das ist eigentlich die Ubersetzung von Hebréisch
'Ha'olam Ha-Bah' - 'die kommende Welt'. Oder ‘olam’ bedeutet eben auch
'Zeitalter'. Darum kann man auch Ubersetzen: das zuklinftige oder kommende
Zeitalter oder die zuklUnftige Welt. Und dieser Ausdruck ist in den Schriften der
Rabbiner verbreitet, die Bezeichnung flr das Kbénigreich, wenn der Messias hier
erscheinen wird und Frieden in diese Welt bringen wird. Das ist die zukinftige
Welt, der zuklnftige Erdkreis. Und nun wird hier erklart: Gott hat nicht Engeln
die Weltherrschaft in der Endzeit, in der messianischen Zeit, gegeben, sondern
- wir werden gleich sehen - dem Messias, der genannt wird 'Sohn des
Menschen'. Der ein Mensch sein wird, nicht ein Engel. Nicht wahr, man hatte
sich vorstellen kénnen, wenn der Messias kommt, wird er vielleicht so eine Art
Engel sein in Menschengestalt. Nein. Der Messias wird ein richtiger Mensch sein
und wird als Mensch einmal Uber diese Welt regieren, aber aus Hebraer 1
haben wir gelernt, schon das AT macht das klar: Der Messias wird Gott sein
von Ewigkeit her. Also nicht Engeln hat er den =zuklnftigen Erdkreis
unterworfen, von dem wir reden. Und dann kommt Vers 6:

6 es hat aber jemand an einer bestimmten Stelle bezeugt und gesagt:
~Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst,

Es wird hier ausflhrlich zitiert, wértlich, aus Psalm 8 die Verse 5 - 7: Da hat
mir mal ein Anthroposoph ... einen Brief geschrieben und hat gesagt: 'Die Bibel
ist nicht das vollkommene Wort Gottes, denn der Schreiber des Hebraerbriefes,
der wusste nicht mal wo das steht und wusste nicht mal, wer das geschrieben
hat, diese Stelle.' Es gibt ndmlich je nachdem Ubersetzungen, die sagen 'es hat
irgendwo irgendjemand bezeugt und gesagt'. Also irgendwo, ich wei3 zwar
nicht wo im AT, und irgendeiner, ich wei3 zwar nicht mehr, wer das war. Obwohl
es ist ja Psalm 8 und im Titel erfahren wir, das war Koénig David, der das
geschrieben hat. Ich habe ihm dann zurlickgeschrieben: 'Weit du, man kann
das vom Griechischen her Ubersetzen mit, es hat jemand an einer bestimmten
Stelle, so muss man hier diese Partikel Ubersetzen und beweist, dass diese

Ubersetzung richtig ist. Schau mal, der zitiert wértlich 3 Verse. Willst du

-19 -



wirklich glauben, der kénne Psalm 8 auswendig, aber wei8 nicht, wer das
geschrieben hat, obwohl es im Titel drin steht, und der wisste nicht, wo das in
der Bibel ist, aber die Bibel so zitieren kann. Nein. Es geht darum: Es ist jetzt
nicht wichtig, wer das geschrieben hat und es geht auch nicht darum, wo das
steht, aber Folgendes steht in der Bibel. Das ist ganz im Charakter des
Hebraerbriefes. Nicht wahr, wir kbnnen beweisen, dass Paulus den Hebrdaerbrief
geschrieben hat, aber er schreibt nicht am Anfang 'Paulus' und schon gar nicht
'‘Apostel Jesu Christi', sondern er beginnt: 'Nachdem Gott vielfaltig und auf
vielerlei Weise ehemals zu den Vatern geredet hat'. Er stellt sich véllig in den
Hintergrund in diesem Brief, nennt nicht einmal seinen Namen und schon gar
nicht sein Apostelamt. Er war ja nicht fir Hebrdaer Apostel sondern fur die
Nichtjuden. Darum erwdahnt er sowieso den Aposteltitel nicht. Aber es geht
nicht um ihn, in diesem Brief geht es um die Uberragende Herrlichkeit des
Herrn Jesus und darum, Paulus tritt in den Hintergrund und auch Kdénig David
als Schreiber geht hier in den Hintergrund. Spater erwahnt er dann schon
David als Schreiber, aber dort ist es eben wichtig zu sagen, um welche Zeit
dieser Psalm geschrieben wurde heilsgeschichtlich. Aber hier geht es gar nicht
darum, sondern es geht einfach um die Tatsache, dass alttestamentlich
bezeugt wurde, dass der Messias als Mensch einmal diese Welt regieren wird.
Und da wird zitiert

6 ... ,Was ist der Mensch, dass du seiner gedenkst, oder des Menschen
Sohn, dass du auf ihn siehst? 7 Du hast ihn fiir kurze Zeit unter die
Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit und Ehre hast du ihn gekrént

Schlagen wir mal auf Psalm 8. Es ist ein wunderbarer Psalm. Und da beschreibt
David im Vers davor in Vers 4 die GroBe des Weltalls:

4 Wenn ich anschaue deinen Himmel, deiner Finger Werk, den Mond
und die Sterne, die du bereitet hast: [Und jetzt kommt die Frage:] s Was
ist der Mensch, dass du sein gedenkst,

Wenn man nachts den Sternenhimmel sieht und das muss man, wenn man die
Gelegenheit hat, wirklich mal erleben an einem Ort auf dieser Erde, weit weg
von irgendwelchen Dd&rfern und Stadten ohne Lichtverschmutzung, eine

richtige Nacht, wo es dunkel ist und dann diesen Nachthimmel, es ist so

-20 -



grandios, es ist Uberwaltigend. Menschen sind durch diesen Anblick schon zum
Glauben gekommen, Uberwaltigt von dem Zeugnis der Schépfung nach Psalm
19 Vers 1. Und jetzt, David macht genau das, er schaut diesen Himmel an und
sagt: Was ist der Mensch, dass du sein gedenkst? Jetzt muss man aber achten:
Wir haben in diesem Satz da in Psalm 8 aber zweimal 'Mensch'. Was ist der
Mensch, dass du sein gedenkst, und des Menschen Sohn, dass du auf ihn Acht
hast? Das sind zwei Verszeilen im Hebraischen, diesem Gedicht, aber fir
'Mensch' ist nicht beides Mal das gleiche Wort. Zuerst steht ‘enosch’, was ist
der 'enosch’, dass du sein gedenkst, und der '‘ben adam’, dass du auf ihn Acht
hast? Dieser Unterschied ist ganz wichtig: ‘enosch’ heiBt 'Mensch', 'adam’ heil3t
auch 'Mensch', aber ein wichtiger Unterschied: ‘enosch’ kommt von einer
Wurzel ‘anasch’, das heiBt 'sterblich sein/slindig sein/bdse sein'. Und ‘'enosch’
heiBt 'Mensch', aber es bezeichnet den Menschen als bédse, slindig und
sterblich. ‘adam’ das kommt von ‘adama’ - 'Ackerboden' und zwar roter
Ackerboden. 'adom’ heiBt 'rot' und ‘adam’ hei3t 'der von der ‘adama’ von der
roten Ackererde genommen ist, 'terra rossa’, ja, eisenhaltig. Der Mensch wurde
von Gott aus ‘terra rossa' erschaffen 1. Mose 2. Adam bezeichnet also den
Menschen so, wie er aus der Hand Gottes hervorgegangen ist. 'enosch’, dieser
Ausdruck kommt als Eigenname zum ersten Mal vor in 1. Mose 4 nach dem
Sundenfall. 'enosch’ bezeichnet den Menschen, wie er geworden ist durch den
Sindenfall. Und nun, David sagt: Wenn ich den Himmel anschaue, was ist der
gefallene Mensch, dass du an ihn denkst? Und dann sagt er: Und was ist der
'‘Ben adam’, dass du auf ihn Acht hast? Und das ist ein Titel flir den Messias.
'‘Ben adam' heiBBt, muss man Ubersetzen mit 'der Sohn des Menschen', nicht
'der Sohn der Menschen'. Nicht wahr, der Herr Jesus nennt sich ja in den
Evangelien sehr sehr oft 'der Sohn des Menschen'. Wir sind alle S6hne und
auch Téchter der Menschen. In Epheser 3 findet man diesen Ausdruck 'die
Soéhne der Menschen'. Wir haben namlich beide, zwei Eltern. Also ich meine
jetzt nicht Elter 1 und Elter 2. Das geht grad gar nicht. Nein, sondern eine
Mutter und einen Vater und sonst geht das gar nicht. Also wir sind S6hne der
Menschen. Aber der Herr Jesus, der Messias, sollte sein 'Sohn des Menschen',

denn er hatte nur eine menschliche Mutter. Das war schon vorausgesagt in

-21 -



Jesaja 7 Vers 14, dass der Messias von einer ‘almah’ von einer 'Jungfrau’
abstammen wird. Es sollte ein Wunderzeichen sein, steht dort. Ja, das war ein
Wunderzeichen Gottes. So ist er der Sohn des Menschen. Und er hat so auch
nicht die Erbstinde, die siindige Natur von Adam geerbt, die wir von unseren
Vatern bekommen haben. Das ist sehr sehr demitigend fir uns Vater zu
wissen, was wir hervorgebracht haben, das sind alles Slnder. Ja, ich bin schuld
an sechs Sundern. Natlrlich zusammen mit meiner Frau, ja. Aber ich meine
eben, die mannliche Linie ist entscheidend. Aber der Messias ist Sohn von
einem Menschen, einer Frau, und er hat diese slindige Natur nicht geerbt. Er
ist der Sohn des Menschen. Und nun, David sagt: Wenn man das riesige Weltall
anschaut, was ist der stindige Mensch? So klein, so klein und unbedeutend und
so bdse und so sterblich! Aber was ist der Sohn des Menschen? Das heiBt: Der
Messias hat sich so tief erniedrigt, dass er in Philipper 2 Vers 5 sagt: Obwohl er
in der Gestalt Gottes war, hat er es nicht als einen Raub, den er an sich rei3en
musste, betrachtet, Gott gleich zu sein. Aber er hat sich erniedrigt und
Knechtsgestalt angenommen. Nun Knechtsgestalt kdnnte auch bedeuten, ein
Engel werden, denn Engel sind auch Knechte Gottes, Diener Gottes. Nein, er
wurde ein Mensch. Und Menschen kdnnen sterben. Engel kénnen nicht sterben.
Engel kénnen nicht sterben. Und dadurch, dass der Herr Jesus ein Mensch
wurde mit der Méglichkeit zu sterben am Kreuz, hat er sich unter die Engel, die
nicht sterben koénnen, erniedrigt, aber nur fir kurze Zeit. Und darum ist
wichtig, es gibt Ubersetzungen, die sagen: oder des Menschen Sohn, dass du
auf ihn siehst; du hast ihn ein wenig unter die Engel erniedrigt. Aber dieses
'wenig' muss man Ubersetzen hier mit 'kurze Zeit', denn der Herr Jesus ging
3 Tage, 3 Kalendertage, in den Tod und hat sich dadurch unter die Engel, die
nicht sterblich sind, flr kurze Zeit erniedrigt. Und darum sagt er: Das Weltall
ist so groB und der Messias hat sich so klein gemacht. Aber dann kommt eben
die Antwort:

7 Du hast ihn fiir kurze Zeit unter die Engel erniedrigt; mit Herrlichkeit
und Ehre hast du ihn gekront und ihn gesetzt iiber die Werke deiner

Hande; s du hast alles seinen FiiBen unterworfen."

-22 -



Also hier wird klargemacht: Der Messias, der sich so tief erniedrigen wirde,
der bekommt aber dann die Wirde der Weltherrschaft. Die zuklnftige Welt
'Ha'olam Ha-Bah', auf die man im Judentum wartet, wenn der Messias kommt
und die Herrschaft und den Frieden bringt, die wird eben nicht Engeln gehdren,
sondern dem Sohn des Menschen. Und darum wird in Daniel 7 Vers 13 + 14
beschrieben, wie der Menschensohn auf den Wolken des Himmels kommt und
die Weltherrschaft Ubernimmt. Das ist der Herr Jesus, der diese Herrschaft
Ubernehmen wird. Aber der Hebraerbrief erklart dann weiter, jetzt kommt eine
Auslegung dieses verlesenen Textes:

8 ... Denn indem er ihm alles unterworfen hat, hat er nichts gelassen,
was ihm nicht unterworfen ware;

Ja, es wird erklart, hier heiBt es doch in Psalm 8: Du hast ihn gesetzt Uber die
Werke deiner Hande, du hast alles seinen FiBen unterworfen. Auslegung: Also
Gott hat dem Messias Jesus alles unterstellt, die ganze Schopfung. Aber wir
haben heute noch ein Problem und darum sagt der nachste Satz:

8 ... Denn indem er ihm alles unterworfen hat, hat er nichts gelassen,
was ihm nicht unterworfen ware; jetzt aber [Das 'Aber' ist eine
Einschrankung.] sehen wir ihm noch nicht alles unterworfen.

Heute kann man nicht in dieser Welt sehen, Jesus Christus regiert Uber die
ganze Welt, denn die Welt ist so voll von Rebellion und Bosheit und Gottlosig-
keit und man sieht, dass der Satan aktiv ist, ja. Das 1000jahrige Reich ist noch
nicht heute. Es gibt viele Glaubige, die sagen, heute sei das 1000jahrige Reich
schon. Das muss man geistig verstehen. Aber im 1000jahrigen Reich wird der
Teufel gebunden sein, sagt Offenbarung 20. Aber heute ist der Teufel los. Und
darum sieht man eben nicht ihm alles unterworfen, aber es ist ihm alles
unterworfen. Und zwar haben wir doch gelesen in Markus 16, dass der Herr
Jesus in den Himmel gegangen ist und er hat sich als Mensch auf den Thron
Gottes gesetzt. Er hat den héchstmdglichen Platz, den es gibt, als Mensch
eingenommen. Alles ist ihm unterworfen. Und darum konnte er in den Schluss-
versen von Matthdaus 28, wo er den Missionsbefehl gibt, dass die Jinger alle
Nationen zu Jinger machen sollen und sie taufen sollen usw. und sie lehren

sollen, alles zu bewahren, da sagt er: Mir ist gegeben alle Gewalt im Himmel

-23 -



und auf Erden. Warum 'gegeben'? Als Mensch hat er von Gott die ganze
Autoritat bekommen, weil er am Kreuz sich so erniedrigt hat und gestorben ist.
Der leidende Messias soll der herrschende Messias sein. Und darum sagt der
Herr Jesus: Mir ist alle Gewalt gegeben im Himmel und auf Erden. Aber wir
sehen das noch nicht. Wir kénnen sehen, wie der Herr da und dort eingreift
und wir kénnen seine Macht erleben in unserem Leben und auch durch Gebets-
erhérungen. Und wir kdnnen ganz gewaltige Gebetserhdérungen erleben.
Ubrigens, das sind nicht Zeichen und Wunder. Zeichen und Wunder und
machtige Taten, das sind Dinge, die man als Gabe bekommen hat nach
1. Korinther 12.: dem einen ist gegeben Zeichen, Wundertaten usw., und
Krankenheilungen. Und da kann man sagen zu diesen Menschen 'im Namen
Jesu stehe auf und gehe'. Das ist ein Befehl nicht in der eigenen Macht sondern
in der Macht Gottes. Und der kann dann gehen. So hat das Petrus gemacht.
Und er hat nicht zuerst noch ein bisschen gehinkt und vielleicht spater kommt's
dann doch noch besser, ja. Nein, es war perfekt. Und diese Zeichen und
Wunder, die waren eben wirklich gegeben als Bestatigung, wie wir das gesehen
haben. Und Gott kann eben auch heute eingreifen, auf Gebete hdren. Das
gab's immer. Und dass auch Leute durch Gebet gesund geworden sind -
unerwartet. Aber das sind nicht Zeichen und Wunder und machtige Taten. Das
sind Dinge, die man macht durch eine bestimmte Gabe. Aber das Gebet gab's
zu allen Zeiten. Das ist ein ganz wichtiger Unterschied. Das Gebet haben wir zu
allen Zeiten. Aber es ist nicht so, dass Gott eben allgemein eingreift, man
kdnnte sagen, es ist offenbar, der Herr Jesus herrscht Uber alles. Nein, wir
sehen ihm noch nicht alles unterworfen. Aber es ist ihm alles unterworfen.

Und da gehen wir gleich nach der Pause dann weiter mit Vers 9: Wir sehen
aber Jesus.

Wir fahren weiter, wir sind stehen geblieben in Hebraer 2 Vers 8. Wir haben
verstanden, was der Psalm aussagt und jetzt wird erklart in Vers 9 dazu:

9 Wir sehen aber Jesus, der ein wenig [oder eben flr kurze Zeit] unter die
Engel wegen des Leidens des Todes erniedrigt war, mit Herrlichkeit

und Ehre gekront

-24 -



Also der Satz hat eine Einschiebung, aber der Satz ohne Einschiebung heiBt:
Wir sehen aber Jesus mit Herrlichkeit und Ehre gekrént. Wir sehen ihn noch
nicht hier in dieser Welt, wie er herrscht und alles ihm unterworfen ist. Das
kann man in dieser Welt nicht sehen heute. Aber wir sehen trotzdem Jesus mit
Herrlichkeit und Ehre gekrdont. Wie geht das? Das ist das Sehen mit den Augen
des Glaubens. In Epheser 1 Vers 18 haben wir diesen wunderbaren Ausdruck.
Da spricht der Apostel Paulus davon in Vers 18 von Kapitel 1:

18 damit ihr, erleuchtet an den Augen eures Herzens, wisst, welches
die Hoffnung seiner Berufung ist,

Die Herzen haben Augen. Das sind Augen des Glaubens, die Dinge
wahrnehmen kénnen, die die natlrlichen Augen nicht sehen. Und jetzt versteht
man auch, woher das kommt, dass ich auf dem Skript ganz am Anfang
geschrieben habe 'Thema: Wir sehen Jesus'. Das ist das groBe Thema des
Hebraerbriefes: Mit den Augen des Glaubens sehen wir die Herrlichkeit des
Messias, des Herrn Jesus. Und 5 x im Hebraerbrief wird Uber dieses 'Jesus
sehen' gesprochen und jedes Mal wird im griechischen Text ein anderes Wort
benutzt. Also hier ist es das ganz allgemeine Wort fir 'sehen', wir sehen aber
Jesus - 'blepo’. Aber schauen wir mal in Kapitel 3 Vers 1:

1 Daher, heilige Briider, Genossen der himmlischen Berufung,
betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres Bekenntnisses,
Jesus, 2 der treu ist dem, der ihn bestellt hat,

Betrachtet, hier sehen. Wenn man auf dem Skript nachschaut bei Kapitel 3
Vers 1, da habe ich geschrieben: Das Wort 'betrachten' - 'katanoeo' bedeutet
u.a. : bemerken, beobachten, kennen lernen, betrachten, lberlegen, erwagen,
nachdenken, also ein Betrachten verbunden mit nachdenken Uber seine
Person. Dann ein drittes Mal in Kapitel 7. Da geht es darum, dass der Herr
Jesus Hoherpriester ist nach dieser erhabenen Ordnung von Melchisedek. Und
darum wird dort auch erklart, wie Melchisedek eine ganz erhabene Persdnlich-
keit war, gréBer als Abraham. Aber dieser Melchisedek ist nur ein Hinweis auf
Jesus Christus, selber auch nur ein Bild auf ihn hin. Und dann heit es in
Kapitel 7 Vers 4:

_25_



4 Schaut aber, wie groB dieser war, dem selbst Abraham, der
Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Dieser Ausdruck 'schaut', nochmal ein anderer Ausdruck als 'sehen',
'betrachten’, 'schauen'. Wir sollen auf diese GréBe von Melchisedek schauen,
die aber eigentlich eben ein Hinweis ist auf den ewigen Sohn Gottes, wie der
Vers davor deutlich machen: Schaut, wie groB3 dieser war. Und dann Kapitel 12
Vers 2 wieder ein anderes Wort:

2 hinschauend auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens,
Dieses Wort heiBt im Griechischen ganz wdrtlich, wenn man die Wortteile
auseinander nimmt: wegschauen auf Jesus. Aber das ist wirklich das Wort, das
die alten Griechen benutzt haben, um auszudricken: ganz konzentriert auf
etwas Bestimmtes hinblicken. Warum heiBt es denn 'wegschauen'? Weg-
schauen von allem anderen. Vom Handy z.B. oder noch von anderen
Problemen, wegschauen auf ihn. Und darum ist es eben ein konzentriertes
Hinschauen ausschlieBlich auf ihn. Und dann gleich in Vers 3:

3 Denn betrachtet den, der so groBen Widerspruch von den Siindern
gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermiidet, indem ihr in euren
Seelen ermattet.

Auch das wieder ein anderes Wort, mit dem Herrn Jesus sich beschaftigen, wie
er damals diesen Widerspruch gegen ihn von den Menschen, die ihn abgelehnt
haben, erduldet hat und bereit war, bis zum Kreuz zu gehen. Und das macht
uns Mut, um selber nicht zu ermiden und seelisch zu ermatten. 5 x: sehen,
betrachten, schauen, hinschauen und nochmals betrachten, aber ein anderes
Wort. Ja, das ist das groBe Thema des Hebraerbriefes. 2 Vers 9 nochmals:

9 Wir sehen aber Jesus, ..., mit Herrlichkeit und Ehre gekréont

Und warum hat er diese Herrlichkeit und Ehre bekommen? Das ist der
Zwischensatz:

9 ... der fiir kurze Zeit unter die Engel ... erniedrigt worden war,

Und hier wird erklart, warum erniedrigt. Das wird in Psalm 8 nicht gesagt. Dort
wird nur gesagt: Du hast in ein wenig [oder kurze Zeit] unter die Engel
erniedrigt. Aber hier im Kommentar wird erlautert: Diese kurze Zeit des

Erniedrigtseins bedeutet: Er ist in den Tod gegangen und Engel kédnnen eben

- 26 -



nicht sterben. Das ist Ubrigens auch der Grund, warum von den Engeln gesagt
wird, von den gefallenen Engeln, die werden einmal in den Abyssos kommen,
in den Abgrund. Offenbarung 20 ab Vers 1 wird gezeigt, wie der Teufel
wahrend des 1000jahrigen Reiches wird er in den Abyssos geworfen und
gebunden werden. In diesem Abyssos gibt es schon Engel, die dort gebunden
sind. Und zwar das sind die Engel, die sich mit Menschenfrauen verbunden
haben damals in 1. Mose 6 und auch nach der Sintflut, woraus dann die Riesen
entstanden sind. Die sind schon gebunden im Abyssos. Und wenn man all die
Stellen in der Bibel Uber Abyssos nachschaut, dann sieht man, dass ist effektiv
der gleiche Ort wie der Hades, wo die verlorenen Menschen hinkommen nach
ihrem Tod. Z.B. der reiche Mann in der Geschichte, das ist kein Gleichnis, in
der Geschichte in Lukas 16, der im Hades seine Augen auftut und er ist dort
am Ort der Qual. Das ist noch nicht die Hdlle, das ist das Gefangnis nach
1. Petrus 3. Aber man kann aus allen Stellen zeigen, das ist derselbe Ort. Am
kommenden Mittwoch hab ich vor, Uber den Livestream Uber Lukasevangelium
das ganz ausflhrlich zu erlautern. Ich tu jetzt nicht. Ich muss nicht Uberall
alles sagen. Aber manchmal ist es nur gut, wenn man so einen Hinweis hat, es
ist der gleiche Ort. Aber bei den Engeln wird es Abyssos genannt, bei den
Menschen Hades, das Totenreich. Warum? Weil Engel nicht sterben, wird nicht
gesagt, dass die Engel in den Hades gehen. Aber bei Menschen, die sterben,
wird das dann Hades genannt, bei den Engeln Abyssos. Und eben der Herr
Jesus hat sich unter die Engel erniedrigt, indem er gestorben ist. Aber als Lohn
daflr ist er jetzt mit Herrlichkeit und Ehre gekront.

Der Hebraerbrief ist in einem sehr schénen literarischen Griechisch geschrieben
worden. Und das ist ja im NT unterschiedlich. Es gibt Schreiber, die haben nicht
jetzt so literarisch geschrieben, sondern man koénnte sagen, eher ein
Griechisch, das sehr einfach zu verstehen ist, auch von den einfachen Leuten.
Bei dem Hebraerbrief ist es etwas anders, da ist es sehr literarisch, weil das
eben als Rundschreiben geschrieben wurde an messianische Juden. Und um
die Wlrde dieses Themas auch durch die Sprache aufzuzeigen, hat der Heilige
Geist hier dieses literarische Griechisch gewdahlt. Aber man muss hinzufligen,

ein literarisches Griechisch, das ganz ganz stark gepragt ist von der altesten

_27_



Bibellibersetzung auf Griechisch, der Septuaginta, die im 3. Jahrhundert v. Chr.
in Agypten, in Alexandria, von Juden erstellt worden ist. Und die Apostel
benutzen diese Ubersetzung im NT an vielen Stellen, nicht tberall. Manchmal
benutzen sie wohl eine eigene Ubersetzung und an anderen Orten genau die
Septuaginta. Aber im Hebraerbrief ist die Septuaginta, diese bekannte jlidische
Ubersetzung, sehr sehr stark verwendet, und nicht nur in Zitaten aus dem AT.
Nicht wahr, wir haben Hebrder 1 schon 7 Zitate gehabt und dann in Hebraer 2
ausfuhrlich aus Psalm 8. Aber auch in Ausdricken und genau dieser Ausdruck
'mit Herrlichkeit und Ehre', jeder Jude, der die Septuaginta gut kannte, konnte
sofort wissen: Ah, das ist 2. Mose 28. Da werden die Kleider des
Hohenpriesters Aaron beschrieben. Ich schlage auf 2. Mose 28. Und das sind
wunderbare Kleider. Man hat die ja jetzt neu wiederhergestellt flr den
kommenden Hohenpriester des dritten Tempels. Und diese Kleider haben eine
halbe Million Dollar gekostet, ohne das Brustschild mit den Edelsteinen. Dann
war's noch viel teurer, weil einer dieser 12 Edelsteine hat 1 Million gekostet,
aber ich meine jetzt nur die Kleider eine halbe Million. Ja und jetzt steht da in
2. Mose 28 Vers 2:

2 Und du solist heilige Kleider fiir deinen Bruder Aaron machen zur
Herrlichkeit und zum Schmuck.

Und das ist in der Septuaginta Ubersetzt genau mit diesen Worten wie hier:
Herrlichkeit und Ehre. Was will das bedeuten? Das will bedeuten, dass der Herr
Jesus der groBe Hohenpriester ist. Ja. Und im Hebrderbrief — aber da kommen
wir dann erst spater dazu - wird der Herr Jesus 10 x als Hoherpriester vorge-
stellt, und zwar eben hoher als Aaron, ein héheres Priestertum. Aber mit den
Glaubensaugen sehen wir ihn im Himmel in dieser hohepriesterlichen
Herrlichkeit, in der er heute flr uns betet und sich fir uns einsetzt, wie das
Hebrder 7 - das ist schon vorausgegriffen — uns dann eben zeigen wird. Also
wir sehen ihn so mit Herrlichkeit und Ehre gekréont mit den Augen des Herzens.
Und dann wird erklart:

9 ... so dass er durch Gottes Gnade fiir alles [oder man kann auch

Ubersetzen: flur alle] den Tod schmeckte.

- 28 -



Also der Herr Jesus ist in den Tod gegangen, hat sich so unter die Engel
erniedrigt, und das Ziel war, flr alle den Tod zu schmecken. Und da wird
wieder gezeigt, dass sein Erlésungswerk nicht beschrankt ist auf eine Auswahl
der Menschheit, sondern er ist ans Kreuz gegangen und hat alles erlitten im
Blick auf die gesamte Menschheit, so dass jeder, der kommt und wirklich seine
Schuld einsieht, bereut, Gott bekennt und dieses Opfer in Anspruch nimmt,
gerettet wird. Aber dieser Tod war nicht einfach so ein Tod, sondern der Herr
hat diesen Tod in seiner ganzen Schrecklichkeit empfunden. Darum heiBt es
hier 'schmecken', weil er diese Leiden in ihrer ganzen Schrecklichkeit
wahrgenommen hat. Und wir missen dabei denken, das, was die Menschen
ihm angetan haben mit dieser Auspeitschung, die ja bedeutete bei den
Rémern: Lederriemen mit Widerhaken oder spitzen Gegenstanden. Die haben
den ganzen Rucken schon aufgerissen. Viele Menschen damals starben allein
durch die Auspeitschung, bevor sie dann gekreuzigt wurden. Und all das, wie
die Soldaten ihn in abscheulichster Weise eben erniedrigt und gemartert
haben, das hat er alles in der ganzen Schrecklichkeit empfunden. Und dann am
Kreuz mit den Nageln am Holz festgemacht. Er hat das alles in der ganzen
Schrecklichkeit empfunden. Die Soldaten wollten ihm schlieBlich Essig mit Galle
vermischt geben. Das bedeutet: Essig, naturlich mit Wasser verdiunnt, das war
ein beliebtes Getrank bei den Soldaten, weil sehr durststillend. Also fir mich
ware das nichts, aber ich bin auch kein romischer Soldat und moéchte keiner
werden. Und die haben das geliebt. Aber dann haben sie eben dieses Getrank
ihm gegeben mit Galle vermischt. Das bedeutet ein Bitterstoff. Und das
bedeutete, dass man da Opium, eine Droge, beigemischt hat als Schmerz-
stillung. Aber der Herr hat das geschmeckt und er hat es abgelehnt. Das ist
nicht ein Grund, um zu sagen, man soll Palliativmedizin nicht in Anspruch
nehmen. Wenn der Herr es so fuhrt, dass wir durch schwere Krankheit und
Leiden hindurchgehen sollten. Nein, da hat die Medizin enorme Fortschritte
gemacht, die wir dankend aus Gottes Hand annehmen kénnen. Und auch die
Dosierung kann heute zuweilen so prazise vollzogen werden. Es ist
phantastisch, wirklich, um die Schmerzen zu stillen und mdglichst eben nicht

das Bewusstsein zu attackieren. Aber der Herr Jesus hat das nicht

- 209 -



angenommen, weil er der Sindentrager werden wollte, ohne Schmerzstillung.
Er hat wirklich diese Schrecken geschmeckt bis zum Letzten. Aber das ist noch
nichts im Vergleich zu dem, was geschehen ist in den 3 Stunden der Finsternis,
als er der Sundentrager war. Da hat sich Jesaja 53 Vers 10 erflllt: Es gefiel
dem Herrn, ihn zu zerschlagen. Gott hat ihn geschlagen. Sacharja 13 Vers 7:
Schwert, erwache wider den Hirten, wider den Mann, der mein Genosse ist
[oder mein Gleichgestellter]! Und Gott als Richter der Sinden musste ihn
schlagen. Und diese Leiden sind Leiden, die uns Menschen voéllig entgehen.
Nicht wahr, wir kénnen schon nicht nachvollziehen, was eine Kreuzigung ist.
Aber es haben doch auch andere Menschen erlitten. Aber das, was der Herr
Jesus von Seiten des Richter-Gottes erlitten hat, das kénnen wir gar nicht
verstehen. Und darum war das auch bei der Stiftshitte so eingerichtet: Der
Altar war so gebaut, dass es in der Mitte ein Netz gab aus Metall, auf dem das
Holz war. Und von unten her kam die Sauerstoffzufuhr und da, wo der
Sauerstoff sich mit dem Feuer traf, also wo das Feuer war des Holzes, das ist
die heiBeste Stelle. Also das heil3t, die heiBeste Stelle war die unsichtbarste
Stelle. Das bedeutet, in dem Leiden des Herrn Jesus gibt es Dimensionen, die
unserem menschlichen Verstand vdéllig entgehen. Nur der Vater wei3, was das
war. Aber hier wird das so ausgedrickt durch den Heiligen Geist: So dass er
durch Gottes Gnade fur alle den Tod schmeckte. Und Jesaja 53 Vers 9, da heiBt
es prophetisch, ich schlage kurz auf:

9 Und man hat sein Grab bei Gesetzlosen bestimmt; aber bei einem
Reichen ist er gewesen in seinem Tod,

Und 'in seinem Tod' - 'Hebréaisch ..." heiBt wortlich: in seinen Toden, Tod ist in
der Mehrzahl. Im Hebraischen wird das benutzt, um das Qualvolle des Todes
auszudrucken, darum der Plural. Fur alle den Tod schmeckte. Und dann wird
erklart:

10 Denn es geziemte ihm, um dessentwillen alle Dinge und durch den
alle Dinge sind, indem er viele Sohne zur Herrlichkeit brachte, den
Urheber ihrer Errettung durch Leiden vollkommen zu machen.

Hier wird gesprochen lber Gott, und zwar Uber Gott, den Vater. Er wird hier als

Schopfer bezeichnet. Nicht wahr, wir haben gesehen in Hebrdaer 1, da wird

-30 -



gesagt, dass der Sohn die Welten erschaffen hat. Und auch Johannes 1 Vers 3
sagt das, dass der Herr Jesus alles erschaffen hat. Aber es kommt dazu: In
Hiob 32, da sagt Elihu, dass der Geist Gottes ihn gemacht habe. Nicht wahr,
die Schépfung wurde von dem dreieinen Gott ins Dasein geflhrt. Allerdings,
wenn wir alle Stellen vergleichen, sehen wir, dass der Vater die Plane gefasst
hat und der Sohn hat die Schdépfung ausgefuhrt, und zwar in der Kraft des
Heiligen Geistes. Ja, und jetzt geht es aber hier um den, um dessentwillen alle
Dinge und durch den alle Dinge sind. Der Schopfer wollte viele Séhne, viele
Menschen, zur Herrlichkeit bringen. Und dabei war es ndétig, das der Urheber
ihrer Errettung, das ist der Herr Jesus, durch Leiden vollkommen gemacht
wird. Ich habe das schon oft gesagt als Anregung beim Bibelstudium, man
sollte sich alle Namen Gottes, des Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes
anstreichen in der Bibel. Ich mach das bei mir so mit Orange, aber man kdnnte
das auch mit Blau machen, geht absolut auch. Nein, ich will einfach sagen,
wenn man diese Namen anstreicht und dann so durch die Bibel geht, man
findet eine dermaBen groBe Fllle von Hunderten von Namen Gottes und jeder
Name sagt etwas Uber Gott aus. Nicht wahr, wenn ich jetzt so aufschlage
Hebraer 1, dann sehe ich sofort in Vers 2: Es ist der Sohn der Erbe aller Dinge,
die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit, der Abdruck seines Wesens. Vers 10: Der
Sohn ist der Herr. Vers 12: Er ist derselbe. Und dann Kapitel 2 Vers 3: Er ist
der Herr. Vers 6: des Menschen Sohn. Und dann Vers 9: Jesus. Und hier Vers
10: der Urheber ihrer Errettung. Ja, wir haben von dieser groBen Errettung
gehort in Vers 3. Und der Urheber dieser Errettung ist der Sohn, der gekom-
men ist, um am Kreuz zu leiden. Nicht der Vater ist gekommen, aber der Vater
hat ihn gesandt und hat den Sohn gegeben. Aber der Sohn ist gekommen und
hat sich hingegeben, und zwar, wie wir spater in Hebraer 9 lesen werden: Er
hat sich Gott geopfert durch den ewigen Geist. In der Kraft des Heiligen
Geistes hat er sich als Mensch als Opfer hingegeben. Und hier wird der Herr
Jesus genannt: der Urheber ihrer Errettung. Nun, Gott der Vater als Schopfer,
der wollte viele Séhne zur Herrlichkeit bringen. Und in diesem Rettungswerk
geziemte es ihm, war es ndétig, den Urheber ihrer Errettung durch Leiden

vollkommen zu machen. Was bedeutet das? Vollkommen machen, heiBt auch:

-31 -



vollenden, bis ans Ziel bringen vom griechischen Wort her. Also der Herr Jesus
sollte durch all die Erfahrungen von Leiden, sollte er eine absolute Vollendung
erfahren. Und jetzt ist alles vollbracht. Er konnte am Schluss sagen am Kreuz:
Es ist vollbracht. Er hat das alles durchgestanden, was das bedeutet: flr alle
den Tod schmeckte. Und darum gehdrt das eben zur Herrlichkeit des Herrn
Jesus als Mensch, dass er das alles durchgemacht hat. Und so blicken wir auf
ihn heute, als den, der alles alles gut gemacht hatte. Das hatte man im AT
noch nicht so kénnen. Aber wir kdnnen zurlckblicken und sehen, wie alles
vollendet ist, wie er eben - er, der Urheber unserer Errettung, — durch Leiden
diesen vollkommenen Zustand, er hat alles erflllt, erreicht hat.

Und dann wird erklart, man merkt, es ist auch auf Deutsch ziemlich schwierig
der Text. Das hangt eben damit zusammen, der Hebraerbrief ist ein sehr
literarisches, schones Griechisch. Und dann heiBt es weiter:

11 Denn sowohl der, welcher heiligt, als auch die, welche geheiligt
werden, sind alle von einem;

Der, der heiligt, das ist hier der Herr Jesus. Und die, die geheiligt werden, das
sind die Erlésten. Sie sind alle von einem. Was heiBt das 'von einem'? Dahinter
steht ein Ratschluss Gottes. Vor Grundlegung der Welt hat Gott diese Rettung
geplant. Und sowohl der Messias, der heiligen sollte, als auch die, die gerettet
werden und so geheiligt werden wirden, die sind alle gewissermaBen Teil
dieses einen Ratschlusses Gottes. So besteht eine besondere Beziehung
zwischen dem Herrn Jesus, dem Urheber des Heils, und denen, die das Heil
bekommen haben. Ein Ratschluss steht dahinter. Und weil wir so mit dem
Herrn Jesus verbunden sind durch diesen einen Ratschluss, heif3t es weiter:

11 ... um welcher Ursache willen er sich nicht schamt, sie Briider zu
nennen,

Das ist das Unglaubliche, dass der ewige Sohn Gottes, der Messias, die
Glaubigen nennt 'seine Brider'. Nicht wahr, die Ehrfurcht wiirde uns gebieten,
dass wir den Herrn Jesus niemals ansprechen wirden als 'unser Bruder', ja.
Aber die Bibel sagt, dass er uns sehr wohl 'Brider' nennt. Und das wird dann

auch gleich bewiesen mit Psalm 22, in dem er spricht:

-32 -



23 Ich will deinen Namen meinen Briidern kundtun; inmitten der
Versammlung [oder inmitten der Gemeinde] will ich dir lobsingen.
Ich muss Ubrigens noch erklaren, was 'heiligen' bedeutet. Das Grundwort,

sowohl im Hebraischen im AT als auch dann im NT bedeutet 'absondern’, 'auf
die Seite stellen', 'reservieren'. Also 'Heiligung' bedeutet, dass der Herr Jesus
gekommen ist, um durch seinen Tod uns zu trennen von allem, was bdse ist,
von allem, was mit Satan zu tun hat, um uns ganz auf die Seite zu stellen flr
Gott, fur den dreieinen Gott. Der, der heiligt, das ist der, der absondert. Die,
die geheiligt sind, das sind die, die ganz auf die Seite gestellt werden durch
ihn. Die nennt er Bruder. Und das kann er beweisen in Vers 12 mit diesem
Zitat, wo der Messias wirklich von seinen Brudern spricht. Jetzt mussen wir
unbedingt Psalm 22 aufschlagen. Und da moéchte ich Gbrigens noch hinweisen:
In dem rabbinischen Buch 'Pesikta Rabbati' dort wird erklart, dass in Psalm 22
die Leiden des Messias beschrieben werden flr unsere Sunden. Das ist also
auch wieder ganz grandios. Das nicht erst eine christliche spatere
Interpretation, dass Psalm 22 die Leiden des Herrn Jesus am Kreuz
beschreiben, sondern im Judentum war das bekannt, Psalm 22 spricht von dem
Messias. Und interessant ist, dass in diesem Kommentar steht 'Leiden flr
unsere Sidnden'. In Psalm 22 steht namlich gar nichts von Leiden flr die
Sinden. Da steht einfach von den Leiden des Todes und dass die Hande und
FiBe durchbohrt werden. Die Kreuzigung wird bis in Details beschrieben, auch
wie die Gelenke auseinanderreiBen, wie es bei der Kreuzigung Ublich ist. Das
wird alles hier von David 1000 Jahre vorher beschrieben, Jahrhunderte, bevor
Uberhaupt die Kreuzigung von den Persern erfunden worden war. Aber in
diesem Kommentar der Rabbiner: Er leidet fUr unsere Sinden. Woher kommt
diese Idee? Aus Jesaja 53, weil das eben auch allgemein verstanden worden
war von den alten Rabbinern: Jesaja 53 spricht von den Leiden des Messias
und dort steht ausdrucklich, dass er fir unsere Sinden leiden wirde. Ja und
jetzt in Psalm 22 werden die Kreuzesleiden beschrieben ab Vers 2 nach dem
Titel:

2 Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen,

-33 -



Und in all den weiteren Versen wird das beschrieben. Vers 17b:

17 ... Sie haben meine Hande und meine FiiBe durchgraben. is Alle
meine Gebeine kénnte ich zédhlen.

Das weist hin auf die weitgehende Entbl6Bung. Im Judentum konnten die
Rdmer natlrlich einen Gekreuzigten nicht vollig entbléBen, sondern die Intim-
teile mussten sie bedecken, aber so, dass der Gekreuzigte sagen konnte, ich
kdnnte alle meine Gebeine, alle meine Knochen zahlen, weil sie eben am Kreuz
ausgestellt sind. Und dann wird davon gesprochen

19 sie teilen meine Kleider unter sich, und iiber mein Gewand werfen
sie das Los.

Die Kleider des Herrn Jesus, nach Johannes 19, wurden von den Soldaten
aufgeteilt und dann das schéne Kleid, ohne Naht von oben her durchgewebt,
so wie die Priesterkleider ohne Naht hergestellt wurden, das wollten sie nicht
zerschneiden. Und darum haben sie gelost. Sieht man, es sind zwei Aussagen
hier: Sie teilen meine Kleider unter sich, das war eines. Und Uber mein
Gewand, das man nicht aufteilen konnte, da haben sie das Los geworfen. Und
dann hort man die Stimme des Herrn Jesus:

20 Du aber, HERR, sei nicht fern! Meine Stirke, eile mir zu Hilfe!
21 Errette vom Schwert meine Seele, meine einzige von der Gewalt des
Hundes; 22 rette mich aus dem Rachen des Léwen!

Nicht wahr, in 1. Petrus 5 wird der Teufel, der hinter der Kreuzigung stand,
wird genannt 'der brillende Léwe', wie ein brullender Léwe.

22 rette mich aus dem Rachen des Lowen!

Und jetzt muss man beachten, plétzlich in der nachsten Verszeile andert alles:
22 ... = Ja, du hast mich erhort von den Hornern der Biiffel.
23 Verkiindigen will ich deinen Namen meinen Briidern; inmitten der
Gemeinde will ich dich loben.

Das ist die Wende mit der Auferstehung. Das ist der Sieg des Auferstandenen,
der Triumph des Gekreuzigten: Ja, du hast mich erhdrt. Und der nachste Satz:
Verkundigen will ich deinen Namen meinen Bridern. In Johannes 20 sehen wir
die Erfullung, die erste Erflullung. Der Herr Jesus erscheint Maria Magdalena

und er sagt: Gehe zu meinen Bridern und sage, ich fahre auf zu meinem Gott

-34 -



und zu eurem Gott, zu meinem Vater und zu eurem Vater. Er nennt die Jinger
'meine Brider'. Und diese Nachricht sollte Maria den Aposteln weitergeben und
weiter sagt er: Verkundigen will ich deinen Namen meinen Bridern. Ja. Er hat
gesagt: Ich gehe, fahre auf, zu meinem Gott und das ist auch euer Gott. Zu
meinem Vater und das ist euer Vater. So hat er den Vaternamen verkindigt
seinen Briudern, die jetzt zur gleichen Familie gehéren als Kinder Gottes. Und
dann heiBt es: Verkindigen will ich deinen Namen meinen Bridern; inmitten
der Gemeinde will ich dich loben. Nun wird das ja zitiert in Hebraer 2. Und was
steht bei 'Gemeinde'? 'Ekklesia’. Das ist das Wort im NT fur die Gemeinde, die
Apostelgeschichte 2, Pfingsten, mit der AusgieBung des Heiligen Geistes
gebildet worden ist. Und da sagt der Messias: Inmitten der Ekklesia will ich
dich loben. Nun, der Herr hatte seinen Jingern schon friher erklart in
Matthdus 18 Vers 15 spricht er Uber die Gemeinde, Uber die Ekklesia. Und
dann sagt er in Vers 20: Denn wo zwei oder drei zu meinem Namen hin
versammelt sind, da bin ich in ihrer Mitte. Das war eine riesige Uberraschung
flr die Jinger. Nicht wahr, um eine Synagoge zu sein, muss man im Judentum
10 Manner zusammenbringen. Das ist der Minjan, die Mindestzahl, um eine
Synagoge zu sein. Die Rabbiner haben dazu eine ganz interessante
Begrindung aufgebracht aus der Abrahams-Geschichte. Aber der Herr Jesus
sagt: Wo zwei oder drei versammelt sind zu meinem Namen, da bin ich in ihrer
Mitte. Wir missen nicht mal einen Minjan zusammenbringen. Ich hab das
schon erlebt an der Klagemauer. Da waren die nicht ganz zehn, da kamen die
zu mir und wollten mich da einladen, um ihnen einen Minjan zu bilden, und ich
habe abgelehnt. Ja, denn in Hebraer 13, das werden wir spater sehen, werden
die Hebraer aufgerufen als glaubige Juden, sie mlissen das Lager verlassen
und hinausgehen, sich absondern. Ein System, das den Herrn verworfen hat,
da kdnnen wir nicht mehr dazugehéren, ja. So kann man nicht da in zwei
Systemen weitermachen. Das war in den ersten Jahrzehnten moglich, aber mit
dem Hebrderbrief kommt diese Wende, wo gesagt wird: Jetzt missen wir
hinausgehen, seine Schmach tragen. Das geht nicht, dass man dann wieder
einen Minjan bilden wirde. Aber das hab ich nur als Illustration gebraucht,

diese Zehn, die muss man zusammenkriegen und wenn man's nicht ganz

_35_



kriegt, dann schaut man, wie man's eben doch zusammenkriegen kann. Aber
die Gemeinde: zwei oder drei. Und dann dieser Ausdruck 'da bin ich in ihrer
Mitte'. Ja, aber er ist doch sowieso Uberall. Der Sohn Gottes ist ja allgegen-
wartig, wie der Vater und der Heilige Geist. Warum sagt er: Da bin ich in ihrer
Mitte. Er ist doch Uberall da, wo Menschen zusammen sind. Ja, aber wenn es
heit in der Bibel, dass Gott an einem bestimmten Ort seinen Namen wohnen
lasst, dann ist das etwas ganz Spezielles. In 5. Mose wird 21 x, also 3 x 7 x
gesprochen von diesem Ort, den der Herr auserwahlen wird aus einem der
Stamme Israels, um dort seinen Namen wohnen zu lassen. Und nur dort soll
man die Schlachtopfer hinbringen. Das war ein Hinweis auf Jerusalem, das
spater die Stadt werden sollte, wo Gott im Tempel seinen Namen wohnen lasst
und wo die Schechina die Gegenwart Gottes eben zeigen sollte. Aber Gott ist
doch Uberall. Warum heiBBt es, dass er dort, an diesem Ort, seinen Namen
wohnen |asst? Ja, Gott ist Uberall, er ist allgegenwartig. Aber wenn es heif3t
schon im AT, dass Gott an einem bestimmten Ort wohnt, dann heiBt es, dass
Gott sich dort auf eine besondere Art offenbart, mitteilt. Nicht wahr, die
Kodnigin von Scheba ... Das war (ibrigens Jemen, nicht Athiopien. Da sind die
Athiopier traurig, wenn man ihnen das erzéhlt. Aber es ist einfach so: Scheba
ist Jemen. Die kam vom Jemen, sagen wir so 1000 km nach Jerusalem und
dann sagt sie bei Salomo, bei Kbénig Salomo, wo der salomonische Tempel
stand: Nicht die Halfte hat man mir in meinem Land gesagt. Du hast sogar das
Gerlcht Ubertroffen. Nicht wahr, das Gertcht ist ja normalerweise héher als die
Realitat, ja. Aber sie sagt: Du hast das Gericht Ubertroffen. Und sie erkennt
den Herrn dort in Jerusalem. Warum nicht in Jemen? Weil eben Gott in
Jerusalem wohnte. Das war der Ort, wo Menschen auf besondere Weise den
wahren Gott erkennen konnten. Und so ist der Ort, wo der Herr Jesus sagt, wo
zwei oder drei zu meinem Namen hin versammelt sind, da bin ich in ihrer
Mitte, das bedeutet, dass er sich dann auf eine ganz besondere Weise offen-
bart, wenn Menschen sich zu ihm hin versammeln. Das hei3t Ubrigens nicht 'in
seinem Namen versammeln', sondern wdrtlich 'zu seinem Namen hin'. Sein
Name, seine Person, seine Herrlichkeit ist der absolute Mittelpunkt. Wir

kommen zusammen auf ihn hin ausgerichtet. Ubrigens in Matthdus 18 Vers 15

- 36 -



geht es noch zuerst um Gemeindezucht und dann diese VerheiBung. Das heiBt:
Eine solche Zusammenkunft nach Matthaus 18,20, das ist nicht einfach ein
Hauskreis. Hauskreise sind gut, wenn sie gut laufen. Es gibt auch sehr
schlechte Hauskreise. Aber ein Hauskreis ist nicht ein Zusammenkommen als
Gemeinde. Und bei einem Zusammenkommen als Gemeinde muss eine
Gemeinde auch fahig sein, wenn es notig ist, Gemeindezucht zu Gben. Aber
dort sagt der Herr Jesus: Wo zwei oder drei zu meinem Namen hin versammelt
sind, da bin ich in ihrer Mitte. Da will er sich auf eine besondere Art
offenbaren. Und jetzt hier: Ich will deinen Namen meinen Bridern kundtun.
Inmitten der Gemeinde, der Ekklesia, will ich dir lobsingen. Wie geht das? Hat
man das jemals gehdért, das er singt in der Gemeinde? Wenn wir
zusammenkommen und Anbetungslieder singen, die aber eben wirklich durch
den Heiligen Geist gefiihrt werden und das wirklich Anbetungslieder sind, die
zur Ehre Gottes sind, dann ist das eben so, dass der Herr Jesus uns benutzt,
um dieses Lob Gott zu bringen. Er wirkt. Er ist als Hoherpriester der Fuhrer in
dem Gottesdienst. Nicht wahr, alle Glaubigen sind Priester, sagt 1. Petrus 2.
Und der Herr Jesus will diesen Gottesdienst leiten und er will uns benutzen, um
so Gott Lob zu singen. Also das gibt dem Zusammenkommen zur Anbetung
eine ganz besondere Wirde. Inmitten der Gemeinde will ich dir lobsingen.
Dann geht es weiter Vers 13:

13 Und wiederum: , Ich will mein Vertrauen auf ihn setzen." Und
wiederum: ,,Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir gegeben hat."
Schwierig, nicht wahr. Man hat fast den Eindruck, es ist wieder ein anderes
Thema. Nein. Aber jetzt ein wichtiger Grundsatz: Wenn im Neuen Testament
aus dem Alten zitiert wird, lohnt es sich, zurtickzugehen ins AT und den
Zusammenhang anzuschauen. Das haben wir schon gesehen in Psalm 8, nicht
wahr, w4s man da dann zusatzlich besser versteht. Hier genauso. Ich schlage
auf Jesaja 8. Und zwar beginne ich schon ein bisschen vorher in Vers 14:

14 Und er wird zum Heiligtum sein, aber zum Stein des AnstoBes und
zum Fels des Strauchelns den beiden Hausern Israel, zur Schlinge und

zum Fallstrick den Bewohnern von Jerusalem.

_37_



Die Rabbiner erklaren in ihren alten Kommentaren, das ist der Messias, der
hier erwahnt wird. Er wiirde - heiBt es hier — ein Stein des AnstoBes sein, ein
Fels des Strauchelns, und zwar fur beide Hauser Israel, fir das Haus Israel die
zehn Stamme und flir das Haus Juda die zwei Stamme, das zwdlfstammige
Volk. Aus allen zwdlf Stammen gab es zur Zeit des Herrn Jesus Israeliten im
Land und die Masse hat den Messias verworfen und sie haben sich an ihm
geargert. Und so ist er zum Stein des AnstoBes geworden. Aber dann heil3t es
weiter:

14 ... zur Schlinge und zum Fallstrick den Bewohnern von Jerusalem.
15 Und viele unter ihnen werden straucheln und werden fallen und
zerschmettert und verstrickt und gefangen werden.

Im Jahr 70 haben die Rémer Jerusalem verwustet. Und hier wird gesagt: Das
ist die Folge, weil der Messias, der Fels des Strauchelns, verworfen worden ist.
So ist er ihnen zur Schlinge und zum Fallstrick geworden. Und viele unter ihnen
werden straucheln und werden fallen und zerschmettert werden. Josephus
Flavius, ein Augenzeuge, berichtet, dass mehr als 1 Million Juden durch den
Krieg im Jahr 70 umgekommen sind in Jerusalem und Tausende wurden
gekreuzigt. 97000 wurden abtransportiert in die Kriegsgefangenschaft: und
verstrickt und gefangen werden. Jedes Wort hat sich erflllt. Und jetzt heil3t es
in Vers 16:

16 Binde das Zeugnis zu, versiegle die Thora inmitten meiner Jiinger.
Die hebraische Bibel sollte zugebunden werden und ein Buch werden, das
niemand versteht, niemand wirklich versteht. Es soll zugebunden und
versiegelt werden inmitten meiner Jinger. Das heiB3t: Es gibt solche, die sind
die Junger, die Nachfolger, des Messias, die verstehen die Bibel, aber die Masse
versteht es nicht mehr. Und darum, wenn man die Kommentare liest, man
staunt: So nahe an der Wahrheit und trotzdem haben sie die Wahrheit nicht,
den Messias nicht erkannt. Es ist wirklich zugeschlossen und die Masse erkennt
den Herrn Jesus nicht. Die Thora ist verschlossen. Das ist ein Gericht der Ver-
blendung (iber Israel. Aber es gibt einen Uberrest. Meine Jiinger, das sind die
aus Israel, die eben den Messias erkannt haben. Die verstehen das Wort unter

ihnen ist es versiegelt. Und jetzt kommt dieses Zitat aus Hebraer 2:

- 38 -



17 Und ich will auf den HERRN harren, der sein Angesicht verbirgt vor
dem Haus Jakob, und ich will auf ihn hoffen.

2000 Jahre Geschichte des Judentums ist eine Geschichte der Zerstreuung
unter allen Vélkern. Und sie fragen: Wie lange? Warum ist das gekommen?
Aber der Herr Jesus sagt: Ich will auf den Herrn harren, er hat fir Israel noch
eine Lésung. Aber man muss aushalten und warten. Und dann wird weiter
gesagt, dass Gott sein Angesicht verbirgt vor dem Haus Jakob. Ganz
interessant, Martin Buber ist doch manchen ein Begriff, dieser Religions-
philosoph, der konnte noch vor den Nazis fliehen, hat also die ganze
schreckliche Schoah mit 6 Millionen Toten unter dem jludischen Volk Uberlebt.
Er konnte nach Amerika fliehen und nach dem Krieg hat er Vortrage gehalten
in Amerika und dann ein kleines Blchlein geschrieben, das heiBt 'Gottes-
finsternis'. Das ist ein Wort, das hat er selber erfunden, das gibt's nicht auf
Deutsch. Aber das kommt von Sonnenfinsternis. Nicht wahr, die Sonne ist
schon da, aber sie ist zugedeckt. Aber er sagt 'Gottesfinsternis'. Er sagt, Gott
existiert. Aber seit diesen Schrecken der Nazis ist Gott verborgen und viele
Denker im 20. Jahrhundert haben das ausgedriickt: Gott ist irgendwie wie weit
weg. Entweder leugnen sie seine Existenz ganz oder sie sagen, er ist
verborgen. Wie kénnen wir nach Auschwitz eben Uber Gott sprechen? Aber
eigentlich hat das nicht erst dort begonnen, es hat schon begonnen im Jahr 70,
dass Gott eben sich so verborgen halt. Und der Herr Jesus, der Messias selber
sagt: Ich will auf den Herrn harren. Das wird zitiert in Hebrder 2. Und dann
kommt Vers 18:

18 Siehe, ich und die Kinder, die der HERR mir gegeben hat,

Das wird doch zitiert in Hebraer 2, was ist das? Er, der Messias, sagt, all die
Glaubigen aus Israel ... Und natlrlich, was das NT dann als Geheimnis offenbart
in Epheser 3, dazu kommen dann all die Glaubigen aus den Heidenvdlkern
noch dazu. Aber dieses Geheimnis war im AT verborgen, drum wird hier nur
von Israel gesprochen, nicht wahr. Aber alle sind da eingeschlossen. Aber hier
sagt er: Siehe, ich und die Kinder, die Gott mir gegeben hat. Der Herr Jesus
betrachtet jeden Glaubigen als ein Geschenk des Vaters an ihn. Man lese

Johannes 17, dieses wunderbare Gebet des ewigen Sohnes an den ewigen

-39 -



Vater und da sagt er immer wieder: die, welche du mir gegeben hast; dein
waren sie und mir hast du sie gegeben. Da lohnt es sich, auch die Namen der
Erlésten anzustreichen. Das mach ich auch. Es gibt auch wohl Hunderte von
Namen fur die Erlésten. Nicht wohl, sicher. Wohl heiBt ja nicht ganz sicher.
Ganz sicher mehrere hundert Namen. Abraham Meister hat ein ganz dickes
Buch geschrieben Uber die Namen Gottes, aber er hat auch ein Buch
geschrieben Uber die Namen der Erlésten. Das ist eine Fundgrube. Und das ist
natlrlich eine Bezeichnung flr die Erlésten 'die, welche du mir gegeben hast',
ein Geschenk des Vaters an den Sohn. Siehe, ich und die Kinder, die du mir
gegeben hast. Und da geht es jetzt eben um die Gemeinde, in deren Mitte der
Herr Jesus Gott lobsingt. Und ich mdchte jetzt noch ein bisschen weitergehen:
18 Siehe, ich und die Kinder, die der HERR mir gegeben hat, wir sind zu
Zeichen und zu Wundern in Israel von dem HERRN der Heerscharen,
der da wohnt auf dem Berg Zion.

Das wird nicht mehr zitiert in Hebrder 2: wir sind zu Zeichen und zu Wundern
in Israel. Das heiBt: Die wahren Glaubigen aus Israel, man kann sie nennen die
messianischen Juden oder wie man's friher gesagt hat einfach Judenchristen,
die sind ein Zeichen und ein Wunder. Man kann ubrigens auch Ubersetzen 'eine
Warnung und ein Vorbild fur Israel', durch 2000 Jahre eine unglaubliche
Herausforderung. Durch alle Jahrhunderte hindurch hat es einen Uberrest
gegeben aus Israel, der den Messias erkannt hat. Heute sind das vielleicht
150000 weltweit. Und die sind gewissermaBen ein Phanomen. Wenn man in
Israel schaut, die Offentlichkeit ist heute sehr sensibilisiert worden fir die
messianischen Juden in Israel. Und das ist ein Phanomen. Wie koénnt ihr
unseren Glauben verlassen und mit den Heiden ... Unseren Glauben verlassen?
Unsere Vater haben standig Jahrtausende lang gewartet auf den Messias und
wir haben ihn jetzt gefunden. Wir haben nicht den Glauben unserer Vater
verleugnet, sondern wir haben es gefunden. Ja wie? Jesaja 53. Noch nie
gelesen. Und das ist gewaltig, wenn dann eben Jesaja 53 zum ersten Mal
prasentiert wird, das kann einschlagen wie ein Bombe, die erste Lektlire von
Jesaja 53. Ja, und wenn man so eben das Evangelium weitergibt, dann

versteht man, was das heiBt: Wir sind zu Zeichen und zu Wundern in Israel. Ja

- 40 -



und das soll eben in Hebrder 2 vorgestellt werden, das sind diese Kinder, die
Gott ihm, dem Herrn Jesus, gegeben hat. Und jetzt geht es weiter und jetzt
wird es ganz einfach, nachdem er lang erklart hat, Vers 14 geht es weiter:

14 Weil nun die Kinder [Eben, das sind die wahren Glaubigen, die der Vater
dem Sohn gegeben hat.] Blutes und Fleisches teilhaftig sind, hat auch er
gleicherweise an denselben teilgenommen,

Also diese Kinder, die der Vater dem Sohn gegeben hat, das sind Menschen mit
Fleisch und Blut. Und um Menschen mit Fleisch und Blut erlésen zu kénnen,
musste der Sohn Gottes auch Fleisch und Blut annehmen. Er musste ein
Mensch werden, denn nur ein Mensch konnte flir Menschen sterben. Er wurde
nicht ein Engel, sondern ein Mensch. Kleines Detail: Weil nun die Kinder Blutes
und Fleisches teilhaftig sind, hat auch er gleicherweise an denselben teil-
genommen. Das Wort 'teilhaftig' und 'teilgenommen' ist im Griechischen nicht
dasselbe. Das erste Mal 'teilhaftig' bei den Kindern, meint eine innere, tiefe
Gemeinschaft. Und das zweite Mal 'teilgenommen' ist eine Anteilnahme.
Warum dieser Unterschied? Weil der Herr Jesus zwar ein richtiger, wirklicher
Mensch geworden ist mit Fleisch und Blut. Aber er hat nichts zu tun mit der
sindigen Natur von Adam. Er wurde nicht soweit Mensch, dass er auch noch
an der sindigen Natur teilgenommen hatte. Darum hat er eben in ahnlicher
Weise teilgenommen, wurde ein vollkommener, wirklicher Mensch, aber ohne
Sunde. Warum? Auf dass er durch den Tod den zunichte machte, der die Macht
des Todes hatte. Das ist der Teufel. Ja, das ist genauso wie in der Geschichte
mit David im Tal Eilat. Es lohnt sich mal, wenn man eine Reise nach Israel
macht, in das Tal Eilat zu gehen. Wir wissen ganz genau, wo das ist. Dort
standen die Israeliten auf einer Seite auf dem Hlgel. Wir kdnnen genau dahin
gehen auf die Seite, wo sie waren, auf der anderen Seite die Philister. Und
unten im Tal Eilat war der Zwischen-Kampfer Goliath, dieser Spétter und
Gotteslasterer. Israel war unter Todesfurcht. Niemand wagte zu kdmpfen mit
diesem Goliath - bis David kam. Er war bereit zu gehen. Und wie hat er es
gemacht? Gut, er hat diese 5 Steine genommen, genauso viel wie Goliath und
seine Bruder ausmachten, sie waren funf. Also wenn die noch gekommen

waren, hatten die auch noch einen Stein gekriegt. Aber fiir Goliath brauchte es

-41 -



nur einen. Er hat den Stein geschossen, genau an der Stelle der Ristung, wo
er verletzlich war. Aber der Riese war nicht tot, er fiel nur um. Muss man
nachlesen in 1. Samuel 17. Und dann hat David eben nicht sein Schwert
genommen, sondern das Schwert von Goliath, dieses Riesenschwert, und hat
ihn mit seiner eigenen Waffe besieht und den Kopf abgeschlagen. Und dann
war Israel von Todesfurcht befreit. Das hei3t also, David hat mit der Waffe des
Feindes den Feind besiegt. Und der Herr Jesus hat hier durch den Tod den
zunichte gemacht, der die Macht des Todes hatte. Das ist der Teufel. Und alle,
die befreite, welche durch Todesfurcht das ganze Leben hindurch der Sklaverei
unterworfen waren. So wie Israel damals aus der Todesfurcht befreit wurde, so
hat er das gemacht mit den Erlésten. Und dann wird gesagt Vers 16:

16 Denn er nimmt fiirwahr sich nicht der Engel an,

Annehmen bedeutet hier 'ergreifen' im Sinn von ergreifen, um herauszufiihren.
Also Engel, fur sie gibt es keine Erldsung. FUr Engel war die Entscheidung
damals, als sie sich entschieden hatten, mit Luzifer zu fallen, so bewusst und
definitiv. 2. Petrus sagt: Engel sind gréBer an Macht und Weisheit als
Menschen. Fir sie war die Konsequenz so vdllig klar, viel mehr eben als Eva,
die verfihrt wurde. Und auch als er, Adam. Und darum gibt es bei den Engeln
kein zurlck. Und hier wird das so gesagt:

16 Denn er nimmt fiirwahr sich nicht der Engel an, sondern des Samens
Abrahams nimmt er sich an.

Den Menschen, die wie Abraham glauben und durch Glauben gerechtfertigt
werden. Und darum sagt dann Vers 17:

17 Daher musste er in allem den Briidern gleich werden,

Also er musste ein Mensch werden, so wie die, die er Bruder nennt seit der
Auferstehung, Menschen waren, um sie Uberhaupt erlésen zu kénnen durch
den Tod. Aber dann heif3t es:

17 ... auf dass er in den Sachen mit Gott ein barmherziger und treuer
Hoherpriester werden méchte, um die Siinden des Volkes zu siihnen;
Er sollte am Kreuz den wahren Jom Kippur zustande bringen und die Sinden

sihnen. In Sacharja 3 wird gesagt: An einem Tag wird die ganze Schuld des

- 42 -



Landes hinweg getan werden. Und das ist geschehen auf Golgatha, an einem
Tag wurde die ganze Schuld erledigt.

18 denn worin er selbst gelitten hat, als er versucht wurde, vermag er
denen zu helfen, die versucht werden.

Der Herr Jesus wurde nie von innen heraus versucht wie wir durch die stindige
Natur. Das kannte er nicht. Sldnde ist nicht in ihm, 1. Johannes 3. Aber er
wurde von dem Teufel versucht und diese Welt war da. Und er wei3, was das
bedeutet. Und weil er das selber erlebt hat, kann er ganz genau nach-
empfinden, wie das flr uns ist. Natlrlich kdnnte man sagen, das wusste er ja
sowieso, als Gott ist er allwissend. Jawoll, ist er. Aber er ist uns so
nahegekommen, dass er wei3, was Versuchung bedeutet von Satan und von
auBen, weil er das selber erfahren hat. Also es ist flir uns eine doppelte
Garantie, dass er als Hoherpriester genau weil3, worum es geht bei uns. Weil er
es sowieso weiB3 in seiner Gottheit, aber weil der das in seinem Leben mit all
diesen Anfeindungen und Boshaftigkeiten, die er von Menschen erlebt hat, alles
miterlebt hat. Und auch die Anfeindungen in der Wiiste, wo der Teufel mit der
Bibel in der Hand gekommen ist. Und so ist er unser Hoherpriester, um das
Problem der Schuld zu lésen, was geschehen ist, und um uns jetzt eben als
Hoherpriester zu helfen, die wir durch eine Welt gehen, die von Versuchung
gekennzeichnet ist. Aber er ist da, um zu helfen.

Und nachstes Mal gehen wir dann weiter mit Kapitel 3. Das geht weiter mit:
Daher heilige Brider. Schlussfolgerung aus Kapitel 2 nachstes Mal.

Ja, wir wollen noch zusammen beten.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 43 -



