Der Hebrderbrief - 01 - 1,1 - 14 - ID R190.01

Roger Liebi

Der Brief an die Hebrder - eine grindliche Vers-flir-Vers-Studie
aus judisch-messianischer Perspektive.

28.04.2018

ID R190.01

Das Thema des Hebrderbriefes kann man umschreiben mit: Wir sehen Jesus.
Und zwar spielt das in diesem Brief eine ganz groBe Rolle, nicht nur, wenn in
Kapitel 2 Vers 9 steht:

9 Wir sehen aber Jesus, der wegen des Leidens des Todes fiir kurze
Zeit unter die Engel erniedrigt worden ist, mit Herrlichkeit in Ehre
gekront -

Sondern auch dann in Kapitel 3 werden wir aufgerufen, ihn zu betrachten. Da
heiBt es Kapitel 3 Vers 1:

1 Daher, heilige Briider, Genossen der himmlischen Berufung,
betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres Bekenntnisses,
Jesus,

Und in Kapitel 7, wo es um Melchisedek geht als ein Vorbild des Herrn Jesus,
da wird gesagt in Hebraer 7 Vers 4:

a4 Schauet aber, wie gro3 dieser war, welchem selbst Abraham, der
Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Auch da: Schauet. Und dann natdrlich in Kapitel 12, wo man aufgerufen wird,
hinzuschauen auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens, wobei zu
sagen ist: Jedes Mal in all diesen Stellen steht im Griechischen ein anderes
Wort, also ein anderes Wort flur 'sehen', 'schauen'. Und auch hier wieder ein
anderes Wort 'hinschauend auf Jesus', ganz wdrtlich heiBt das griechische Wort

'wegschauend'. Aber das war das typische Wort im Griechischen, um zu sagen:

-1-



auf einen Punkt hin ganz genau zu schauen. Das heiBBt: Wegschauen von allem
andern

2 ... auf Jesus, den Anfanger und Vollender des Glaubens

hin. Hebrdaer 12,2. Und dann naturlich Vers 3:

3 Denn betrachtet den, der so groBen Widerspruch von den Siindern
gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermiidet, indem ihr in euren
Seelen ermattet.

Wir sehen, es zieht sich wie ein roter Faden durch den Brief hindurch: Jesus
sehen in seiner Herrlichkeit.

Ein anderer angemessener Titel ware: vom Schatten zur Wirklichkeit. Es wird
gezeigt, wie die Einrichtungen im AT Hinweise waren auf den kommenden
Messias. Aber jetzt im Hebraerbrief wird gezeigt: All diese Hinweise im Gesetz
im AT waren Schatten und jetzt haben wir die Wirklichkeit. So wie 3 D: Der
Kdrper, der den Schatten wirft, natlrlich ganz etwas anderes ist, als nur ein
Schattenbild, das auch je nach Position verzerrt sein kann, nicht wahr. Aber im
Hebraerbrief wird also die Wirklichkeit gezeigt.

Die Botschaft des Hebrderbriefes habe ich versucht in wenigen Satzen so
zusammenzufassen: Das neue, das der Messias Jesus eingeflhrt hat, steht
erhaben Uber dem alten System des sinaitischen Gesetzes. Die Einrichtungen
des Gesetzes waren nur eine umrissartige, schattenhafte Vorausdarstellung
dessen, was der verheiBene Erléser einflihren sollte.

Und nun in der Botschaft ein ganz wichtiger, weiterer Aspekt. Wegen des
Druckes und der Verfolgung durch Volksgenossen standen gewisse judische
Christen - heute ist eher verbreitet der Ausdruck messianische Juden, - die
sich nur &auBerlich bekehrt hatten, in Gefahr, Jesus als Messias wieder
abzulehnen und in ein Judentum ohne Erflullung durch den Messias Jesus
zurlickzukehren. Dies wirde katastrophale Konsequenzen haben, macht dieser
Brief klar. Diese Juden mussten daher ermutigt werden, die Erhabenheit von
Jesus Christus und seinem Werk zu erfassen und vdéllig zum echten Glauben
und zur Wiedergeburt durchzudringen. Also es bestand die Mdglichkeit, dass
manche zwar glaubig waren, aber sich doch noch nicht richtig bekehrt haben.

Das gibt’s. Das ist wie in Lukas 8 vierfaches Ackerfeld: Der Same, der auf das

-2 -



Steinige fallt, das sind die, die mit Freuden das Wort aufnehmen, flr eine
gewisse Zeit glauben sie und dann fallen sie ab. Aber das war nicht die gute
Erde. Nur die auf der guten Erde sind die Wiedergeborenen. Man kann glaubig
sein, ohne wiedergeboren zu sein. Und interessant, in Lukas 8 heiBt es: das
Wort mit Freuden aufnahmen. Wo ist die BuB3e, die wirkliche Stiindenerkenntnis
und Reue und Traurigkeit Uber seinen Zustand vor Gott? Das ist natlrlich Basis
fur eine Wiedergeburt. Und nun war also die Gefahr bei diesen Hebraern, eben
Juden, die Uberzeugt waren, Jesus ist der Messias, sie kdénnten wieder ins
Judentum zurlckgehen und Jesus doch als Messias ablehnen. Die mussten
ermutigt werden, vollig zum echten Glauben und zur Wiedergeburt durchzu-
dringen. Und die ubrigen, die schon wirklich bekehrt waren, die sollten durch
den Blick auf die Herrlichkeit Jesu ermutigt und angespornt werden, auf dem
Weg bis zum Ziel durchzuhalten.

Das fuhrt uns nochmal zu dem Punkt: Autor und Adressaten, Zeitpunkt. Ich
werde jetzt nur ein paar Dinge herausgreifen, eben nicht alles. Ich komme
spater wieder darauf zurlick, wie gesagt. Der Autor wird gar nicht genannt. Ich
lese Hebraer 1,1:

1 Nachdem Gott vielfaltig und auf vielerlei Weise ehemals zu den
Vatern geredet hat in den Propheten, 2 hat er am Ende dieser Tage zu
uns geredet im Sohn, den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, durch
den er auch die Welten gemacht hat; 3 welcher, die Ausstrahlung
seiner Herrlichkeit und der Abdruck seines Wesens seiend und alle
Dinge durch das Wort seiner Macht tragend, nachdem er durch sich
selbst die Reinigung von den Siinden bewirkt, sich gesetzt hat zur
Rechten der Majestat in der Hohe; 4 indem er um so viel besser
geworden ist als die Engel, als er einen vorziiglicheren Namen vor
ihnen ererbt hat.

In diesen Eingangsversen ist das so ganz anders als in den Paulusbriefen:
Paulus, Apostel Jesu Christi, ja, wie es sehr Ublich ist. Keine Angabe Uber den
Autor. Nun, auch das hat eine Bedeutung. In der Bibel bedeutet nicht nur das
etwas, was steht, sondern auch das, was nicht steht. Und zwar geht es eben in

diesem Brief um die Herrlichkeit des Herrn Jesus in ganz besonderer Weise.

-3 -



Und darum wird niemand neben dem Herrn Jesus hier erwahnt. Es beginnt
einfach mit seiner Herrlichkeit. Der Autor tritt hier ganz bewusst in den
Hintergrund. Nun, es ist so: Paulus hat diesen Brief geschrieben. Und zwar
wissen wir das aus dem 2. Petrusbrief. Ja, im 2. Petrusbrief sagt namlich der
Apostel der Beschneidung, der also einen besonderen Dienst hatte unter Juden
und ihnen den 1. und den 2. Petrusbrief geschrieben hatte. Nicht wahr, schon
in 1. Petrus 1 Vers 1 + 2 sagt er, der seinen Brief schreibt an die in der
Zerstreuung, Griechisch 'diaspora’:

1 ... von Pontus, Galatien, Kappadozien, Asia und Bithynien,

Petrus schreibt an Juden im Ausland, in der Diaspora, das ist der Fachaus-
druck, zu Deutsch: Zerstreuung, in ganz verschiedenen Provinzen der heutigen
Tlrkei. Seinen 2. Brief schreibt er auch diesen Juden, denn in 2. Petrus 3 sagt
er ja deutlich in Vers 1

1 Diesen zweiten Brief, Geliebte, schreibe ich euch bereits, in welchen
beiden ich durch Erinnerung eure lautere Gesinnung aufwecke,

Und nun, diesen Juden in der Diaspora sagt er weiter in 2. Petrus 3 Vers 15:

15 Und erachtet die Langmut unseres Herrn fiir Errettung, so wie auch
unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit euch
geschrieben hat,

Oh. Es muss also einen Brief geben, den Paulus als Rundschreiben an Juden
geschrieben hat. Romerbrief passt nicht. Korintherbriefe passen auch nicht.
Galater, Epheser usw. Die 13 Paulusbriefe im NT, die passen alle nicht auf das.
Ja gut, es kdénnte ja sein, dass er ihnen einen Brief geschrieben hatte, der nur
flir sie war, der nicht als Wort Gottes flur uns erhalten werden sollte. Ja, aber
lesen wir weiter.

15 ... unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit
euch geschrieben hat, 16 wie auch in allen Briefen, wenn er in ihnen
von diesen Dingen redet, von denen einige schwer zu verstehen sind,
[Macht Mut, ja, wenn der Apostel Petrus sogar sagt, Paulus' Briefe sind
schwierig.] die die Unwissenden und Unbefestigten verdrehen, wie auch

die librigen Schriften, zu ihrem eigenen Verderben.



Ja, hier spricht Petrus nicht nur von diesem Brief an die Juden, also an diese
Hebréer, ja. Da sagt er: Uberhaupt in allen seinen Briefen ist das so, dass sie
eben schwierig sind, die Unwissenden und Unbefestigten die verdrehen das.

16 ... wie auch die iibrigen Schriften,

'Die Schriften', das sind die Blcher, die zum Kanon gehdéren, die inspiriert sind.
Also Petrus spricht eben nur von inspirierten Briefen. Und dann spricht er eben
in dem Zusammenhang von einem Brief, den Paulus Hebraern geschrieben hat,
Juden geschrieben hat, und zwar nach der ihm gegebenen Weisheit. Wir
werden sehen: Oh, das kommt im Hebraerbrief in ganz besonderer Weise zum
Ausdruck, diese Weisheit.

Und Petrus sagt: Er hat euch ja geschrieben, ihr sollt die Langmut unseres
Herrn fUr Errettung achten. Ja, das ist genau das Thema im Hebraerbrief. Es
gab solche unter den Hebrdern, die mussten ermutigt werden, voll zur wirk-
lichen Bekehrung durchzudringen, damit sie errettet werden. Und wie oft steht
im Hebraerbrief 'heute, wenn ihr seine Stimme hort, verhartet eure Herzen
nicht'. Und dann wieder 'heute, wenn ihr seine Stimme hoért', 'heute, wenn ihr
seine Stimme hort'. Das ist genau das Thema des Hebrderbriefes. Gott ist
langmutig und er gibt euch die Gelegenheit, dass alle errettet werden und ganz
durchdringen und ja nicht eben abfallen, wie die in Lukas 8, die auf dem
Steinigen gesat sind, eine Zeit glauben und dann abfallen, wenn Verfolgung
kommt. Und genau das hatten die Hebraer: Verfolgung von Volksgenossen, die
diese messianischen Juden ablehnten. Nun, das ist genau das Thema. Und
Petrus sagt: Unser geliebter Bruder Paulus hat euch geschrieben. Und es ist
naturlich auch schwierig und es wird von Unwissenden und Unbefestigten
verdreht. Und das gilt im Prinzip fir alle biblischen Schriften, diese Gefahr.

Ja und jetzt, welches Bibelbuch gibt es von Paulus geschrieben an Hebraer, das
spricht von der Langmut des Herrn, die eine Chance ist zur Errettung. Das ist
klar der Hebraerbrief. Und interessant: Der P46, das ist eine Papyrus-
Handschrift, die gehért zu den altesten Handschriften des Neuen Testaments,
umfasst alle Paulusbriefe. Heute sind noch 80 % vom Textbestand erhalten.
Und in dieser Sammlung, die allgemein datiert wird auf etwa 200 n. Chr., aber

vor vielen Jahren hat ein Koreaner namens Kim in der wissenschaftlichen



Zeitschrift 'Biblica' Nr. 69 eine ausflhrliche Arbeit veréffentlicht, wo er belegen
wollte, dass diese Handschrift zu datieren ist auf das 1. Jahrhundert, zwischen
75 bis 100 n. Chr. Das hat natirlich einige Liberale auf den Plan gerufen und es
hat einen Kampf gegeben in der wissenschaftlichen Literatur der folgenden
Jahre und man wollte zeigen, Kim ist da voéllig daneben, das Ublicherweise
veroffentlichte Datum ca. 200 n. Chr. sei korrekt. Ja, und in neuerer Zeit hat
aber auch Karl Jaros wieder Position genommen fiir diese Datierung aufs
1. Jahrhundert. Ich habe das hier angegeben. Karl Jaros: Die é&ltesten
griechischen Handschriften des Neuen Testaments; Bearbeitung, Edition und
Ubersetzung Kdln/Weimar/Wien 2014. Und er setzt sich wieder dafiir ein fir
eine Datierung auf das 1. Jahrhundert. Nun, warum erwdhne ich das? Aus dem
Grund, weil in dieser Paulusbrief-Sammlung ist der Hebrderbrief eingeordnet
nach dem Rdémerbrief und vor dem 1. Korintherbrief, was ein Hinweis ist, dass
spatestens um 200 die Uberzeugung da war in Agypten, dass Paulus der Autor
war des Hebrderbriefes. Und wenn man die Datierung akzeptiert 75 - 100 n.
Chr. wird das Argument natlrlich noch gewichtiger, dass diese Christen in
Agypten im 1. Jahrhundert wussten, es ist von Paulus. Und {ibrigens in der
Ostkirche, also wenn man das romische Reich anschaut, der dstliche Teil, der
ist von alters her Uberzeugt, dass Paulus der Autor ist vom Hebrdaerbrief. Diese
Zweifel, dass es nicht Paulus war, das ist eine Sache des Westens. Aber die
Ostliche Tradition, die geht schon von alters her zurlick auf das Zeugnis Paulus'.
Und das ist auch der Grund, warum der Hebraerbrief unter den inspirierten
Bichern aufgenommen wurde. Das war eben nicht irgendjemand, der das
geschrieben hat, ein unbekannter Autor, sondern zum NT konnten nur Blicher
akzeptiert werden, von denen man hieb- und stichfest nachweisen konnte, die
waren von einem Apostel geschrieben, von den Zwdlfen, oder von Paulus oder
von einem Propheten, der durch diese Apostel anerkannt war als Prophet wie
z.B. Markus, der Verfasser des Markusevangeliums, Lukas Lukasevangelium,
Judas und Jakobus, die Halbbrider des Herrn, die den Judas- bzw. den
Jakobusbrief geschrieben haben.

Ja, und es kommt dazu: Der Schreiber des Hebraerbriefes ist ein Jude. Ja, wir

haben gelesen in Kapitel 1:



1 Nachdem Gott vielfiltig und auf vielerlei Weise ehemals zu den
Vatern geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tag zu uns
geredet im Sohn,

Zu uns Juden. Und er gehoérte nicht zum engsten Kreis der ersten Jinger. Das
wird deutlich aus 2 Vers 3. Denn er spricht hier von dem Herrn Jesus, der das
Evangelium verkindigt hatte:

3 Wie werden wir entfliehen, wenn wir eine so grofBe Errettung
vernachlassigen - [jetzt kommt's] die den Anfang der Verkiindigung
durch den Herrn empfangen hat und uns von denen bestatigt worden
ist, die es gehort haben,

Also der Schreiber des Hebraerbriefes war nicht einer von den ersten, die es
gehoért hatten, wie z.B. die zwdlf Apostel, aber hat es bereits von denen
gehdrt. Und das passt natlrlich zu Paulus.

Dann ist er weiter ein Bekannter und Gefahrte von Timotheus. Das geht hervor
aus 13,23 und er sendet GruBe aus Italien 13 Vers 24. Ja, und das weist eben
daraufhin, dass dieser Brief in Rom geschrieben wurde, und zwar als Paulus
dort 2 Jahre gefangen war. Die Apostelgeschichte endet ja mit den 2 Jahren
der Gefangenschaft in Rom. Und da hat Paulus eben nicht nur den Epheser-,
Kolosser-, Philipper- und Philemonbrief geschrieben, sondern eben auch den
Hebraerbrief. Und so in der Kirchengeschichte wurde vorgeschlagen, die
wichtigsten Vorschldage waren, Barnabas hatte das geschrieben. Aber das ist
eine reine Vermutung, die eben nicht solche wichtigen Argumente hat wie
Paulus, und dann auch eben Paulus. Ja, aber Paulus wird sogar bestatigt
innerbiblisch durch den 2. Petrusbrief. Es gibt einen Brief an Juden, an Hebraer
von Paulus, der gehdért zu den Schriften und der behandelt das Thema: Achtet
die Langmut des Herrn flr Errettung.

Ja, und so kann man den Hebrderbrief eben verstehen, warum er eine so
gewaltige Weisheit aufweist, wie das eben insbesondere der Apostel Paulus von
Gott bekommen hatte. Und dann kommt dazu: Dieser Brief erwahnt zwar
Paulus nicht - warum? Ja, Paulus war nicht Apostel flr die Juden. Galater 2
macht klar: Petrus und Johannes haben ihm die Hand gegeben und auch

Jakobus. Sie hatten den Auftrag, speziell unter den Juden, unter der

-7 -



Beschneidung. Paulus hat einen besonderen Auftrag fir die Vorhaut, fir die
Heiden. Aber - sagten sie ihm - er soll auch immer gut darauf achten eben
auch fur die Juden. Kénnen wir das kurz nachlesen. Galater 2 Vers 7:

7 sondern im Gegenteil, als sie sahen, dass mir das Evangelium der
Vorhaut anvertraut war, [Also das Evangelium flr die, die die Vorhaut
haben, das sind Heiden.] wie Petrus das der Beschneidung s (denn der,
der in Petrus fiir das Apostelamt der Beschneidung gewirkt hat, hat
auch in mir in Bezug auf die Nationen gewirkt), ¢ und als sie die Gnade
erkannten, die mir gegeben ist, gaben Jakobus und Kephas und
Johannes, die als Saulen angesehen wurden, mir und Barnabas die
Rechte der Gemeinschaft, damit wir unter die Nationen, sie aber unter
die Beschneidung gingen; 10 nur dass wir der Armen gedenken sollten,
was ich mich auch zu tun befleiBigt habe.

Und wir sehen dann im Rdédmerbrief und auch im 2. Korintherbrief, dass Paulus
sich ganz besonders um die Armen unter den Juden bemuUht hat, so dass es
Sammlungen gab unter den Nationen flr die Armen unter den Juden. Und
dann kommt hinzu Rémer 1 Vers 16:

16 Denn ich schame mich des Evangeliums nicht, denn es ist Gottes
Kraft zum Heil jedem Glaubenden, sowohl dem Juden zuerst als auch
dem Griechen.

Und hier wird klar gesagt von Paulus: Es gibt eine Prioritat in der Evange-
liumsverklindigung, die Judenmission. Gewaltig, nicht wahr. Es gibt ja Leute,
die lehnen Judenmission ab. Ja, also Glaubige, die meinen, Judenmission, da
soll man warten, Gott kommt selber mit seinem Volk, seinem irdischen Volk,
zum Ziel. Véllig falsch. Ich spreche schon gar nicht von der EKD in Deutsch-
land, das ist ja eine Schande flr sich. Die lehnen ja sogar die messianischen
Juden ab, ja. Und jegliche Mission unter Juden wird abgelehnt von hohen
Stellen her. Ja. Und Paulus sagt: Nein, eine Prioritdat, den Juden zuerst, als
auch den Griechen. Und das zeigt er in der Apostelgeschichte. Man lese nur die
4 Missionsreisen, Apostelgeschichte 13. Wo Paulus hinkommt, besucht er
zuerst die Synagoge. Und wenn es keine gibt, wenigstens einen

Frauengebetskreis wie in Philippi, einen jludischen Frauengebetskreis. Dort fand

-8 -



Paulus jeweils einen Brickenkopf, um von dort aus dann das Evangelium zu
den Nichtjuden zu bringen. Er hat das auch so selber durchgefthrt. Und darum
hatte er ein besonderes Anliegen, auch im Blick auf das judische Volk. Und er
sagt ja in Rédmer 9: Ein standiger Schmerz geht durch sein Innerstes, weil er
mochte, dass seine Brider nach dem Fleisch den Messias erkennen. Und das
drickt sich eben darin aus und gerade auch in der Abfassung des
Hebraerbriefes. Er hat ein ganz besonderes Anliegen in Bezug auf das judische
Volk. Aber er war kein Apostel der Juden und darum erwahnt er sich auch hier
nicht 'Paulus, Apostel', sondern er beginnt mit dem Herrn Jesus. Und es kommt
hinzu, dass er — wie in keinem Brief sonst — den Herrn Jesus 'Apostel' nennt,
der Gesandte, ja, Hebraer 3 Vers 1:

1 Daher, heilige Briider, Genossen der himmlischen Berufung,
betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres Bekenntnisses,

Da hat naturlich 'Apostel' eine ganz andere Bedeutung. Er ist der Sohn Gottes,
der Gesandte vom Vater, als Messias in die Welt gekommen. Und da kann er
erst recht nicht seine Bezeichnung als Apostel erwahnen. Das geht grad gar
nicht. Und so hat es eine besondere Bedeutung, warum er eben, ohne seinen
Namen zu nennen, grad mit der Herrlichkeit des Messias Jesus beginnt.

Und was ganz typisch ist in diesem Brief, immer wieder sagt er: Lasst uns.
Lasst uns. Lasst uns. Das ist nicht die Sprache typischerweise fiir den Apostel.
Nicht wahr, wir sehen, wie Paulus in den andern Briefen oft in aller Deutlichkeit
etwas einfach befiehlt: So ist es. Ich will nun, dass - ja — die Manner an jedem
Ort beten z.B. 1. Timotheus 2 Vers 8. Aber hier sagt er: Lasst uns. Er tritt nicht
als Apostel auf gegeniber dem judischen Volk, sondern als Lehrer. Und ein
Lehrer ermutigt: Lasst uns. SchlieBt sich selber mit ein. Lasst uns, so macht er
als Lehrer Mut in diesem Brief.

Es kommt dazu, dass hier in diesem Brief ein besonders schdnes literarisches
Griechisch gesprochen wird. Paulus konnte ganz unterschiedlich sprechen, je
nach Gruppe, zu denen er redete. Z.B. die Rede auf dem Areopag in Athen, die
muss man mal im Griechischen analysieren. Da fallt auf: Oh, eine solche
Konzentration von Optativen. Optativ ist eine spezielle Verbform im Altgriechi-

schen. Es ist nicht wichtig, dass man jetzt wei3 genau, was das bedeutet. Aber

-9 -



einfach, um zu sagen, das ist eine Form, die im Griechischen vor 2000 Jahren
in der gesprochenen Sprache sehr selten verwendet wurde. Aber so ein
bisschen schdénes Griechisch, da verwendet man die Optativ-Form. Und gerade
in Athen spricht er so, dass die Athener sich ganz zu Hause flhlten, ja. Es war
nicht, um die Leute so einzulullen. Aber er hat so gesprochen, dass es den
Personengruppen gut entsprach. Er hat Klartext gesprochen, es war nicht
einfach Rhetorik, um die Leute so eben um den Finger zu wickeln. Und nun,
hier spricht er ein schones literarisches Griechisch, und zwar ein Griechisch,
das sehr stark von der griechischen Ubersetzung der Septuaginta ... Das ist die
lteste griechische Ubersetzung des Alten Testaments, in Alexandria von Juden
im 3. Jahrhundert vor Christus verfertigt. Also ein Griechisch, das sehr stark
gepragt wird von dieser Septuaginta-Ubersetzung. Und das zeigt auch wieder,
jemand der im Judentum wirklich voll und ganz zu Hause war. Ja.

Und damit haben wir eben 14 Paulusbriefe im NT: 2 x 7. Und dann gibt es noch
7 weitere Briefe der Apostel und Propheten im NT, 21 insgesamt. Also es ist
nicht so eine krumme Zahl, 13 Paulusbriefe, 1 wissen wir nicht und dann noch
so 7. Nein, es sind wirklich 2 x 7 und 7 und das gibt diese Gruppe der 21
Briefe, die der Herr Jesus in Johannes 16 angeklindigt hat: Der Heilige Geist,
wenn er kommt, wird er euch in die ganze Wahrheit fihren. Das hat sich
besonders mit den Lehrbriefen des Neuen Testaments, zu denen auch der
Hebraerbrief gehort, erfillt.

Ja und nach dieser Einleitung ... Ich geb zu, die Einleitung ist ziemlich lange,
aber ich troste mich immer mit dem Buch der Spriche. Da gibt Salomo zuerst
eine Einleitung von 9 Kapiteln und dann kommt der Hauptteil ab Kapitel 10.

Ja, Kapitel 1, ich lese nochmals:

1 Nachdem Gott vielfaltig und auf vielerlei Weise ehemals zu den
Vatern geredet hat in den Propheten,

Im Griechischen ist das so schén formuliert. Die haben 5 x den Buchstaben 'Pi’.
Das ist schon ein besonderer Buchstabe, ja, ein Explosivlaut: P Pi. Und das
liest sich also als Stabreim. Ein Stabreim ist z.B. etwas ganz Profanes: Mann
und Maus. Ja, Mann beginnt mit 'M' und Maus beginnt mit 'M'. Das ist ein

Stabreim, Mann und Maus. Haus und Hof ist ein Stabreim H und H, Haus und

- 10 -



Hof. Und hier: ‘polymeros, kai polytropos, palai ho theos lalesas tois patrasin
en tois prophetais’. Das ist dieses, was ich hier auf dem Skript wortlich
Ubersetzt habe: Vielfach und vielfaltig ehemals der Gott hat gesprochen zu den
Vatern durch die Propheten. Es geht fast auf auf Deutsch. Dreimal hab ich V',
aber leider kann man ehemals nicht vehemals sagen und Propheten kann man
nicht Vropheten sagen. Aber darum habe ich es so unterstrichen. Jedes Mal
'Pi': vielfach und vielfaltig.

Also so ein ganz erhabener Beginn. Er spricht nicht von sich als Paulus, dem
Kleinen. Nein, er spricht gar nicht von sich, nur von dem Herrn Jesus, und zwar
indem er einen Rlckblick macht auf das AT, wie Gott eben in friiheren Zeiten
des Alten Testaments gesprochen hat, und zwar zwei Dinge: Vielfach, d.h. zu
so vielen Gelegenheiten hat Gott gesprochen, sich geoffenbart, das ist vielfach.
Und vielfaltig heiBt, Gott hat auf ganz verschiedene Arten gesprochen. Er hat
gesprochen durch Trdume, durch Visionen, aber dann auch durch Lieder. Und
zwar, David am Ende seines Lebens in 2. Samuel sagt er: Der Geist Gottes
habe seine Psalmen inspiriert. Und Gott hat durch diese Lieder direkt
gesprochen. Und dann auch durch Erzahlungen. Nicht wahr, das erste Buch
Mose, das erzahlt, wie die Welt entstanden ist und die Erschaffung der ersten
Menschen und dann die nachsten Generationen bis zur Sintflut und dann bis
auf Abraham und schlieBlich die Josephsgeschichte, bis sie in Agypten
ankommen, das ist Erzahlung. Aber Gott hat sich durch diese Erzahlung
geoffenbart, eine ganz andere Art als Traume oder Visionen. Dann auch durch
Spruche. Wenn man denkt, eben speziell das Buch der Spriiche, aber viele
Spriche gibt es auch in den andern Blchern. Dann auch Gedichte,
Prophezeiungen. Jesaja z.B., 66 Kapitel, aber das meiste sind Prophezeiungen.
Und dann Belehrungen. Wenn man denkt an all die Belehrungen im 5. Buch
Mose, wo Mose als Lehrer des Volkes spricht, oder das Buch Prediger, wo
Salomo als alter Mann das Volk belehrt und sagt: Wiederholt nicht meine
Fehler, die ich gemacht habe in meinem Leben. Da trat er auf als Prediger, als
Lehrer. Und viele, viele weitere Arten. Das ist diese Vielfalt der Heiligen Schrift.
Also Gott hat nicht nur oft gesprochen, sondern auch ganz vielfaltig. Ja

ehemals zu den Vatern, zu den Vorfahren. Und das geschah durch die

-11 -



Propheten. Aber - sagt der Hebrderbrief - und dann kam die totale Wende:
Gott hat gesprochen am Ende dieser Tage im Sohn. Ich habe hier auf dem
Skript vermerkt: Es heif3t ja, Gott hat durch die Propheten geredet. Griechisch
'dia’ das bedeutet hier: Sie waren Werkzeuge, das Mittel, das Sprachrohr. Aber
wenn es um den Sohn geht, dann sagt der Hebraerbrief: Gott hat im Sohn
geredet ‘en hyo'. Und das ist ganz wichtig: Der Sohn war nicht einfach das
Mittel, das Sprachrohr, sondern Gott hat im Sohn, d.h. in der Person des
Sohnes gesprochen, also nicht nur durch ihn. Es ist auch absolut
bemerkenswert, dass der bestimmte Artikel vor 'Sohn' im Griechischen fehlt.
Also es heiBt 'er hat gesprochen in Sohn', nicht 'in dem Sohn', sondern 'in
Sohn' ganz woértlich: in Sohn. Und durch den fehlenden Artikel kann man im
Griechischen oft den Inhalt, das Wesen hervorheben und betonen: Im Sohn
hat er gesprochen, also nicht durch Propheten, nicht einfach ein Prophet mehr.
Sondern jetzt hat Gott in der Person des Sohnes zu uns gesprochen. Nicht der
Vater ist gekommen, nicht der Heilige Geist ist gekommen, sondern der Sohn
ist gekommen, um zu uns zu sprechen.

Und nun ist es ganz wichtig, es heiBt hier: Er hat zu uns geredet am Ende
dieser Tage. Wieder ein Beispiel, um zu zeigen, wie wichtig es ist, dass man die
Bibel genau liest. Da haben manche gesagt: ,Seht ihr, Endzeit, das ist nicht
erst heute, Endzeit ist schon seit 2000 Jahren. Die Endzeit hat begonnen mit
dem, dass Jesus Christus vor 2000 Jahren kam. Hier steht ja: am Ende der
Tage." Und wirklich, im AT 'am Ende der Tage', das ist doch ein ganz typischer
Ausdruck fur die Endzeit. Schlagen wir mal auf Hesekiel 38 + 39, da wird Gog
und Magog beschrieben, der endzeitliche Feind, der aus dem Norden Israel
angreifen wird, und zwar aus dem duBersten Norden. Von Israel aus gesehen
ist das Russland. Nicht wahr, man kann mit dem Finger raufgehen von
Jerusalem, dann kommt man da bei Moskau durch und dann weiter bis zum
Nordpol. Aber dort wohnt niemand. Das letzte Land ist Russland. Und Rosch
kommt aus dem &uBersten Norden, sagt Hesekiel 38. Und wann werden die
angreifen. Und das steht in Vers 16. 38,16:

16 Und du [du Rosch] wirst wider mein Volk Israel hinaufziehen wie eine

Wolke, um das Land zu bedecken. Am Ende der Tage wird es

-12 -



geschehen, dass ich dich heranbringen werde wieder mein Land, auf
dass die Nationen mich erkennen, wenn ich mich an dir, Gog, vor ihren
Augen heilige.

Ja also: In der Endzeit wird dieser Angriff kommen. Das ist noch nicht erflllt
Hesekiel 38/39. Und alle die, die glauben, dass wir in der Endzeit leben,
wissen: Dieser Angriff von Russland - aus dem auBersten Norden - wird in der
Zukunft noch eine wichtige Rolle spielen. Nun, wir leben in der Endzeit. Aber
die sagen: ,Ach was, wir leben in der Endzeit. Seit 2000 Jahren sind wir in der
Endzeit. Und der Hebraerbrief sagt ja das klar." Ja aber, am Ende der Tage
bedeutet immer diese besonderen Ereignisse grad im Zusammenhang mit der
Wiederkunft Christi. Noch eine Stelle, Daniel 8. Nicht wahr, da haben wir auch
wieder diesen Ausdruck in Vers 17:

17 Und er trat an den Ort, wo ich stand; und als er herzutrat, erschrak
ich und fiel nieder auf mein Angesicht. Und er sprach zu mir: Merke
auf, Menschensohn, denn das Gesicht geht auf die Zeit des Endes!

Und so erfahren wir, also diese Prophetie in Daniel geht dann schlieBlich auf die
Endzeit. ,Was Endzeit. Die Endzeit ist seit 2000 Jahren und der Hebrderbrief
macht es uns klar.™ Und dann, was muss man sagen? Dann muss man sagen:
So jetzt lest die Bibel genau. Hier steht nicht 'er hat zu uns geredet am Ende
der Tage', sondern 'am Ende dieser Tage'. Ja, um welche Tage geht es? Diese
lange Zeit, in der Gott vielfach und auf vielfaltige Weise zu den Vater geredet
hat in den Propheten. Das ist das AT. Und am Ende dieser Tage - des Alten
Testaments - hat Gott durch den Messias Jesus, den Sohn Gottes, zu uns
geredet. Nicht die Endzeit hat begonnen. Aber das AT ist abgeschlossen. Das
ist der Punkt. Das Ende 'dieser Tage' meint die Tage, in der die Propheten
geredet haben im AT und diese Epoche ist abgeschlossen mit dem Kommen
des Messias. Und Rémer 10 Vers 4 sagt: Christus ist des Gesetzes Ende jedem
Glaubenden zur Gerechtigkeit. Also genau, sorgdfaltig lesen. Und Bibelstellen im
Alten und im Neuen Testament, die von der Endzeit sprechen, die meinen
wirklich die Endzeit. Und zwar kdnnen wir das anhand verschiedener Stellen
ganz klar im Text belegen: Das ist die Zeit, in der das judische Volk heimkehrt

aus allen Vélkern. Nochmals Hesekiel 38: Gog wird in der Endzeit, am Ende der

- 13 -



Tage, Israel angreifen. Und was wird das flr eine Epoche sein? Schauen wir
mal Hesekiel 38 Vers 8:

8 Nach vielen Tagen sollst du heimgesucht werden: Am Ende der Jahre
sollst du in das Land kommen, das vom Schwert wiederhergestellt, das
aus vielen Vodlkern gesammelt ist, auf die Berge Israels, welche
bestidndig verodet waren; und es ist herausgefiihrt aus den Volkern,
Aha. Also der Angriff von Russland wird sein in einer Zeit, wo das judische Volk
aus vielen Voélkern nach Hause kehrt. Und das ist in unserer Zeit geschehen
seit 1882. Aus 130, es gibt sogar solche, die sagen 140 verschiedenen Landern
aus allen 5 Kontinenten sind Juden millionenfach zurtckgekehrt ins Land der
Vorfahren. Und in der Zeit davor war das Land eine Wiste. Genau, wie es hier
heiBt: die Berge Israels, welche bestandig verddet waren. Und dann steht
weiter: Sie werden gesammelt auf die Berge Israels. Nun 'die Berge Israels' in
der Bibel, die befinden sich zur Hauptsache in der sogenannten Westbank, im
Westjordanland. Das ist das sogenannte 'besetzte Gebiet', ja. Und die UNO
sagt: Die Juden haben dort nichts verloren. Aber seit 1967, seit dem 6-Tage-
Krieg, als die Araber Israel zum zweiten Mal versuchten, auszurotten, hat
Israel die Westbank, das Westjordanland, erobert — mit diesen Bergen. Und
dann hat die israelische Regierung gesagt: Juden sollen dort Siedlungen
grinden. Wir werden schon Land den Arabern zuriickgeben, Land flr Frieden,
um mit ihnen einen Deal auszuhandeln, aber wir werden nie mehr alles
zurlickgeben, denn das ware ja Selbstmord. Strategisch braucht man die Berge
Israels in der Westbank, um Israel Uberhaupt verteidigen zu kénnen. Denn das
Land Israel ist ja sonst ein ganz schmaler Streifen vom Mittelmeer, bis die
Westbank im Westen beginnt. Da ist man, in kirzester Zeit ist man mit einer
Armee durch, beim Mittelmeer. Man braucht, man sagt eben 'strategische
Tiefe'. Und darum wurde gesagt: Geht in die Westbank, grindet Siedlungen.
Und da wurden also ganz viele strategische Siedlungen gegriindet und
besiedelt. Und da steht: aus vielen Vdlkern gesammelt auf die Berge Israels,
welche bestandig verddet waren. Und heute sind, Hunderttausende von Israelis
wohnen auf diesem Gebiet der sogenannten Westbank. Das war das Herzland

Israels im AT ubrigens. Nicht wahr, da befinden sich all die wichtigen Stadte,

-14 -



wie Jerusalem, Bethlehem, Hebron, Sichem und Shilo usw. usf., alles dort. Ja,
also Endzeit ist wirklich die Zeit, in der das judische Volk zurtickkehrt, und zwar
insbesondere auf die Berge Israels zuriickkehrt. Aber vor 2000 Jahren war das
nicht diese Art von Endzeit, sondern das Ende der alttestamentlichen Zeit,
insofern Endzeit des alten Testaments.

Ja, gehen wir weiter. Und nun, wenn hier der Herr Jesus als Sohn Gottes
vorgestellt wird, der das AT abgeschlossen hat, zum Hd&hepunkt geflihrt hat,
dann werden sieben Herrlichkeiten seiner Person vorgestellt. An dieser Stelle
muss ich noch etwas Wichtiges erklaren. Es gibt ja manche, die denken: Das
geht ja gar nicht. Da sprecht ihr, dass durch den Messias alles so anders
geworden ist gegenlber dem AT. Das ist ja quasi wie ein Verwerfen des Alten
Testaments. Uberhaupt nicht. Der Hebréerbrief zeigt, das AT steht 100 Prozent,
aber es weist in all diesen Schattenbildern hin auf Jesus Christus und er ist
jetzt gekommen, um die Erflllung zu bringen. Aber diese Schattenbilder, die
brauchen wir unbedingt, um die Wirklichkeit verstehen zu kénnen. Genau das
erklart uns der Hebraerbrief, wie wichtig das AT ist. Es kommt dazu: Im AT
wurde gesagt, dass Gott einmal ein neuest Testament machen wird. Also das
war schon klar alttestamentlich, ndmlich in Jeremia 31,31. Ja, wenn Gott von
einem neuen Bund spricht, von einem neuen Testament, dann muss das schon
eine Bedeutung haben, dann kann das AT nicht das Letztliche sein, sondern es
war eben der Hinweis auf das, was der Messias einmal bringen wirde. Und
jetzt ganz wichtig: In dem rabbinischen Kommentar 'Kohelet' zu dem Buch
Prediger, das ist ein wichtiger mittelalterlicher Kommentar, dort steht: 'Man
kann die Thora, die wir in der heutigen Zeit lernen, kann man nicht vergleichen
mit der Thora, die der Messias uns einmal bringen wird." Interessant. Im
Judentum selber war die Erwartung, dass der Messias eine neue Thora bringt,
auf einer Héhenstufe, d.h. die Erflllung, nicht nur das Schattenbild. Das ist der
Punkt. Das wertet das AT nicht ab, sondern macht klar: Das waren alles
Hinweise, Schatten, auf den Messias, aber er sollte einmal die Erflllung
bringen. Und das zeigt uns gerade der Hebraerbrief.

Und nun werden uns sieben Herrlichkeiten des Herrn Jesus vorgestellt: Erstens

wir haben gelesen Vers 2:

_15_



2 ... den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge,

Was bedeutet das? Das bedeutet, dass der Messias als Mensch alles erben
wird. Was heiBt 'alles'? 'Alles' hei3t alles, so einfach: also nicht nur das Land
Israel, sondern auch die ganze Erde; nicht nur die ganze Erde, sondern auch
das ganze Universum; und nicht nur das ganze Diesseits, sondern auch das
ganze Jenseits. Er nimmt alles in Besitz. Aber wichtig: als Mensch. Wir werden
gleich sehen, er ist auch der Schopfer, das ist die zweite Herrlichkeit, die hier
erwahnt wird:

2 ... den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, durch den er auch die
Welten gemacht hat;

Also er ist der Schopfer. Als Schoépfer gehdrt ihm sowieso alles. Aber hier wird
gesagt, er ist der Erbe aller Dinge und das betont, dass er das ist als Mensch.
Nicht wahr, das ist ein sehr wichtiger Punkt: Der Sohn Gottes wurde ein
wirklicher Mensch. Und das AT machte klar, dass der Messias ein richtiger
Mensch sein wirde. Jesaja 9 Vers 6: Ein Kind ist uns geboren. Das macht klar,
der Messias, von dem die Rede ist, nachher hei3t es, man nennt seinen Namen
wunderbarer Berater, starker Gott, Vater der Ewigkeit und Furst des Friedens,
vier Doppelnamen. Das ist der Messias. Das haben auch die Rabbiner friher
gelehrt. Und da heiBt es: Ein Kind ist uns geboren. Er wilirde also als richtiger
Mensch in die Welt kommen, aber gleichzeitig Gott sein, denn der zweite dieser
vier Doppelnamen aus Jesaja 9 ab Vers 6 sagt: 'El gibor' — 'starker Gott'. Nun,
Gottheit und Menschheit des Messias, das gehort zusammen, unzertrennlich.
Aber wir kdnnen jetzt unterscheiden, nicht wahr, er ist Gott und Mensch in
einer Person, er ist nicht zwei Personen. Er ist eine Einheit. Aber wir mlissen es
doch unterscheiden und betonen, z.B. am Kreuz gestorben ist der Herr Jesus
als Mensch. Gott kann nicht sterben, Gott ist unsterblich, sagt 1. Timotheus 6
Vers 16. Aber als Mensch konnte er sterben. Als Mensch ist er wieder
auferstanden. Als Mensch ist er aufgefahren und hat sich als Mensch auf die
rechte Seite Gottes gesetzt. Und genau darauf kommen wir noch. Und so hat
er als Mensch das Anrecht bekommen auf die ganze Schépfung. Aber dann
wird erklart als zweite Herrlichkeit — natlrlich als Gott gehért ihm sowieso

schon alles, darum wird gesagt, er ist der Schépfer, so ausgedrickt: durch den

-16 -



er auch die Welten gemacht hat. Nun in 1. Korinther 8 Vers 6, kbnnen wir das
aufschlagen, da steht:

6 ... flr uns ist ein Gott, der Vater, von welchem alle Dinge sind, und
wir fiir ihn, und ein Herr, Jesus Christus, durch welchen alle Dinge
sind, und wir durch ihn.

Hier wird der Unterschied gemacht: Alles kommt von Gott, dem Vater, aber
alles ist gemacht durch den Herrn Jesus Christus. Das bedeutet: Die Plane
kommen vom Vater und der Sohn war der Ausfihrende in der Schépfung. Und
das ist in Ubereinstimmung mit Johannes 1 Vers 1, wo Johannes sein
Evangelium so eréffnet:

1 Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort
war Gott. 2 Dieses war im Anfang bei Gott. 3 Alles wurde durch
dasselbe, und ohne dasselbe wurde auch nicht eines, das geworden
ist.

Also hier wird der Herr Jesus genannt 'das Wort'. Das erkennen wir ganz klar,
in Vers 14 heiB3t es dann:

14 Und das Wort wurde Fleisch und wohnte unter uns (und wir haben
seine Herrlichkeit angeschaut, eine Herrlichkeit als eines Eingeborenen
vom Vater) voller Ghnade und Wahrheit.

Das Wort ist Jesus Christus: Im Anfang 'war' das Wort, nicht 'wurde' das Wort,
war '‘em’ das bedeutet als Durativ 'fortdauernd war er'. Er war im Anfang schon
da. Und das Wort war bei Gott, das zeigt die Gemeinschaft zwischen dem Sohn
und dem Vater. Und dann wird uns erklart: Und das Wort war Gott, der Sohn
ist Gott, so wie der Vater. Dieses war im Anfang bei Gott. Und jetzt kommt es:
Alles wurde durch dasselbe. Oder man kann auch Ubersetzen: Alles kam durch
dasselbe ins Dasein. Jeder Zeuge Jehovas, der ja einen anderen Jesus
verklindigt, die sagen Jesus sei der Engel Michael, der Mensch geworden sei
und darum dirfe man auch nicht zu Jesus Christus beten, das ware ja
Gotzendienst. Also die sagen: Ja, natlrlich, Jesus Christus hat alles erschaffen.
Er war der Werkmeister nach Spruche 8, aber er selber sei die erste Schépfung
von Jehova gewesen. Jehova, das ware Gott Vater nach ihrer Erkléarung, habe

den Sohn erschaffen und dann habe der Sohn alles weitere erschaffen. Tja und

_17_



was steht hier: Alles kam ins Dasein durch dasselbe, durch das Wort. Dann
sagen sie: Ja natdrlich, alles. Ja, also alles? AuBBer Jesus Christus naturlich, er
ist die erste Schopfung. Und dann sagen Sie: Aber alles heiBt doch alles. Ja,
aber nicht immer, manchmal braucht man alles im Sinn 'fast alles', ja. Und das
hat schon was flr sich. Z.B. heiBt es in Rdmer 3,22-23: Alle haben gesiindigt
und erreichen nicht die Herrlichkeit Gottes. Aber es gibt einen Menschen, der
nie gesundigt hat, der Herr Jesus. Also alles bedeutet wirklich 'fast alle'
Menschen. Ja, aber darum schreibt Johannes dort kein Ende des Satzes. Er
sagt: Alles kam ins Dasein durch dasselbe und ohne dasselbe kam auch nicht
eines ins Dasein, das ins Dasein gekommen ist. So, jetzt haben wir's. Hier
erklart er, wie einst in einem amerikanischen Gerichtsfall, wo das Wort 'alles’
definiert werden sollte und die Richter haben gesagt: ,The world all include
anything, but exclude nothing." Das Wort 'alles' schlieBt jedes Ding ein und
kein Ding aus, das ist mathematisch formuliert, ja. In der Alltagssprache
spricht man 'alles' nicht immer mathematisch. Das ist wichtig, Sprache ist nicht
einfach gleich Mathematik. Aber wenn's nétig ist, dass man ganz eindeutig sein
muss, dann kann man mit der Sprache auch mathematisch formulieren. Und
das erklart, warum das Johannesevangelium, das eigentlich so einfach
geschrieben ist mit nur 800 Wértern, ja, mit 800 Wdrtern kommt er flr's
Evangelium aus, so kompliziert: Alles kam durch dasselbe ins Dasein und ohne
dasselbe kam auch nicht eines ins Dasein, das ins Dasein gekommen ist. Um
wirklich zu sagen: Hier bedeutet 'alles' wirklich alles. Alles ist eingeschlossen,
nichts ausgeschlossen. Wenn Jesus Christus die erste Schdépfung von Jehova
ware, dann gabe es ein Ding, das ins Dasein gekommen ist ohne ihn, aber das
gibt’s nicht. Und damit ist klar: Er ist absolut ewig und darum der Name Jahwe
bezieht sich auf ihn. Der Name Jahwe wird im NT nirgends so erwahnt, aber
sehr oft, wenn aus dem Alten Testament zitiert wird im Neuen und da kommt
das Wort Jahwe - die Zeugen Jehovas wirden sagen Jehova mit der falschen
Aussprache. Aber das ist egal, man muss nur das Richtige meinen. Wenn im AT
eben Jahwe vorkommt, dann steht im NT Kyrios, Herr, ja. Es ist interessant,
wir haben gerade vorhin gelesen 1. Korinther 8 Vers 6: Alle Dinge sind von

Gott, dem Vater, und durch unseren Herrn Jesus Christus. Es gibt mehr Stellen

- 18 -



im NT, wo der Vater 'Gott' genannt wird, ja. Aber es gibt mehr Stellen im NT,
wo der Sohn 'Herr' genannt wird und 'Herr' im Sinn von Jehova, Jahwe. Merken
wir, das Wort 'Gott' wird ja manchmal auch gebraucht, nicht wahr, in etwas
anderem Sinn, der Teufel wird genannt 'der Gott dieser Welt', ja. Und flr die
Welt hat er den obersten Stellenwert. Im AT werden sogar manchmal die
Richter genannt 'Goétter' — '‘Elohim’, ja, in den Psalmen und auch in 2. Mose. Ja,
aber Jahwe, das ist dann ganz eindeutig. Und dieser Name wird auch nie
benutzt fur falsche Goétter. Falsche Goétter werden auch im AT ‘Elohim' genannt,
ja, das Wort flr Gott. Und nun, es ist im NT sehr typisch, dass der Vater Gott
genannt wird und der Sohn Herr, aber beides betont die Gottheit, und zwar
Herr ganz speziell den Namen Jahwe. Und, es kommt dazu hier in Johannes 1:
Im Anfang war das Wort. Jetzt muss man wirklich judisch denken. Wann
benutzt man diese Wort 'Wort' im Judentum? Das Wort war Gott. Ja in den
aramaischen Targumin, die sind zu finden in allen Rabbinerbibeln. Die nennt
man Hebrdisch ... Da hat man den hebraischen Text und daneben die ganz
alten Ubersetzungen des Alten Testaments auf Aramadisch. Und die nennt man
Targumin. Und in den Targumin wird der Name Jahwe nicht geschrieben. Aber
sehr oft wird das dann genannt '‘Memra Dadonai' — 'das Wort des Herrn'. Also
das 'Wort' - 'Memra’ ist in der rabbinischen Sprache ganz speziell ein Ausdruck
fir Jahwe. Und jetzt im Johannesevangelium: Im Anfang war das Wort.
'‘Memra' - das ist Jahwe. Und Memra war bei Gott und Memra war Gott. Und
dann Vers 14: Und Memra wurde Fleisch. Ja. Das ist der Sohn, der eben ewiger
Gott ist und alles erschaffen hat. Nun, hier hat Paulus - ich sag jetzt das ganz
klar, auch wenn das manche argern wird, wenn sie den Livestream spater sich
anhoéren, — Paulus hat hier als zweite Herrlichkeit vorgestellt: durch den er
auch die Welten gemacht hat, weil der Sohn der Ausflihrende war, als diese
Erde geschaffen wurde und die Menschen, die Pflanzen und die Tiere. Aber
auch, als Gott die Galaxien erschaffen hat, das hat der Sohn Gottes
ausgeflihrt. Auch die entferntesten Galaxien im Weltall, alles hat er erschaffen.
Warum steht hier 'die Welten', warum nicht einfach 'die Welt'. Nun 'die Welten'
bedeutet das diesseits und das Jenseits. Also der Herr Jesus hat nicht nur diese

sichtbare Schépfung des Universums erschaffen, sondern er hat auch das

-19 -



Jenseits erschaffen, den Himmel im Jenseits. Der Himmel ist nicht ewig, nur
Gott ist ewig. Und so hat der Herr Jesus auch den Himmel erschaffen im
Jenseits und auch die ganze Engelwelt im Jenseits hat er erschaffen. Darum, er
ist der, der die Welten gemacht hat.

Und dann kommt die dritte Herrlichkeit. Auf dem Blatt habe ich das so
aufgeschrieben: die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit. Die alte Elberfelder hatte
hier Abglanz seiner Herrlichkeit und dann eine schdne FuBnote: 'eigentlich
Ausstrahlung'. Warum hat man nicht gleich die FuBnote in den Text genom-
men? Es muss heiBen: Ausstrahlung. Und das ist schdn, in der CSV Revision
von Hlckeswagen, die haben das dann in den Text genommen, welcher die
Ausstrahlung seiner Herrlichkeit ist. Nicht wahr, ich hab dann immer hier, wenn
ich das vorgelesen habe in meiner alten Elberfelder, habe ich immer
Ausstrahlung gelesen. Abglanz, das geht grad gar nicht, sondern das bedeutet,
dass eben das Licht durch ihn ausgestrahlt wird. Ein Abglanz, das ist viel zu
wenig. Er ist die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit. Und das bedeutet: Gott
offenbart sich durch den Sohn. Gott ist unsichtbar. 1. Timotheus 6 Vers 16
sagt: der ein unzugangliches Licht bewohnt, den keiner der Menschen je
gesehen hat noch sehen kann. Gott in seiner absoluten Gottheit kann vom
Geschopf nicht wahrgenommen werden. Und darum steht auch in 2. Mose 30:
Nicht kann ein Mensch mich sehen und leben. Wer Gott sehen wirde, musste
sofort eben sterben. Und in Johannes 1 Vers 18 dort heiBt es nochmals:
Niemand hat Gott jemals gesehen. Der eingeborene Sohn, der in des Vaters
SchoB ist, der hat ihn kundgemacht. Und da hat man schon ein Problem, nicht
wahr Jesaja 6. Dort heiBt es doch ganz klar, der Prophet sagt: Da sah ich den
Herrn [Jahwe] auf hohem und erhabenem Thron und Serafim standen. Und sie
sagen: Heilig, heilig, heilig ist der Herr Zebaot, Adonai [also Jahwe im
Hebraischen] der Heerscharen. Der hat doch Gott gesehen, das steht ja ganz
klar dort. Korrekt, er hat Gott gesehen. Aber, immer an all den Stellen, wo
Menschen Gott gesehen haben im AT, haben sie doch nicht Gott gesehen. Wie
geht das? Also das ist jetzt schon ein bisschen jesuitisch, kdnnte man sagen,
ja. Nein, die haben Gott gesehen, aber Gott hat sich geoffenbart in einer

sichtbaren Form, die fir den Menschen ertraglich war. Nicht wahr, Gott selber,

-20 -



Jahwe, kam zu Abraham auf Besuch. Und er meinte, es seien 3 Wanderer, die
da kommen. Aber nachher stellt sich heraus, es war Jahwe, der Ewige, und
zwei Engel. Und Abraham meinte, es sind Wanderer und ist sofort hinge-
gangen, hat sie eingeladen zum Essen. Ubrigens nicht so, dass er dann gesagt
hat: Sarah, wir haben 3 Leute da, jetzt musst du. Nein, er ist hingelaufen, hat
ein Kalb geschlachtet, zubereitet. Wow, ja, also die mussten schon ein bisschen
warten. So wie man sein Restaurant, wo man denkt, die mussten das
wahrscheinlich noch schlachten, ja. Aber der musste das noch zuerst
schlachten. Da bringt er geronnene Milch, ja, so Gayemilch, ja, ist gut, kann
man eben so halten im heiBen Klima. Das hat er so gemacht. Und erst nachher
stellt sich heraus, dass einer ist Jahwe. Gott erscheint in einer menschlichen
Gestalt, und zwar so menschlich, dass man meinte, das ist ein Mensch wie
andere. Also Gott nimmt eine Gestalt an, die fir den Menschen ertraglich war
und damit hat er schon vorweggenommen: Eines Tages wird Gott wirklich
Mensch werden. Das war noch nicht im AT. Er kam wie ein Mensch. Aber dann
Johannes 1 Vers 14: Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns und wir
haben seine Herrlichkeit angeschaut. Das war dann so, dass Gott - und zwar
der Sohn - wirklich Mensch wurde und Gott geoffenbart hat. Und wir haben
seine Herrlichkeit angeschaut, eine Herrlichkeit als eines Eingeborenen vom
Vater. Und in Johannes 14 da bekommt einer die Sehnsucht, der Herr spricht
standig vom Vater und er sagt in Johannes 14 Vers 8 lese ich:

8 Philippus spricht zu ihm: Herr, zeige uns den Vater, und es geniigt
uns. 9 Jesus spricht zu ihm: So lange Zeit bin ich bei euch, und du hast
mich nicht erkannt, Philippus? Wer mich gesehen hat, hat den Vater
gesehen, und wie sagst du: Zeige uns den Vater? 10 Glaubst du nicht,
dass ich in dem Vater bin und der Vater in mir ist?

Also Gott der Vater und auch der Heilige Geist, Gott hat sich geoffenbart durch
den Sohn. Aber der Sohn hat ihn sichtbar gemacht als Mensch. Und auch im AT
immer, wenn Gott erscheint, ist es der Sohn, der den dreieinen Gott sichtbar
macht, weil er ist die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit. Gott ist unsichtbar, den
keiner der Menschen je gesehen hat noch sehen kann. Aber Gott kann sich

doch sichtbar machen und das geschieht durch den Sohn. Und jetzt ganz

-21 -



praktisch fir die Evangelisierung auf der StraBe. Spricht man mit jemandem
und die Person sagt: ,Ja, ja, ja, also das mit Gott ist schon in Ordnung, aber
Jesus - nein." Dann muss man sagen: ,Dann haben Sie alles verloren.™ Man
kann nicht zu Gott kommen ohne den Herrn Jesus. Gott offenbart sich nur
durch den Sohn. Und darum sagt der Herr Jesus auch Johannes 14 gerade: Ich
bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater als nur
durch mich. Es gibt keinen anderen Zugang, weil er die 'apaugasma’ - 'die
Ausstrahlung' seiner Herrlichkeit ist. Nur durch ihn geht es. Und das ist ganz
wichtig: nur so und nicht anders. Und jetzt versteht man auch den Islam. Das
ist ja genau ein Angriff auf die Grundlagen, wie Gott sich offenbart. Dadurch,
dass eben die Gottheit des Herrn Jesus geleugnet wird und dass er der einzige
Weg ist zu Gott, da greifen sie ihn genau den Grundsatz des Evangeliums an.
Warum konnte Gott sich durch seinen Sohn offenbaren? Weil er selber Gott ist.
Niemand hat Gott jemals gesehen, kein Geschépf, aber der Sohn Gottes, er hat
den Vater gesehen. Das sagt er im Johannesevangelium. Er konnte den Vater
sehen, weil er Gott ist. Aber kein Geschépf konnte ihn sehen, auch die Engel
nicht. Die kénnen Gott nur sehen eben, wie er sich geoffenbart hat z.B. Jesaja
6, in dieser ertraglichen Form auf dem hohen und erhabenen Thron von Jesaja
6. Und auch da noch mit Ehrfurcht. Zwei Flligel benutzen sie, um ihre
Angesichter zu bedecken. Obwohl, sie wirden nicht sterben, wenn sie Gott
sehen, und trotzdem aus Ehrfurcht bedecken sie ihre Angesichter und beten
an: Heilig, heilig ist Adonai T'zvaot. Ja, also ganz grundlegend wichtige Dinge
werden da uns verdeutlicht im Hebraerbrief. Der dreieine Gott offenbart sich
durch den Sohn, das kénnen wir hier festhalten.

Und dann die vierte Herrlichkeit: Er ist der Abdruck des Wesens Gottes. Was
bedeutet das? Griechisch fur Abdruck steht hier ‘charakter’. Und das bedeutet
im Griechischen Siegelabdruck, eben Charakter, ja. Es gibt Leute, die haben
einen schlechten Charakter und andere, die haben einen bisschen besseren
Charakter. Aber das Wort '‘charakter' heiBt Siegelabdruck. Und das Besondere
am Siegelabdruck ist, den Siegelabdruck nennt man im Deutschen Bulle. Die
Bulle entspricht genau dem Siegel, ja. Wenn auf einem Siegel steht 'Ben

Jaasano Jaasana, gehdrig dem Minister des Kdnigs', so ein Siegel hat man ja

-22 -



gefunden von dem Jaasana aus 2. Koénige 25 und von vielen anderen biblischen
Personen hat man das originale Siegel oder seinen Abdruck gefunden. Und die
Bulle entspricht genau dem Siegel. Und so ist es, dass der Sohn dem Vater in
allem gleich ist: gleich allwissend, gleich ewig, gleich allgegenwartig, gleich
allmachtig usw. Aber es gibt doch einen Unterschied zwischen Bulle und Siegel:
Die Bulle ist spiegelbildlich, ja. Drum, die Bulle, die kann man lesen sofort und
wenn man ein Siegel findet, da muss man einen Spiegel hinhalten und dann:
Ah so. Ja, das Siegel muss man spiegelbildlich schreiben. Man hat in Israel
viele Siegel und Bullen entdeckt, Gbrigens mehr als in den Nachbarléndern,
deutlich mehr. Was darauf hinweist, dass man in Israel im Alltag sehr
verbreiteterweise schreiben und lesen konnte, mehr als bei den Ammonitern,
Moabitern, Edomitern, bei den Kanaanitern im Libanon, bei den Syrern, bei den
Philistern im Gazastreifen. Ja, warum? Gerade aus der Zeit von David ca. 1000
v. Chr. bis zu um Untergang Jerusalems 586 v. Chr, da hat man ganz
besonders viele Siegeln und Bullen gefunden. Die konnten schreiben und lesen
im Alltag. Warum? Weil es das Volk des Buches war. Die hatten ein Buch, das
sie motivierte, lesen und schreiben zu lernen. Und dann konnten sie das
nebenbei noch benutzen flr die Wirtschaft im Alltag, ja. Das hilft dann auch im
Alltag fur andere Dinge. Aber die haben das nicht gelernt, weil sie soviel Geld
verdienen wollten, sondern weil man interessiert war, das Wort Gottes,
wenigstens einzelne Verse, sich auf Scherben aufschreiben zu kénnen. Ja. Und
von daher eben spielt das Thema Siegelabdriicke und Siegel in der biblischen
Archaologie eine wichtige Rolle und man kann damit sehr schén eben erklaren:
Als Person ist der Sohn verschieden vom Vater und auch vom Heiligen Geist.
Der Sohn ist nicht der Vater. Der Vater ist nicht der Sohn. Und trotzdem ist der
Sohn Gott und der Vater Gott. Und trotzdem gibt es nur einen Gott. Das
Glaubensbekenntnis Israels, das stammt aus 5. Mose 6 Vers 5: 'Schma Jisrael'.
Jeden Tag wird das wiederholt, nicht wahr, rezitiert. 'Schma Jisrael Adonai
Elohenu Adonai Echad'. Adonai ist der Ersatznahme Herr fir im Grundtext
steht Jahwe. Aber in der Synagoge liest man nicht Jahwe sondern Adonai, ja.
'‘Schma Jisrael' - 'Hore Israel'. 'Adonai Elohenu' - 'der Herr unser Gott ist ein

Herr'. 'Adonai Echad'. Nun ganz wichtig, ein bisschen Hebradischunterricht:

-23 -



'‘echad’ ist nicht das Gleiche wie ‘jachid'. Es ist ganz wichtig, dass hier 'echad’
steht und nicht 'jachid'. 'Echad’' bedeutet eine zusammengesetzte Einheit. Z.B.
der erste Schopfungstag wird erklart abschlieBend: Es war Abend, damit
beginnt der erste Teil, die Nacht. Nicht wahr, am Vorabend beginnt der Tag in
der Bibel. Es war Abend, es war Morgen jom echad’, ein Tag. Das ist der 24-
Stunden-Tag, der Kalendertag, der besteht aus einer Nacht, die beginnt mit
dem Abend, und einem Tag, heller Teil, beginnt mit dem Morgen. Und das
zusammen ist 'jom echad’, eine zusammengesetzte Einheit. Aber das ist ein
Tag, ein Tag, obwohl es eine Nacht und einen hellen Teil gibt. Und spater,
1. Mose 2, Gott macht dort deutlich, nhachdem er Adam und Eva geschaffen
hat: Darum wird ein Mann seinen Vater und seine Mutter verlassen und seiner
Frau anhangen [wortlich ankleben] und sie werden 'ein' Fleisch werden: 'basar
echad’, nicht 'jachid'. Ein Fleisch: 'basar echad'. Das ist eine zusammen-
gesetzte Einheit. Nicht wahr, ich bin nicht meine Frau und sie ist auch nicht
Roger, aber zusammen sind wir diese Einheit. Und so heiBt es hier: Adonai
Elohenu, Adonai Echad. Ein Gott, aber in der Gottheit kdénnen wir
unterscheiden den Vater, den Sohn und den heiligen Geist. Und eben der Sohn
ist der Abdruck seines Wesens. In allem dem Vater gleich, aber er ist trotzdem
nicht der Vater. Und darum sehen wir Johannes 17, der Herr Jesus spricht zum
Vater und er sagt: Verherrliche mich mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte,
ehe die Welt war. Da sehen wir, es gab von Ewigkeit her ein Verhaltnis der
Liebe zwischen dem Vater und dem Sohn. Und der Heilige Geist wird genannt
in Rdbmer 15: der Geist der Liebe.

Ja, und so erklart uns Hebrder 1 so tiefe Dinge. Und nun ganz wichtig: Im
Judentum der gréBte Rabbiner, wer war das? Mosche Ben Maimon, Moses
Maimonides. Im 12. Jahrhundert lebte er im Mittelalter. Es ist ja so: Wenn drei
Juden in einem Raum sind, da gibt es zehn Meinungen. Aber wenn man jetzt
so unter Religiésen zu einer Einheit kommen will, dann gibt es einen Trick,
dann muss man sagen: Mosche Ben Maimon hat gesagt. Oh. Ja, wenn der das
gesagt hat, ja. Und Mosche Ben Maimon hat auch das Glaubensbekenntnis im
rabbinischen Judentum formuliert, das bis heute festgehalten wird. Und dort in

dem Glaubensbekenntnis, wo er sagt, das sind die Grundsatze des Judentums,

-24 -



da sagt er: 'Adonai Jachid'. Wie bitte? Das geht jetzt aber gar nicht. In der
Thora steht: 'Adonai Echad’. Und taglich, wenn das rezitiert wird, das 'Schma’,
Hore, sagt man im Glaubensbekenntnis 'Hére Israel'. Das 'Schma’ wird
rezitiert, man sagt 'Adonai Echad'. Aber dann, wenn man das sagt im
Glaubensbekenntnis 'Adonai Jachid'. Nein, nein, nein, das geht nicht. Wir
mussen nach der Bibel gehen. Ein Mosche Ben Maimon steht nicht Uber der
Bibel. Und die Bibel sagt '‘Echad’: Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist.
Aber diese Dreieinheit Gottes ist nicht etwas, was wir erst im NT finden, das
finden wir auch im AT und sogar im rabbinischen Judentum. In dem Buch
'Sohar' wird die Frage gestellt: Wie kénnen Drei Eins sein? Wow. Wie kdénnen
Drei Eins sein? Und es wird gesagt: Man kann das nur verstehen durch den
'Ruach Hakodesh', durch den Heiligen Geist. Das findet man dort. Es gibt ein
wunderbares Bichlein, und zwar von einem Rabbiner, der sich bekehrt hat,
geschrieben: Wie koénnen Drei Eins sein? Das hat Keren Ahvah Meshihit
herausgegeben in Israel, in Jerusalem, und man kann es haben auf Englisch
und auch auf Hebraisch. Und er hat aus der rabbinischen Literatur zitiert noch
und noch und aus der Bibel und zeigt, wie er selber durch die rabbinische
Literatur zum Glauben gekommen ist, dass 'Adonai Echad’ ist, und zwar Drei,
dass man dieses Geheimnis verstehen kann durch den Heiligen Geist.

Ja, eine Pause ist immer gut, da kommen plétzlich Rickfragen. Es war nicht
ganz klar der Unterschied zwischen 'Echad’ und "Jachid'. Also nochmals:
'‘Echad’' heiBt 'Eins' und "Jachid’ eben auch. Aber ‘'Echad’ meint eine
zusammengesetzte Einheit, Jachid' eine nicht zusammengesetzte, absolute
Einheit. Und eben von dem Herrn, Gott, steht im 'Schma Jisrael’, also 5. Mose
6 Vers 5 Hore Israel, steht: 'Adonai Echad’, zusammengesetzte Einheit und
nicht in absolute Einheit wie Jachid'.

Ja, jetzt fahren wir weiter. Wir haben uns beschaftigt mit diesen verschiedenen
Herrlichkeiten der Person des Messias und wir kommen zur flnften Herrlichkeit
von sieben. Auf dem Skript habe ich vermerkt: Er tragt alles durch sein
machtiges Wort. Eine kurze Erkldrung. Es heiBt hier ganz wortlich: und alle
Dinge durch das Wort seiner Macht tragend. Das Wort seiner Macht

ungewohnlich auf Deutsch, nicht wahr. Wir wirden auf Deutsch sagen

_25_



'machtiges Wort'. Auf Griechisch im Prinzip auch. Aber dieses Griechisch im
Hebraerbrief ist ganz stark von der hebrdischen Sprache gepragt. Und es ist
so, im Hebrdischen hat man, es ist eine reiche Sprache, aber auf dem Gebiet
der Adjektive hat man nicht so viele Adjektive und darum drickt man
Adjektive oft durch die Beifliigung eines Hauptwortes aus. Also 'das Wort der
Macht' ist 'das machtige Wort'. Oder 'der Sohn seiner Liebe' in Kolosser 1, das
ist 'der geliebte Sohn'. Aber eben dieser Ausdruck mit einem beigefligten
Hauptwort im Genitiv, das ist sehr typisch im Hebrdischen, um eben anstatt
eines Adjektivs im Prinzip dasselbe auszudriicken. Aber fir Juden, die flieBend
Griechisch sprachen, war das eben doch eine wirdigere Ausdrucksweise, wenn
man das so ein bisschen ans Hebraische anklingend ausdriickte 'das Wort
seiner Macht'. Ja und darum wird das hier so beschrieben und das gibt dem
ganzen noch mehr Wiirde hinein. Er tragt alles durch das Wort seiner Macht,
durch sein machtiges Wort. Und nun, das ist nicht dasselbe wie die Tatsache,
dass er der Schopfer ist, sondern dieses Tragen durch sein machtiges Wort,
das bedeutet, dass er der Erhalter der Schépfung ist, der alles zusammenhalt.
Und zwar ist das genauso formuliert in Kolosser 1. Da wird ja auch in Vers 16
von dem Sohn seiner Liebe gesagt, dass er der Schdépfer ist. Kolosser 1 Vers
16:

16 Denn durch ihn sind alle Dinge geschaffen worden, die in den
Himmeln und die auf der Erde, die sichtbaren und die unsichtbaren
[eben diese Welt und jene Welt, die Welten], es seien Throne oder
Herrschaften oder Firstentiimer oder Gewalten: [das sind verschiedene
Abstufungen von Engelmachten. Und dann heiBt es:] Alle Dinge sind durch
ihn und fiir ihn geschaffen.

Jetzt kommt Vers 17:

17 Und er ist vor allen, und alle Dinge bestehen durch ihn.

Und der Sinn dieses Ausdrucks im Griechischen ist: Alle Dinge werden durch
ihn zusammengehalten. Nicht wahr in Cern in Genf sucht man nach dem, was
im Innersten die Materie zusammenhalt. Und man sucht nach immer noch
seltsameren Teilchen, ja, und méchte wissen: Was halt eigentlich die ganze

Materie im Letzten zusammen? Und wir wissen es schon langst: Im Innersten

- 26 -



halt das alles der Sohn Gottes zusammen, ja. Und das ist nicht im Gegensatz
zu dem, was man in Genf entdecken kann, sondern die versuchen herauszu-
finden, wie sich das auswirkt dieses Zusammenhalten. Aber den, der wirklich
dahinter steht und alles zusammenhalt, den zu kennen, das ist das
GroBartigste. Und so viele schieBen in Cern an diesem Punkt vorbei. Dabei
kdnnte man das genau zusammennehmen: Forschung und der Glaube an den
Sohn Gottes, das macht Forschung wirklich schén und forschungswert. Ja. Der
Herr Jesus halt alles zusammen. Warum fallt die Materie nicht auseinander?
Warum halt dieser Tisch? Ja gut, da kann man genau erklaren, wie dieser
Kunststoff, das ist ja ein Kunststoff da, wie dieser Atome miteinander
verbunden sind zu Molekllen und welche Typen von Molekiilen, dass es eben
diese Festigkeit gibt. Ja. Aber letztlich steht dahinter: Der Sohn Gottes halt
alles zusammen. Wenn er nicht aktiv durch sein Wort die Welt erhalten wirde,
wurde alles auseinanderfallen. Er halt das zusammen. Und wenn er es einmal
nicht mehr tun wird, dann geschieht das, was in 2. Petrus 3 beschrieben wird.
Das kommt aber erst nach dem 1000jahrigen Friedensreich. Und da sagt uns
Petrus Vers 12 in 2. Petrus 3:

12 indem ihr erwartet und sorgfaltig vorbereitet die Ankunft des Tages
Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer geraten, werden aufgelost
und die Elemente im Brand zerschmelzen werden. 13 Wir erwarten aber
nach seiner VerheiBung neue Himmel und eine neue Erde, in denen
Gerechtigkeit wohnt.

Und schon vorher in Vers 10:

10 Es wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb, an dem die
Himmel vergehen werden mit gewaltigem Gerausch,

Ich muss erklaren: Der Tag des Herrn beginnt mit der groBen Drangsal in der
Zukunft und der Hohepunkt 3V2 Jahre spater, wenn der Sohn Gottes selber in
dieser Welt erscheint, der Tag des Herrn. Und dieser Tag des Herrn wird das
ganze 1000jahrige Reich hindurchgehen. Da wird er der Herr sein Uber diese
ganze Welt und wird direkt regieren. Und darum am Ende des 1000jahrigen

Reiches ist immer noch der Tag des Herrn, dann sagt Petrus:

_27_



10 Es wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb [lUberraschend
fur diese Welt], an dem die Himmel vergehen werden [Also das ist nicht
am Anfang des 1000jahrigen Reiches, sondern am Ende.] mit gewaltigem
Gerausch [oder Gekrache],die Elemente aber im Brand werden aufgelost
und die Erde und die Werke auf ihr werden verbrannt werden.

Da heiBt es wirklich 'die Elemente werden aufgelést werden' Vers 10 und in
Vers 12 'die Elemente werden in Brand zerschmelzen'. Die moderne Physik hat
2 Arten entdeckt, wie man Energie, die in der Materie gebunden ist, wie man
die freisetzen kann: durch Spaltung der Atome, das Auflésen der Elemente,
und durch Kernverschmelzung, das ist Kernfusion. Das sind zwei verschiedene
Methoden, die erst im 20. Jahrhundert in der modernen Physik entdeckt
worden sind. Der Fischer Petrus beschreibt das hier - inspiriert. Und dass dabei
dann ziemlich lautes Gerausch entsteht, ja, bei einer Atombombe z.B., das
wissen wir. Nun Petrus sagt: dessentwegen die Himmel eben so aufgelést
werden. Aber er sagt ganz klar in Vers 10: mit gewaltigem Gerausch. Und die
werden dabei nach Vers 12 in Feuer geraten die Himmel. Wie kann der Himmel
brennen? Holz brennt z.B. gut. Ja, wenn die Atome aufgelést werden, dann
entfacht sich dieses Feuer. Alles in der Bibel schon vorgegeben. Unglaublich.
Und dabei benutzt Petrus fur Elemente das Wort 'stoicheion’ und nicht etwa
das Wort 'atomos’ oder ‘atomon’. Nicht wahr, beide Wérter waren bei den alten
Griechen in Gebrauch, um die kleinsten Teile der Materie zu bezeichnen. Sie
waren schon recht intelligent, ja, dass sie solche Begriffe schon hatten. Aber
das Wort Atom ist wirklich ein Problem, denn es heit 'das Unteilbare' -
‘atomon’' - 'unteilbar'. Und eigentlich, wenn wir von Atomkraftwerken sprechen
und Atombomben, jedes Mal sprechen wir falsch, ja. Wir sprechen vom
Unteilbaren und wissen genau, das muss ja gerade geteilt werden, damit die
Energie frei wird. Aber Petrus benutzt nicht dieses falsche Wort, sondern
'stoicheion’. Das bezeichnet auch die grundlegenden Elemente, aber ohne
diesen falschen Nebengeschmack, es sei unteilbar. Ja, die alten Griechen, die
sagten: Es ist unteilbar und flr sie ware also Petrus unakzeptabel gewesen,
unwissenschaftlich. Der meint, man koénne die letzten Teile kdnne man

aufteilen und dann gibt es Krach und Feuer. Das geht grad gar nicht. Aber das

- 28 -



I

ist gerade der Punkt, dass diese Teilchen gelést werden kdnnen; 'stoicheion
bezeichnet einfach das Grundlegende, kann z.B. auch in der Sprache bedeuten
der Buchstabe, das ist das kleinste Teilchen in der Sprache, ja. Wir setzen die
Buchstaben zusammen und dann entstehen Wortteile und Wérter und dann aus
Wdrtern ganze Satze und dann aus Satzen Texte usw., ja. Das benutzt er. Wir
kennen das Wort vielleicht aus der Chemie noch. Stéchiometrie. Stoicheion das
ist die Lehre der Zusammensetzung von Atomen zu Molekllen, zu gréBeren
Einheiten. H,O ja, wenn diese 3 Atome zusammengesetzt werden, dann gibt es
ein Molekll, das ist eben H,O heiBt und das ist dann Wasser. Also schon
gewaltig. Und eben, wenn der Sohn Gottes aufhdren wird, alles durch das Wort
seiner Macht zu tragen, dann wird das Universum aufgeldst werden und sogar
die Elemente. Alles wird aufgelést werden. Auch alle Werke, haben wir gelesen.
Also auch all diese kinstlerischen Werke, von denen die Klnstler hoffen, dass
sie Uber viele Generationen und wenn mdglich Uber Jahrhunderte und wenn
maoglich Jahrtausende erhalten bleiben. Und es gibt wirklich manche Dinge, die
bleiben erhalten Uber Jahrtausende. Keilschnitt-Tafeln ist eine fantastische
Erfindung. Da kann man wirklich Info Uber die Jahrtausende weitergeben, 4000
Jahre alte Keilschnitt-Tafeln. Und dann wurden sie sogar noch irgendwo im
Krieg verbrannt in einem Haus und dann sind sie gebrannter Ton. Viel besser
als CD-Rom. Das halt 4000 Jahre, wenn's sein muss, nicht alle. Aber viele
haben das so Uber groBe Zeitrdume ausgestanden. Aber einmal wird alles
aufgelést werden und auch alles, was wir produziert haben im Leben. Es wird
nichts mehr bleiben. Auch von diesen Dingen zu Hause, von denen wir jetzt
denken: Das muss man behalten und auch im Alter nicht abgeben und auch
das muss ins Altersheim unbedingt mit. Wir kénnen es nicht in den Himmel
nehmen. Aber noch mehr, es wird auch nicht auf der Erde bleiben, es wird alles
aufgeldst werden und alles, was wir da in dieser Welt produziert haben, es wird
aufgeldst werden und ist nicht bleibend. Und darum ist es dann so etwas
anderes: Alles das, was wir aus Liebe flir den Herrn gemacht hatten, flr ihn
bleibt das in alle Ewigkeit und wird einmal Lohn geben am Richterstuhl des
Christus, ja. Ansonsten wird alles aufgelést. Und ich habe noch diese

besondere Stelle auf dem Skript aufgefihrt in dem Zusammenhang,

- 209 -



Daniel 5,23 da spricht Daniel zu Belsazar diesem Goétzendiener. Und er sagt
ihm klipp und klar:

23 Und du hast dich liber den Herrn des Himmels erhoben; und man hat
die GefaBe seines Hauses vor dich gebracht, und du und deine
Gewaltigen, deine Frauen und deine Nebenfrauen, ihr habt Wein
daraus getrunken [aus den Tempelschatzen von Jerusalem]. Und du hast
die Gotter aus Silber und Gold, aus Kupfer, Eisen, Holz und Stein
gerithmt, die nicht sehen und nicht héren und nicht wahrnehmen; aber
den Gott, in dessen Hand dein Odem ist und bei dem alle deine Wege
sind, hast du nicht geehrt.

Das heiB3t: Gott, der Sohn, halt unseren Lebensatem in der Hand und wenn er
als Erhalter der Welt loslasst, dann wurde ich tot umfallen. Also auch aktiv
mein Leben hat er direkt so in der Hand. Und wenn der Moment des Todes
kommt, dann lasst er los und der Tod tritt ein. Und das ist nun etwas ganz
Besonderes. Die Philosophen in der Aufklarungszeit, die haben sich ja von der
Bibel abgewendet, aber im allgemeinen haben sie gesagt: Ja, einen Schdépfer-
gott mussen wir doch stehen lassen, denn von irgendwoher muss ja alles
kommen, von nichts kommt nichts. Also die waren da schon noch weiter als die
Philosophen dann zur groBen Zahl im 19. Jahrhundert. Die kamen dann auf die
Idee, es ist doch mdglich, dass aus Nichts was entsteht. Aber die haben das so
gesagt. Aber die haben erklart: Gott, der Schopfer hat am Anfang alles
erschaffen, aber dann hat er sich zurtickgezogen und er interessiert sich nicht
mehr flr die Schoépfung. Und darum haben die Aufklarungsphilosophen wie
Voltaire und in Deutschland auch der Dichter Lessing usw., die haben gesagt:
Gott greift nicht ein und darum sind Wunder prinzipiell nicht méglich. Und
alles, was in den Evangelien an Wundern berichtet wird, das ist unsinnig.
Wieso unsinnig? Ja, weil Gott nicht eingreift. Und dann hatten die Leute sagen
mussen: Und woher wisst ihr, dass er nicht eingreift? Die haben das einfach so
gesagt und die meisten Intellektuellen haben das mit der Zeit geglaubt und
ibernommen. Die haben so viel behauptet und niemand hat ihnen gesagt: Und
jetzt bitte, beweist das. Die sind den Beweis immer schuldig geblieben. Die

haben gesagt: Gott greift nicht ein, darum sind Wunder nicht méglich. Tja,

-30 -



Gott halt alles zusammen. Und wenn er nicht aktiv an der Schépfung eben so
als Erhalter beteiligt ware, dann wilrde alles auseinanderfallen. Dann kénnen
wir gar nicht existieren. Und Daniel sagt: bei dem alle deine Wege sind. Bei
jedem Menschen wird sogar sein ganzer Ablauf im Leben, alles ist in Gottes
Hand. Durch ihn wird alles zusammengehalten. Er tragt alle Dinge durch das
Wort seiner Macht. Und das bedeutet: Als der Herr Jesus in diese Welt kam und
er wurde in Bethlehem geboren von Maria als kleines Kind, wurde in Windeln
gewickelt, in eine Krippe gelegt (Lukas 2) und dann hat Maria ihn genommen
und hat ihn gesaugt. In Psalm 22, diesem messianischen Psalm, sagt der
Messias: Du lieBest mich Vertrauen fassen an den Bristen meiner Mutter. Das
zeigt Ubrigens, das Stillen hat schon einen Sinn. Das hilft den ganz kleinen
Kindern, so dieses grundlegende Vertrauen zu bekommen. Das sage ich nicht
einfach so, weil es dann wirklich eine Katastrophe ware, wenn man eben nicht
stillen kann. Aber es ist eine Ermutigung flr die, die stillen kénnten, ja. Also
wirklich, das hat schon seine Bedeutung und Auswirkung. Und so sagt
Psalm 22: Du lieBest mich Vertrauen fassen an meiner Mutter Bruste. Und
dann weiter: Maria musste diese Kind tragen, herumtragen, es konnte nicht
gehen. Aber im gleichen Moment - der Herr Jesus hat ja nie aufgehort, Gott zu
sein, als er Mensch wurde, — hat er Maria die Kraft gegeben, ihn zu tragen und
ihn Uberhaupt zu saugen. Ja, weil er alle Dinge - auch damals -
zusammenhielt. Und auch spater, als schlieBlich die rémischen Soldaten ihn
ans Kreuz schlugen und die Spotter gesagt haben 'steige vom Kreuz herab'. Er
hat den Nageln und dem Holz die Kraft gegeben, ihn zu tragen. Er hatte ja
sofort das Wort seiner Macht stoppen koénnen und die Nagel werden
auseinandergefallen, ja. Aber das zeigt uns, wer der Sohn Gottes ist. Und auch
dieses Wunder, dass er Gott und Mensch in einer Person ist.

Der nachste Punkt: Er ist sechstens derjenige, der das Problem der Stinde am
Kreuz geldst hat. Wir haben gelesen in Hebraer 1:

3 ... hachdem er durch sich selbst die Reinigung von den Siinden
bewirkt,

Eben, der Sohn ist an das Kreuz gegangen und er hat das Problem der Siinden

gelést durch seinen stellvertretenden Tod und damit uns Reinigung maéglich

-31 -



gemacht. Jeder, der seine Schuld Gott bekennt und dieses Opfer in Anspruch
nimmt, wird gereinigt von seinen Sidnden.

Und dann die siebte Herrlichkeit: Er hat als Mensch den hdchsten Platz zur
rechten Gottes auf dem Thron eingenommen. Und da steht:

3 ... sich gesetzt hat zur Rechten der Majestat in der Hohe;

Er ist als Mensch in den Himmel gegangen und er hat sich als Mensch auf den
Thron Gottes im Himmel gesetzt. Er war als der ewige Gott dort auf dem
Thron. Aber jetzt kommt er zurlick als der, der am Kreuz alles gut gemacht hat
und sich als Mensch als Lohn auf diesen hdochsten Platz zur Rechten Gottes
gesetzt hat. Es steht zwar hier nicht 'Gott', sondern 'zur Rechten der Majestat'.
Nicht wahr, ich habe ja schon angedeutet heute, dass der Name 'Jahwe' im AT,
der normalerweise im Judentum nicht ausgesprochen wird. Also in der
Synagoge, wenn man vorliest, liest man immer, wenn das Wort kommt - das
sind vier Konsonanten - JHVH’', dann liest man nicht 'Jahwe', sondern 'Adonai’,
Herr. Warum? Weil schon in alttestamentlicher Zeit hat man auf Grund des
Gebotes 'Du sollst den Namen des Herrn - Jahwe - nicht zum Eitlen
aussprechen.' aus Ehrfurcht gesagt: Vermeiden wir moglichst diese Aus-
sprache, um diesen Namen ja nicht eben zum Eitlen auszusprechen. Ja und so
hat man das ersetzt durch 'Adonai'. Aber ich habe ja auch schon angedeutet:
In den aramaischen Targumin hat man das ersetzt durch 'Memra Dadonai' -
'das Wort des Herrn'. Und so gibt es noch viele weitere Ersatznamen. In den
Diskussionen der Rabbiner hat man vor 2000 Jahren auch gesagt 'Schamajim’
anstatt ‘Malkat Jahwe' - 'das Reich des Herrn'. Ja, das ist das Reich Jahwes,
hat man gesagt ' Malk(t Schamajim' - 'das Konigreich der Himmel'. Ja, jetzt
verstehen wir, warum 32 x im Matthausevangelium immer wieder steht 'das
Reich der Himmel' 'das Reich der Himmel'. Da ist das Reich Gottes hier auf
Erden damit gemeint, aber 'Himmel' meint eben 'Jahwe'. Und das ist eine
typisch judische Ausdrucksweise, darum findet man das auch nur im
Matthdusevangelium. Denn Matthdus hatte urspringlich speziell fir Juden
geschrieben, so wie Markus speziell fir Romer geschrieben hat usw. Also
darum jedes Mal, wenn steht 'das Reich der Himmel', kann man einsetzen 'das

Konigreich Jahwes, das Konigreich des Herrn'. Ubrigens, es gab schon

-32 -



Gelegenheiten, wo man den Name Jahwe ausgesprochen hat, bis ins Jahr 70,
und zwar am Jom Kippur, am groBen Verséhnungstag, im ganzen Ablauf, in all
den Arbeiten, die der Hohepriester machen musste, gab es 10 Gelegenheiten,
wo er hdrbar flr das Volk 'Jahwe' ausgesprochen hat. Das waren ganz
besondere Momente, sehr feierlich und besonders. Aber es gab - noch weiter -
jeden Tag eine besondere Ausnahme. Immer in Verbindung mit dem taglichen
Brandopfer haben die Priester nach dem Morgenbrandopfer, nhachdem es auf
dem Altar dargebracht war, sind sie auf die Treppen vor dem Tempelhaus
hingestanden, die Hande Uber den Kopf, also nicht auf Kopfhoéhe, in der
Synagoge auf Kopfhdéhe, im Tempel Giber dem Kopf und dann haben sie 4. Mose
6: 'Hebrdisch ..." - 'der Herr segne dich und behtte dich'. Aber die haben Jahwe
gesagt. In der Synagoge hatte man immer gesagt: 'Hebrédisch ...". Also: 'Der
Herr moge dich segnen und behliten. Der Herr erhebe sein Angesicht auf dich
und sei dir gnadig. Der Herr erhebe sein Angesicht auf dich und gebe dir
Frieden." Und nun, wie gesagt, da wurde ausnahmsweise dieser Name
ausgesprochen, aber es war nur bis zum Jahr 70 und dann wurde der Tempel
zerstort und danach hat man im Judentum geschwiegen Uber diesen Namen.
Aber glicklicherweise gibt es noch aus den frihen Jahrhunderten
Transkriptionen, Umschriften dieses Namens mit griechischen Buchstaben. Und
da erkennt man, dass die Aussprache war Jahwe, ja. Man hat das dann
umschrieben mit I, A, B (weich ausgesprochen v) und E', Jahwe. Das
bestatigt, dass nicht Jehova die richtige Aussprache ist sondern Jahwe. Aber
das Wichtigste ist, dass man weiB3, was der Name bedeutet. Und nun, eben
Ersatznamen waren: Herr - Adonai, Memra - das Wort und dann Schamajim -
Himmel. Im Gleichnis vom verlorenen Sohn, der verlorene Sohn Uberlegt sich:
Ich will zu meinem Vater zurtckkehren und will ihm sagen 'Ich habe gesiindigt
wider den Himmel und vor dir'. Wider den Himmel, wider Jahwe heiBt das, ja.
Und dann gab's auch das Ersatzwort '‘Geburah' - 'Macht'. Und darum sagt der
Herr Jesus vor dem Hohepriester Kajaphas in Matthdus 26: Ihr werdet den
Sohn des Menschen sitzen sehen zur Rechten der Macht und kommend mit den
Wolken des Himmels. Und der Hohepriester zerreiBBt die Kleider. 'Hurra' ist das

auf Hebraisch. Ist zur Rechten Jahwes.

-33 -



Und dann weiter. Es gab diesen Ausdruck Majestat und das haben wir hier im
Hebraerbrief. Er hat sich gesetzt zur Rechten der Majestat, das ist zur Rechten
Jahwes auf den Thron, aber als Mensch,
4 indem er um so viel besser geworden ist als die Engel, als er einen
vorziiglicheren Namen vor ihnen ererbt hat.
Jetzt wird hier im Hebrderbrief gezeigt, der Herr Jesus ist erhaben Uber alle
Engelmachte. Spater wird gezeigt, er ist erhaben. Man kann Seite 2
aufschlagen, beim Aufbau habe ich geschrieben:

Der 1. Teil des Hebraerbriefes Kapitel 1 bis 7,28 beschreibt die

Erhabenheit des Messias. Und da wird am Anfang gezeigt: Jesus der Sohn

Gottes ist groBer als die Engel (1,1 - 14).

Dann kommt ein Einschub: Warnung vor Abfall (2,1 - 4).

Und dann kommt 2.: Jesus, der Menschensohn, ist groBer als alle

Menschen auf Erden (2,5 - 18).

Dann 3.: Jesus ist gréBer als Mose (3,1 - 6).

Dann kommt ein Einschub: Warnung vor Abfall. Und da wird erklart: Jesus

ist groBer als Josua. (3,7 - 4,13).

Und danach 4.: Jesus ist groBer als Aaron (4,14 - 5,10).

Und dann kommt wieder eine Einschaltung: Warnung vor Abfall (5,11 -

6,20).

Und schlieBlich wird 5. gezeigt: Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung

Melchisedeks und gréBer als Melchisedek (7,1 - 28).
Also das muss man in einem groBeren Zusammenhang sehen, das hier gezeigt
wird: Er hat einen vortrefflicheren Namen bekommen vor den Engeln. Das ist
jetzt das Thema der weiteren Verse und das wird jetzt belegt mit sieben
Zitaten aus dem AT. Nicht wahr, erhabener Beginn: sieben Herrlichkeiten des
Messias. Und dann kommen sieben Zitate aus dem AT, die das mit dem
Tanach, mit dem AT, belegen. Und zwar ist es in diesem Zusammenhang
interessant, den Kontrast zu sehen zu Rdmer 3. Dort benutzt Paulus auch
sieben Zitate aus dem AT, um die Verdorbenheit des Menschen zu belegen, ja.
Interessanter Kontrast: sieben Zitate - die Herrlichkeit des Sohnes Gottes,

sieben Zitate — der Mensch ist véllig verdorben, alle Menschen sind Sinder.

-34 -



Und nun das erste Zitat Vers 5:

5 Denn zu welchem der Engel hat er je gesagt: ,, Du bist mein Sohn,
heute habe ich dich gezeugt"? Und wiederum: ,, Ich will ihm zum
Vater, und er soll mir zum Sohn sein"?

Ja, aber die Engel werden doch genannt 'S6hne Gottes' in Hiob 1 und 2 und
auch in 1. Mose 6 die S6hne Gottes. Korrekt. Aber nie hat Gott zu einem Engel
gesagt: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Warum werden die
Engel S6hne Gottes genannt? Weil Gott sie erschaffen hat als Schépfer. Gott ist
Vater im Sinn als der Erzeuger von allem. Z.B. mdéchte ich dazu vorlesen Jesaja
64 Vers 7:

7 Und nun, HERR, du bist unser Vater; wir sind der Ton, und du bist
unser Bildner, und wir alle sind das Werk deiner Hande.

Also Menschen sagen zu Gott 'du bist unser Vater', weil er eben der ist, der
alles erschaffen hat, wie der Topfer aus dem Ton ein TongefalB bildet. Nun, bei
den Engeln ist das spezieller als bei uns Menschen, weil jeder Engel direkt von
Gott erschaffen worden ist, vollstandig, ja. In der Engelwelt gibt es keine
Abstammung, keine Generationen. Wir sind alle viele Generationen nach Adam
und Eva. Die wurden von Gott direkt erschaffen, ja. Aber wir sind entstanden
durch Abstammung und naturlich hat Gott als der Schépfer gewirkt in jedem
Fall speziell im Mutterleib, denn es heiBt in Sacharja 12, dass er den Geist des
Menschen im Inneren des Menschen bildet, ja. Nicht wahr, unsere Eltern haben
uns das biologische Material weitergegeben und Gott schafft direkt bei der
Entstehung des Menschen im Mutterleib auch den Geist im Inneren. Aber bei
den Engeln ist es spezieller, die sind wirklich direkt als Unikum, muss man
sagen, geschaffen worden, und zwar vom Sohn Gottes. Und in diesem Sinn hat
dieser Ausdruck bei den Engeln 'die Sohne Gottes' eine ganz spezielle
Bedeutung. Aber nur bei dem Messias heil3t es: Du bist mein Sohn, heute habe
ich dich gezeugt. Und zwar ist das ein Zitat aus Psalm 2 Vers 7 und bedeutet
eben, dass der Messias ganz einzigartig entstanden ist als Mensch. 'Entstanden
ist' ist der falsche Ausdruck, 'in diese Welt gekommen ist', namlich so: Maria
war seine wirkliche, menschliche Mutter als Jungfrau, aber Matthaus 1 sagt

uns, dass der Messias gezeugt wurde durch Gott durch den Heiligen Geist. Und

_35_



da hat sich das erflllt: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Und
das gibt es in der Engelwelt nicht. Das bezieht sich nur auf den Messias. Und
da ist es auch ganz wichtig, noch darauf hinzuweisen: Der Herr Jesus ist in
zwei Hinsichten Sohn Gottes: Sohn Gottes als Mensch durch géttliche Zeugung.
Aber er ist auch von Ewigkeit her Sohn Gottes. Und zwar kdnnen wir aufschla-
gen Johannes 16 Vers 28. Da sagt der Herr Jesus, wie er in diese Welt
gekommen ist:

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;
wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Sehen wir: Er war beim Vater und ist vom Vater ausgegangen und in die Welt
gekommen und geht wieder zurick zum Vater. Und so ist der Vater sein Vater
nicht erst seit der Menschwerdung, sondern schon vorher. Und in Spriiche 30 -
jetzt eine Stelle aus dem AT, da wird die Frage gestellt von Agur in Spriche 30
Vers 4:

4 Wer ist hinaufgestiegen gen Himmel und herniedergefahren? Wer hat
den Wind in seine Fiauste gesammelt, wer die Wasser in ein Tuch
gebunden? Wer hat aufgerichtet alle Enden der Erde? Was ist sein
Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es weifB3t?

Hier wird ganz klar gesagt, dass Gott einen Sohn hat - und schon alt-
testamentlich. Es sind im ganzen sieben Fragen und man kann Frage sechs
beantworten, wie alle Fragen vorher: Was ist sein Name, ja: Jahwe. Denn in
Vers 9 steht: Damit ich nicht satt werde und dich verleugne und spreche: Wer
ist Jahwe (der Herr)? Also wer ist Jahwe? Diese Frage konnte beantwortet
werden. Was ist sein Name? Jahwe. Und was ist der Name seines Sohnes,
wenn du es weiBt? Nirgends im AT wird gesagt, wie der Sohn heiB3t. Und sogar
noch in Jesaja 49 in dieser messianischen Stelle, sagt der Messias: Der Herr
hat meines Namens Erwahnung getan von MutterschoB an. Wirklich erst in
Lukas 1, wo es darum ging, dass Maria die Botschaft bekommt, dass sie die
Mutter des Messias werden soll, wird ihr gesagt: Du sollst seinen Namen Jesus
heiBen, hebrdisch Jeschua und die griechische Aussprache ist Jesus. Was ist
der Name seines Sohnes? Das war ein Geheimnis. Aber man wusste

alttestamentlich: Gott hat einen Sohn, und zwar einen Sohn. Nicht wahr, es

- 36 -



heiBt hier: Was ist der Name seines Sohnes, wenn du ihn kennst? Nicht 'was ist
der Name einer seiner Séhne', 'seines Sohnes'. Nicht wahr, ich habe 3 Séhne
bekommen und 3 Téchter. Ich kann nicht sagen 'mein Sohn hat gesagt'. Das
geht jetzt nicht. Welcher? Der kleinste, der heute so groB ist oder wer? Es
kommen 3 in Frage. Also wenn man nur einen Sohn hat, dann kann man sagen
'mein Sohn hat gesagt'. Und diese Ausdrucksweise 'was ist der Name seines
Sohnes', macht klar: Das ist der einzige Sohn. Und das ist dieser Sohn, den
Gott, der Vater, nach Johannes 3 Vers 16 der Welt gegeben hat: Also hat Gott
die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab, auf dass jeder, der an ihn
glaubt, nicht verlorengehe sondern ewiges Leben habe. Und nun, diese
Gottessohnschaft als Mensch mussen wir also unterscheiden von der Gottes-
sohnschaft von Ewigkeit her und dazu mdchte ich noch lesen Johannes 1 Vers
18. Sieht man den Zusammenhang: Johannes 1, Kolosser 1 und Hebraer 1.
Man kann sagen: Alle diese vielen Irrlehren Uber die Person des Herrn Jesus in
den vergangenen 2000 Jahren kann man alle erschlagen mit diesen 3 Kapiteln:
Johannes 1, Kolosser 1, Hebrdaer 1. Nun Johannes 1 Vers 18:

18 Niemand hat Gott jemals gesehen; der einzige Sohn, der im SchoB3
des Vaters ist, der hat ihn kundgemacht.

Da wird dieser einzige Sohn vorgestellt, der von Ewigkeit her Gottes Sohn ist.
Und jetzt noch wichtig: Der einzige Sohn, der in des Vaters SchoB ist. Das Wort
'ist' ist ganz wichtig hier. Das ist nicht das normale Wort ‘estin’ im
Griechischen, sondern ‘on’. Das ist das Partizip. Woértlich: der Seiende im
SchoB das Vaters hat ihn kundgemacht. Nicht wahr, da muss man sich nicht
vorstellen ein SchoBkind, das der Vater auf dem SchoB halt. Wir wissen, was es
bedeutet, im SchoBB des Vaters zu sein aus Johannes 13. An diesem letzten
Abend vor der Kreuzigung da ist Johannes, der Jinger Johannes, der sich der
Liebe des Herrn am meisten bewusst war, der ist so gelegen am Triclinum, an
dem dreiteiligen Tisch am Passah, dass er mit dem Kopf, wenn er nach hinten
ging, an die Brust des Herrn kam, der grad zu Tisch lag hinter ihm. Und darum
heiBt es Johannes 13, dass er eben an der Brust Jesu lag und dann auch im
SchoB3 Jesu. Das ist Tischgemeinschaft von zwei Personen, die miteinander

essen und enge, tiefe Gemeinschaft haben. Das muss man vor Augen halten,

_37_



wenn es darum geht 'der einzige Sohn, der im SchofB3 des Vaters ist', aber eben
der Seiende im SchofB3 des Vaters. Und das ist so interessant. Ich haben die
Septuaginta schon mehrmals erwéhnt, diese griechische Ubersetzung von
Juden im 3. Jahrhundert v. Chr. Die haben in 2. Mose 3, wo Gott sich vorstellt
als 'ich bin', das haben sie wiedergegeben mit 'ho on' - 'der Seiende'. Und das
wird von Johannes aufgenommen und gesagt vom Sohn 'der Seiende im Schol3
des Vaters'. Das ist die Anwendung von der ist 'ich bin', der Ewige'. Ja, das ist
eben der ewige Sohn und dann Psalm 2 spricht eben von seinem Sohnsein als
Mensch: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Und das wird weiter
bestatigt durch 1. Chronika 17 Vers 13:

13 Ich will ihm zum Vater und er soll mir zum Sohn sein;

Das erklart dort Gott dem Koénig David. Es ist ganz wichtig, 1. Chronika 17 die
Parallelstelle dazu ist 2. Samuel 7. Und dort klingt es ganz ahnlich, aber in
2. Samuel 7 bezieht sich das auf Davids Sohn Salomo. Und Gott sagt nachher,
wenn dein Sohn Unrecht tun wird, dann werde ich ihn zlchtigen. Aber ich
werde meine Gute nicht von ihm weichen lassen, wie ich sie von Saul habe
weichen lassen. Und da sagt Gott, dass er ihm zum Vater sein will. Also dort
bezieht es sich auf Salomo, der wirklich falsche Wege ging, aber spater im
Alter zurickkehrte und dann auch das Buch Prediger als Rechenschaftsbericht
geschrieben hat: Macht nicht meine Fehler nach. Das Endergebnis des Ganzen:
FUrchtet Gott und haltet seine Gebote. Aber in 1. Chronika 17, dort ist es eine
ganz klare messianische Prophezeiung und bezieht sich eben dort auf den
Herrn Jesus. Also hier: Ich will ihm zum Vater und er soll mir zum Sohn sein,
das bezieht sich nicht auf Salomo sondern auf den Messias, weil es 1. Chronika
17 ist.

Und dann kommt das dritte Zitat, so eingeftihrt (Hebraer 1,6):

6 Wenn er aber den Erstgeborenen wieder in den Erdkreis einfiihrt,
spricht er: , Alle Engel Gottes sollen ihn anbeten.

Das ist ein Zitat aus Psalm 97 Vers 7. Und jetzt wird uns da etwas erklart.
Dieser Psalm 97 bezieht sich auf welche Zeit? Auf das 1000jahrige Reich. Ja,

ich schlage auf Psalm 97. Und wie beginnt das dort:

- 38 -



1 Der Herr regiert. Es frohlocke die Erde, mogen sich freuen die vielen
Inseln. [Und dann Vers 2] 2 Gewdlk und Dunkel sind um ihn her;
Gerechtigkeit und Gericht sind seines Thrones Grundfeste. 3 Feuer geht
vor ihm her und entziindet seine Feinde ringsum. a4 Seine Blitze
erleuchten den Erdkreis: Die Erde sah es und bebte. s Die Berge
schmolzen wie Wachs vor dem HERRN, vor dem Herrn der ganzen
Erde.

Da geht es um die Wiederkunft Christi im 1000jahrigen Reich. Und der Herr
regiert 'Adonai malak'. Am besten Ubersetzt man das in der Grammatik sagt
man Ingressiv: Der Herr hat die Kdnigsherrschaft ergriffen, ja. Also hier wird
von der Wiederkunft Christi und dem 1000jahrigen Friedensreich gesprochen
und der Hebraerbrief macht das klar: Wenn er den Erstgeborenen wiederum in
den Erdkreis einflhrt. Und daraus wird klar, dass die Psalmen sehr oft ganz
klar prophetisch von der Endzeit und vom 1000jahrigen Reich sprechen.
Warum betone ich das so? Weil es manche Bibelleser gibt, die denken: Die
Psalmen sind einfach so die Erfahrung der Psalmisten. Natlrlich haben die
Psalmisten ganz viele Erfahrungen ausgedrickt in den Psalmen. Aber die
Psalmen sind ganz wesentlich prophetisch. Und darum sind auch viele Psalmen
Prophetien auf das erste Kommen des Messias als der Leidende. Psalm 22:
Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? Und viele andere. Und
viele Psalmen weisen hin auf das zweite Kommen des Herrn Jesus. Nun, in
diesem Psalm 97 haben wir dann Vers 7:

7 Mogen beschamt werden alle Diener der Bilder, die der Nichtigkeiten
sich riithmen; fallt vor ihm nieder, ihr Gotter alle!

Und damit sind die Engel gemeint. Also der Ausdruck '‘Elohim' wird im AT
verwendet - hab ich schon gesagt - auch fir Richter, 2. Mose 21 z.B., und
Psalm 82. Und der Herr Jesus sagt ja in Johannes 10, zitiert er und sagt, dass
eben die, an die das Wort Gottes gerichtet wird, die werden auch Gotter
genannt. Aber von diesen 'Elohim’, diesen Engeln, wird gesagt, die sollen ihn
anbeten. Und das heiBt im Klartext: Jesus Christus anbeten. Und damit ist
seine Gottheit nochmals bewiesen. Der Herr Jesus hat ja dem Satan, der ein

fUhrender Engel war, aber gefallen war, widerstanden in der Wiste, als er

-39 -



gesagt hat 'wenn du niederfallst und mich anbetest, dann werde ich dir alle
diese Reiche geben' und der Herr Jesus sagt, zitiert aus 5. Mose: Du sollst dem
Herrn, deinem Gott, dienen und ihn allein anbeten. Ihn anbeten und ihm allein
dienen. Also es gibt nur die Anbetung Gottes. Und hier werden die Engel
aufgerufen, Jesus Christus anzubeten. Und darum ist er Gott. Und die
Anbetung des Sohnes wird z.B. beschrieben in Offenbarung 5, wie dort die 24
Altesten im Himmel niederfallen vor dem Lamm und beten: Du bist wiirdig, das
Buch zu nehmen und seine Siegel zu 6ffnen. Das ist die Anbetung des Sohnes.
Und dann weiter Vers 7:

7 Und in Bezug auf die Engel zwar spricht er: [Jetzt kommt ein Zitat aus
Psalm 104 Vers 4:] ,,Der seine Engel zu Winden macht und seine Diener
zu einer Feuerflamme";

Interessant, nicht wahr. Gott kann die Engel zu Wind machen und zu Feuer. Ich
habe hier auf dem Skript weitere interessante Stellen hinzugefiigt, z.B. Hiob 1
Vers 16 und 19. Nachdem Gott dem Teufel, dem Satan, die Erlaubnis gegeben
hatte, Hiobs Besitz anzutasten, lesen wir, dass eine der Katastrophen war:
Feuer Gottes fiel nieder und hat seine Knechte getétet. Nun, Gott hat dem
Teufel Uberlassen zu handeln und da kommt Feuer. Und Engel kdnnen die
Gestalt von Feuer annehmen. Und dann weiter in Offenbarung 14 Vers 18 wird
von einem Engeln gesagt: der Gewalt hat Uber das Feuer. Also es gibt Engel,
die haben ganz spezielle Naturgewalt (ber Feuer. Und in Offenbarung 16
Vers 15 wird gesprochen von dem Engel der Wasser, also Engel, die Uber die
Gewalt, die ja durch Wasser ausgeflhrt werden kann, eine spezielle Gewalt von
Gott bekommen haben. Sie kénnen also die Form verandern, weil sie Geister
sind. Und die kdnnen in Form von Feuer und Wind erscheinen. Aber dann wird
gesagt und der Kontrast in Bezug auf den Sohn aber Vers 8... Jetzt kommt ein
Zitat aus Psalm 45:

8 ... ,Dein Thron, o Gott, ist von Ewigkeit zu Ewigkeit, und das Zepter
der Aufrichtigkeit ist das Zepter deines Reiches; 9 du hast
Gerechtigkeit geliebt und Gesetzlosigkeit gehasst; darum hat Gott,

dein Gott, dich gesalbt mit Freudendl iiber deine Genossen."

- 40 -



Nun, ganz eindrlicklich, hier wird ganz klar gesagt, dass Gott sagt in Bezug auf
den Sohn 'dein Thron, o Gott'. Gott Vater spricht den Sohn an mit 'o Gott'. Das
ist jetzt wirklich gewaltig, ja. Manche Bibelausleger wirden sagen 'Ja Psalm 45
muss man so und so verstehen'. Ja, hier haben wir die Auslegung des Heiligen
Geistes. Der Heilige Geist hat den Schreiber von Psalm 45 inspiriert und er
erklart uns hier: Das sagt Gott der Vater zum Sohn und er nennt ihn 'o Gott'
und spricht Uber seine Herrschaft, sein ewiges Reich und wie er Gerechtigkeit
geliebt, Gesetzlosigkeit gehasst hat. Und dann heiBt es: Darum hat Gott, dein
Gott, dich gesalbt. Er wird angesprochen als 'Gott' und dann wird gesagt 'dein
Gott', wie geht das? Der Herr Jesus nennt Gott den Vater 'mein Gott'. Matthdus
27: Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? Aber jetzt ganz
wichtig: In Psalm 22, in diesem prophetischen Kreuzespsalm, héren wir die
Stimme des Messias, der sagt: Von Mutterleibe an bist du mein Gott. Also der
Herr Jesus, der ewige Sohn, wurde Mensch und als Mensch hat er diese
Stellung der Unterwiurfigkeit eingenommen und nennt Gott 'mein Gott' - als
Mensch. Und es ist ganz wichtig, dass man eben unterscheidet seine
Menschheit und Gottheit, das habe ich wiederholt gesagt heute. Dann versteht
man auch, warum sagt der Herr Jesus 'der Vater ist gréBer als ich' in Johannes
14? Weil er sich als Mensch so tief erniedrigt hat und er wurde wirklich Mensch.
Und darum heiBt es, dass dieses Kind Jesus in Lukas 2 wuchs auf, nahm zu an
Weisheit. Er ist als wirklicher Mensch aufgewachsen und hat sich damit
bewusst als Mensch in die Beschrankung gegeben und als Mensch war er nicht
allwissend. Und darum sagt er auch in Markus 13: Von jenem Tag und jener
Stunde weiB niemand, auch nicht der Sohn. Wie geht das? Als Mensch, der sich
bewusst in diese Beschrankung gegeben hatte, konnte er damals sagen: Der
Sohn wei3 die Stunde nicht. Aber das macht keinen Abbruch an seiner
Gottheit. Eben Gott nennt ihn 'o Gott'. Und dann wird Gott genannt auch 'dein
Gott'. Vers 10:

10 Und: ,,Du, Herr, hast im Anfang die Erde gegriindet, und die Himmel
sind Werke deiner Hande.

Wer spricht zu wem? Wieder der Vater spricht zum Sohn. Und der Vater spricht

den Sohn an mit 'du, Herr, hast im Anfang die Erde gegrindet, und die Himmel

-41 -



sind Werke deiner Hande'. Gott Vater nimmt Bezug auf 1. Mose 1,1: Im Anfang
schuf Gott den Himmel und die Erde und sagt zum Sohn: Du bist das gewesen,
der im Anfang Himmel und Erde erschaffen hat. Und dann wird weiter gesagt:
11 Sie werden untergehen, [Das wissen wir auch aus 2. Petrus 3, alles wird
aufgeldst werden.] du aber bleibst; und sie alle werden veralten wie ein
Gewand,

Ja, alles verfallt in dieser Schdépfung, nicht wahr, entsprechend dem zweiten
thermodynamischen Hauptsatz.

12 und wie einen Mantel wirst du sie zusammenrollen, und sie werden
verwandelt werden. Du aber bist derselbe, und deine Jahre werden
nicht vergehen."

Diese Schépfung vergeht, aber Jesus Christus ist derselbe; 'ho autos’, dieser
Ausdruck ist ganz interessant: Du bist derselbe, weil das im AT wiederholt
vorkommt und bedeutet: der Unwandelbare. Gott, der Vater, sagt vom Sohn:
Du bist der Unwandelbare, der immer derselbe ist, der ewig Unveranderliche.
Und das Interessante ist, wenn man jetzt aufschlagt in Psalm 102, schlagen
wir kurz auf, da erlebt man wirklich die komplette Uberraschung. In Psalm 102,
da haben wir namlich einen prophetischen Psalm auf den Messias, der klagt in
Vers 24:

24 Er [Gott] hat meine Kraft gebeugt auf dem Weg, hat verkiirzt meine
Tage. 25 Ich sprach: Mein Gott, nimm mich nicht hinweg in der Halfte
meiner Tage! -

Da wusste man aus dieser Stelle: Der Messias wird nicht 70 Jahre alt werden.
Psalm 90: Die Tage sind 70 Jahre und wenn es hoch kommt 80. Nein,
gewissermaBen in der Halfte der Tage wird er hinweggenommen werden. Und
der Herr Jesus ist ca. 33 Jahre gewesen bei seinem Tod. Aber gleich auf diese
Klage hin, antwortet Gott Vater zu ihm:

25 ... — Von Geschlecht zu Geschlecht sind deine Jahre. 26 Du hast
vormals die Erde gegriindet und die Himmel sind deiner Hande Werk.
Also der Sohn auf Erden sagt: Nimm mich nicht hinweg. Es war fir ihn als
Mensch schrecklich, in den Tod zu gehen, er, der das Leben. Und Gott sagt: Du

bist der Ewige, du hast ja im Anfang alles erschaffen. Es wird untergehen, aber

- 42 -



du bleibst, du bist der ewig unveranderliche Gott. Also ganz dramatisch, wenn
man diese Zitate eben nachschlagt im AT und den Zusammenhang
nachschlagt. Und ich méchte kurz enden Vers 13:

13 Zu welchem der Engel aber hat er je gesagt: ,,Setze dich zu meiner
Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel deiner FiiBe"

Auch das hat man im Judentum auf den Messias bezogen Psalm 110 Vers 1,
dass der Messias einmal auf dem Thron Gottes sitzen wird. Das bezieht sich nie
auf Engel. Und dann wird einfach erklart in Vers 14:

14 Sind sie nicht alle dienstbare Geister, ausgesandt zum Dienst um
derer willen, die die Errettung erben sollen?

Die Engel sind Diener Gottes, aber sie sind unvergleichlich mit dem Messias,
der Gott und Mensch in einer Person ist. Der ewige unveranderliche Gott und
er wurde ein wirklicher Mensch, der bereit war, in der Halfte seiner Tag in den
Tod zu gehen flir unsere Sinden, um so die Reinigung der Sinden zu
bewirken.

Also, so haben wir Kapitel 1 geschafft. Ich habe viel mehr im Skript
vorbereitet. Warum? Weil ich nicht weiB3, wie viel ich so ganz spontan einflechte
und ich méchte lieber genug haben als zu wenig. Und dann nehmen wir das

einfach nachstes Mal und gehen mit Kapitel 2 weiter.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 43 -



