
Der Hebräerbrief – 01 – 1,1 – 14 – ID R190.01

Roger Liebi

Der Brief an die Hebräer – eine gründliche Vers-für-Vers-Studie

aus jüdisch-messianischer Perspektive.

28.04.2018

ID R190.01

Das Thema des Hebräerbriefes kann man umschreiben mit: Wir sehen Jesus.

Und zwar spielt das in diesem Brief eine ganz große Rolle, nicht nur, wenn in

Kapitel 2 Vers 9 steht:

9 Wir sehen aber Jesus, der wegen des Leidens des Todes für kurze

Zeit  unter  die  Engel  erniedrigt  worden  ist,  mit  Herrlichkeit  in  Ehre

gekrönt - 

Sondern auch dann in Kapitel 3 werden wir aufgerufen, ihn zu betrachten. Da

heißt es Kapitel 3 Vers 1:

1 Daher,  heilige  Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,

betrachtet  den  Apostel  und  Hohenpriester  unseres  Bekenntnisses,

Jesus,

Und in Kapitel 7, wo es um Melchisedek geht als ein Vorbild des Herrn Jesus,

da wird gesagt in Hebräer 7 Vers 4:

4 Schauet  aber,  wie groß dieser war,  welchem selbst  Abraham, der

Patriarch, den Zehnten von der Beute gab.

Auch da: Schauet. Und dann natürlich in Kapitel 12, wo man aufgerufen wird,

hinzuschauen auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens, wobei zu

sagen ist: Jedes Mal in all diesen Stellen steht im Griechischen ein anderes

Wort, also ein anderes Wort für 'sehen', 'schauen'. Und auch hier wieder ein

anderes Wort 'hinschauend auf Jesus', ganz wörtlich heißt das griechische Wort

'wegschauend'. Aber das war das typische Wort im Griechischen, um zu sagen:

- 1 -



auf einen Punkt hin ganz genau zu schauen. Das heißt: Wegschauen von allem

andern 

2 … auf Jesus, den Anfänger und Vollender des Glaubens

hin. Hebräer 12,2. Und dann natürlich Vers 3: 

3 Denn betrachtet den, der so großen Widerspruch von den Sündern

gegen sich erduldet hat, damit ihr nicht ermüdet, indem ihr in euren

Seelen ermattet.

Wir sehen, es zieht sich wie ein roter Faden durch den Brief hindurch: Jesus

sehen in seiner Herrlichkeit. 

Ein anderer angemessener Titel wäre: vom Schatten zur Wirklichkeit. Es wird

gezeigt,  wie  die  Einrichtungen  im AT  Hinweise  waren  auf  den  kommenden

Messias. Aber jetzt im Hebräerbrief wird gezeigt: All diese Hinweise im Gesetz

im AT waren Schatten und jetzt haben wir die Wirklichkeit. So wie 3 D: Der

Körper, der den Schatten wirft, natürlich ganz etwas anderes ist, als nur ein

Schattenbild, das auch je nach Position verzerrt sein kann, nicht wahr. Aber im

Hebräerbrief wird also die Wirklichkeit gezeigt. 

Die  Botschaft  des  Hebräerbriefes  habe  ich  versucht  in  wenigen  Sätzen  so

zusammenzufassen: Das neue,  das der Messias Jesus eingeführt  hat,  steht

erhaben über dem alten System des sinaitischen Gesetzes. Die Einrichtungen

des  Gesetzes  waren  nur  eine  umrissartige,  schattenhafte  Vorausdarstellung

dessen, was der verheißene Erlöser einführen sollte.

Und  nun  in  der  Botschaft  ein  ganz  wichtiger,  weiterer  Aspekt.  Wegen  des

Druckes  und der  Verfolgung durch Volksgenossen standen gewisse jüdische

Christen – heute ist eher verbreitet der Ausdruck messianische Juden, – die

sich  nur  äußerlich  bekehrt  hatten,  in  Gefahr,  Jesus  als  Messias  wieder

abzulehnen  und  in  ein  Judentum  ohne  Erfüllung  durch  den  Messias  Jesus

zurückzukehren. Dies würde katastrophale Konsequenzen haben, macht dieser

Brief klar. Diese Juden mussten daher ermutigt werden, die Erhabenheit von

Jesus Christus und seinem Werk zu erfassen und völlig zum echten Glauben

und zur Wiedergeburt durchzudringen. Also es bestand die Möglichkeit, dass

manche zwar gläubig waren, aber sich doch noch nicht richtig bekehrt haben.

Das gibt’s. Das ist wie in Lukas 8 vierfaches Ackerfeld: Der Same, der auf das

- 2 -



Steinige fällt,  das  sind die,  die  mit  Freuden das  Wort  aufnehmen,  für  eine

gewisse Zeit glauben sie und dann fallen sie ab. Aber das war nicht die gute

Erde. Nur die auf der guten Erde sind die Wiedergeborenen. Man kann gläubig

sein, ohne wiedergeboren zu sein. Und interessant, in Lukas 8 heißt es: das

Wort mit Freuden aufnahmen. Wo ist die Buße, die wirkliche Sündenerkenntnis

und Reue und Traurigkeit über seinen Zustand vor Gott? Das ist natürlich Basis

für eine Wiedergeburt. Und nun war also die Gefahr bei diesen Hebräern, eben

Juden,  die  überzeugt  waren,  Jesus  ist  der  Messias,  sie  könnten wieder  ins

Judentum zurückgehen und Jesus  doch  als  Messias  ablehnen.  Die  mussten

ermutigt werden, völlig zum echten Glauben und zur Wiedergeburt durchzu-

dringen. Und die übrigen, die schon wirklich bekehrt waren, die sollten durch

den Blick auf die Herrlichkeit Jesu ermutigt und angespornt werden, auf dem

Weg bis zum Ziel durchzuhalten.

Das führt uns nochmal zu dem Punkt: Autor und Adressaten, Zeitpunkt. Ich

werde jetzt nur ein paar Dinge herausgreifen, eben nicht alles.  Ich komme

später wieder darauf zurück, wie gesagt. Der Autor wird gar nicht genannt. Ich

lese Hebräer 1,1:

1 Nachdem  Gott  vielfältig  und  auf  vielerlei  Weise  ehemals  zu  den

Vätern geredet hat in den Propheten, 2 hat er am Ende dieser Tage zu

uns geredet im Sohn, den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, durch

den  er  auch  die  Welten  gemacht  hat;  3 welcher,  die  Ausstrahlung

seiner  Herrlichkeit  und der  Abdruck seines Wesens  seiend und alle

Dinge durch das Wort seiner Macht tragend, nachdem er durch sich

selbst  die  Reinigung von den Sünden bewirkt,  sich  gesetzt  hat  zur

Rechten  der  Majestät  in  der  Höhe;  4 indem  er  um  so  viel  besser

geworden ist  als  die  Engel,  als  er  einen vorzüglicheren Namen vor

ihnen ererbt hat. 

In  diesen Eingangsversen ist  das  so ganz anders als  in  den Paulusbriefen:

Paulus, Apostel Jesu Christi, ja, wie es sehr üblich ist. Keine Angabe über den

Autor. Nun, auch das hat eine Bedeutung. In der Bibel bedeutet nicht nur das

etwas, was steht, sondern auch das, was nicht steht. Und zwar geht es eben in

diesem Brief um die Herrlichkeit des Herrn Jesus in ganz besonderer Weise.

- 3 -



Und darum wird niemand neben dem Herrn Jesus hier erwähnt. Es beginnt

einfach  mit  seiner  Herrlichkeit.  Der  Autor  tritt  hier  ganz  bewusst  in  den

Hintergrund. Nun, es ist so: Paulus hat diesen Brief geschrieben. Und zwar

wissen wir das aus dem 2. Petrusbrief. Ja, im 2. Petrusbrief sagt nämlich der

Apostel der Beschneidung, der also einen besonderen Dienst hatte unter Juden

und ihnen den 1. und den 2. Petrusbrief geschrieben hatte. Nicht wahr, schon

in 1.  Petrus 1 Vers 1 + 2 sagt er,  der seinen Brief  schreibt  an die in der

Zerstreuung, Griechisch 'diaspora':

1 … von Pontus, Galatien, Kappadozien, Asia und Bithynien, 

Petrus schreibt an Juden im Ausland, in der Diaspora, das ist der Fachaus-

druck, zu Deutsch: Zerstreuung, in ganz verschiedenen Provinzen der heutigen

Türkei. Seinen 2. Brief schreibt er auch diesen Juden, denn in 2. Petrus 3 sagt

er ja deutlich in Vers 1

1 Diesen zweiten Brief, Geliebte, schreibe ich euch bereits, in welchen

beiden ich durch Erinnerung eure lautere Gesinnung aufwecke,

Und nun, diesen Juden in der Diaspora sagt er weiter in 2. Petrus 3 Vers 15:

15 Und erachtet die Langmut unseres Herrn für Errettung, so wie auch

unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit euch

geschrieben hat, 

Oh. Es muss also einen Brief geben, den Paulus als Rundschreiben an Juden

geschrieben hat.  Römerbrief  passt  nicht.  Korintherbriefe  passen auch nicht.

Galater, Epheser usw. Die 13 Paulusbriefe im NT, die passen alle nicht auf das.

Ja gut, es könnte ja sein, dass er ihnen einen Brief geschrieben hatte, der nur

für sie war, der nicht als Wort Gottes für uns erhalten werden sollte. Ja, aber

lesen wir weiter.

15 … unser geliebter Bruder Paulus nach der ihm gegebenen Weisheit

euch geschrieben hat,  16 wie auch in allen Briefen, wenn er in ihnen

von diesen Dingen redet, von denen einige schwer zu verstehen sind,

[Macht  Mut,  ja,  wenn  der  Apostel  Petrus  sogar  sagt,  Paulus'  Briefe  sind

schwierig.] die die Unwissenden und Unbefestigten verdrehen, wie auch

die übrigen Schriften, zu ihrem eigenen Verderben.

- 4 -



Ja, hier spricht Petrus nicht nur von diesem Brief an die Juden, also an diese

Hebräer, ja. Da sagt er: Überhaupt in allen seinen Briefen ist das so, dass sie

eben schwierig sind, die Unwissenden und Unbefestigten die verdrehen das.

16 … wie auch die übrigen Schriften, 

'Die Schriften', das sind die Bücher, die zum Kanon gehören, die inspiriert sind.

Also Petrus spricht eben nur von inspirierten Briefen. Und dann spricht er eben

in dem Zusammenhang von einem Brief, den Paulus Hebräern geschrieben hat,

Juden  geschrieben  hat,  und  zwar  nach  der  ihm  gegebenen  Weisheit.  Wir

werden sehen: Oh, das kommt im Hebräerbrief in ganz besonderer Weise zum

Ausdruck, diese Weisheit. 

Und Petrus sagt: Er hat euch ja geschrieben, ihr sollt die Langmut unseres

Herrn für Errettung achten. Ja, das ist genau das Thema im Hebräerbrief. Es

gab solche unter den Hebräern, die mussten ermutigt werden, voll zur wirk-

lichen Bekehrung durchzudringen, damit sie errettet werden. Und wie oft steht

im Hebräerbrief 'heute, wenn ihr seine Stimme hört, verhärtet eure Herzen

nicht'. Und dann wieder 'heute, wenn ihr seine Stimme hört', 'heute, wenn ihr

seine Stimme hört'.  Das ist  genau das Thema des  Hebräerbriefes.  Gott  ist

langmütig und er gibt euch die Gelegenheit, dass alle errettet werden und ganz

durchdringen und ja  nicht  eben abfallen,  wie  die  in  Lukas  8,  die  auf  dem

Steinigen gesät sind, eine Zeit glauben und dann abfallen, wenn Verfolgung

kommt. Und genau das hatten die Hebräer: Verfolgung von Volksgenossen, die

diese messianischen Juden ablehnten.  Nun,  das ist  genau das Thema. Und

Petrus sagt: Unser geliebter Bruder Paulus hat euch geschrieben. Und es ist

natürlich  auch  schwierig  und  es  wird  von  Unwissenden  und  Unbefestigten

verdreht. Und das gilt im Prinzip für alle biblischen Schriften, diese Gefahr.

Ja und jetzt, welches Bibelbuch gibt es von Paulus geschrieben an Hebräer, das

spricht von der Langmut des Herrn, die eine Chance ist zur Errettung. Das ist

klar  der  Hebräerbrief.  Und  interessant:  Der  P46,  das  ist  eine  Papyrus-

Handschrift, die gehört zu den ältesten Handschriften des Neuen Testaments,

umfasst alle Paulusbriefe. Heute sind noch 80 % vom Textbestand erhalten.

Und in dieser Sammlung, die allgemein datiert wird auf etwa 200 n. Chr., aber

vor  vielen  Jahren  hat  ein  Koreaner  namens  Kim  in  der  wissenschaftlichen

- 5 -



Zeitschrift 'Biblica' Nr. 69 eine ausführliche Arbeit veröffentlicht, wo er belegen

wollte, dass diese Handschrift zu datieren ist auf das 1. Jahrhundert, zwischen

75 bis 100 n. Chr. Das hat natürlich einige Liberale auf den Plan gerufen und es

hat  einen Kampf gegeben in  der  wissenschaftlichen Literatur  der  folgenden

Jahre und man wollte zeigen, Kim ist  da völlig daneben,  das üblicherweise

veröffentlichte Datum ca. 200 n. Chr. sei korrekt. Ja, und in neuerer Zeit hat

aber  auch  Karl  Jaroš  wieder  Position  genommen  für  diese  Datierung  aufs

1. Jahrhundert.  Ich  habe  das  hier  angegeben.  Karl  Jaroš:  Die  ältesten

griechischen Handschriften des Neuen Testaments; Bearbeitung, Edition und

Übersetzung Köln/Weimar/Wien 2014. Und er setzt sich wieder dafür ein für

eine Datierung auf das 1. Jahrhundert. Nun, warum erwähne ich das? Aus dem

Grund, weil in dieser Paulusbrief-Sammlung ist der Hebräerbrief eingeordnet

nach dem Römerbrief und vor dem 1. Korintherbrief, was ein Hinweis ist, dass

spätestens um 200 die Überzeugung da war in Ägypten, dass Paulus der Autor

war des Hebräerbriefes. Und wenn man die Datierung akzeptiert 75 – 100 n.

Chr.  wird  das  Argument  natürlich  noch  gewichtiger,  dass  diese  Christen  in

Ägypten im 1. Jahrhundert wussten, es ist von Paulus. Und übrigens in der

Ostkirche, also wenn man das römische Reich anschaut, der östliche Teil, der

ist von alters her überzeugt, dass Paulus der Autor ist vom Hebräerbrief. Diese

Zweifel, dass es nicht Paulus war, das ist eine Sache des Westens. Aber die

östliche Tradition, die geht schon von alters her zurück auf das Zeugnis Paulus'.

Und das ist auch der Grund, warum der Hebräerbrief unter den inspirierten

Büchern  aufgenommen  wurde.  Das  war  eben  nicht  irgendjemand,  der  das

geschrieben hat, ein unbekannter Autor, sondern zum NT konnten nur Bücher

akzeptiert werden, von denen man hieb- und stichfest nachweisen konnte, die

waren von einem Apostel geschrieben, von den Zwölfen, oder von Paulus oder

von einem Propheten, der durch diese Apostel anerkannt war als Prophet wie

z.B. Markus, der Verfasser des Markusevangeliums, Lukas Lukasevangelium,

Judas  und  Jakobus,  die  Halbbrüder  des  Herrn,  die  den  Judas-  bzw.  den

Jakobusbrief geschrieben haben. 

Ja, und es kommt dazu: Der Schreiber des Hebräerbriefes ist ein Jude. Ja, wir

haben gelesen in Kapitel 1:

- 6 -



1 Nachdem  Gott  vielfältig  und  auf  vielerlei  Weise  ehemals  zu  den

Vätern geredet hat in den Propheten, hat er am Ende dieser Tag zu uns

geredet im Sohn,

Zu uns Juden. Und er gehörte nicht zum engsten Kreis der ersten Jünger. Das

wird deutlich aus 2 Vers 3. Denn er spricht hier von dem Herrn Jesus, der das

Evangelium verkündigt hatte: 

3 Wie  werden  wir  entfliehen,  wenn  wir  eine  so  große  Errettung

vernachlässigen  –  [jetzt  kommt's] die  den  Anfang  der  Verkündigung

durch den Herrn empfangen hat und uns von denen bestätigt worden

ist, die es gehört haben,

Also der Schreiber des Hebräerbriefes war nicht einer von den ersten, die es

gehört  hatten,  wie  z.B.  die  zwölf  Apostel,  aber  hat  es  bereits  von  denen

gehört. Und das passt natürlich zu Paulus.

Dann ist er weiter ein Bekannter und Gefährte von Timotheus. Das geht hervor

aus 13,23 und er sendet Grüße aus Italien 13 Vers 24. Ja, und das weist eben

daraufhin, dass dieser Brief in Rom geschrieben wurde, und zwar als Paulus

dort 2 Jahre gefangen war. Die Apostelgeschichte endet ja mit den 2 Jahren

der Gefangenschaft in Rom. Und da hat Paulus eben nicht nur den Epheser-,

Kolosser-, Philipper- und Philemonbrief geschrieben, sondern eben auch den

Hebräerbrief.  Und  so  in  der  Kirchengeschichte  wurde  vorgeschlagen,  die

wichtigsten Vorschläge waren, Barnabas hätte das geschrieben. Aber das ist

eine  reine  Vermutung,  die  eben  nicht  solche  wichtigen  Argumente  hat  wie

Paulus,  und  dann  auch  eben  Paulus.  Ja,  aber  Paulus  wird  sogar  bestätigt

innerbiblisch durch den 2. Petrusbrief. Es gibt einen Brief an Juden, an Hebräer

von Paulus, der gehört zu den Schriften und der behandelt das Thema: Achtet

die Langmut des Herrn für Errettung. 

Ja,  und so kann man den Hebräerbrief  eben verstehen,  warum er  eine so

gewaltige Weisheit aufweist, wie das eben insbesondere der Apostel Paulus von

Gott  bekommen  hatte.  Und  dann  kommt  dazu:  Dieser  Brief  erwähnt  zwar

Paulus nicht – warum? Ja, Paulus war nicht Apostel für die Juden. Galater 2

macht  klar:  Petrus  und  Johannes  haben  ihm die  Hand  gegeben  und  auch

Jakobus.  Sie  hatten  den  Auftrag,  speziell  unter  den  Juden,  unter  der

- 7 -



Beschneidung. Paulus hat einen besonderen Auftrag für die Vorhaut, für die

Heiden. Aber - sagten sie ihm – er soll auch immer gut darauf achten eben

auch für die Juden. Können wir das kurz nachlesen. Galater 2 Vers 7:

7 sondern im Gegenteil,  als sie sahen, dass mir das Evangelium der

Vorhaut  anvertraut  war, [Also  das  Evangelium  für  die,  die  die  Vorhaut

haben, das sind Heiden.] wie Petrus das der Beschneidung 8 (denn der,

der in Petrus für das Apostelamt der Beschneidung gewirkt hat, hat

auch in mir in Bezug auf die Nationen gewirkt), 9 und als sie die Gnade

erkannten,  die  mir  gegeben  ist,  gaben  Jakobus  und  Kephas  und

Johannes,  die  als  Säulen angesehen wurden,  mir  und Barnabas  die

Rechte der Gemeinschaft, damit wir unter die Nationen, sie aber unter

die Beschneidung gingen; 10 nur dass wir der Armen gedenken sollten,

was ich mich auch zu tun befleißigt habe.

Und wir sehen dann im Römerbrief und auch im 2. Korintherbrief, dass Paulus

sich ganz besonders um die Armen unter den Juden bemüht hat, so dass es

Sammlungen gab unter den Nationen für  die  Armen unter den Juden.  Und

dann kommt hinzu Römer 1 Vers 16:

16 Denn ich schäme mich des Evangeliums nicht, denn es ist Gottes

Kraft zum Heil jedem Glaubenden, sowohl dem Juden zuerst als auch

dem Griechen.

Und hier wird klar gesagt von Paulus: Es gibt eine Priorität in der Evange-

liumsverkündigung, die Judenmission. Gewaltig, nicht wahr. Es gibt ja Leute,

die lehnen Judenmission ab. Ja, also Gläubige, die meinen, Judenmission, da

soll man warten, Gott kommt selber mit seinem Volk, seinem irdischen Volk,

zum Ziel. Völlig falsch. Ich spreche schon gar nicht von der EKD in Deutsch-

land, das ist ja eine Schande für sich. Die lehnen ja sogar die messianischen

Juden  ab,  ja.  Und  jegliche  Mission  unter  Juden  wird  abgelehnt  von  hohen

Stellen her. Ja. Und Paulus sagt: Nein, eine Priorität, den Juden zuerst, als

auch den Griechen. Und das zeigt er in der Apostelgeschichte. Man lese nur die

4  Missionsreisen,  Apostelgeschichte  13.  Wo  Paulus  hinkommt,  besucht  er

zuerst  die  Synagoge.  Und  wenn  es  keine  gibt,  wenigstens  einen

Frauengebetskreis wie in Philippi, einen jüdischen Frauengebetskreis. Dort fand

- 8 -



Paulus jeweils einen Brückenkopf, um von dort aus dann das Evangelium zu

den Nichtjuden zu bringen. Er hat das auch so selber durchgeführt. Und darum

hatte er ein besonderes Anliegen, auch im Blick auf das jüdische Volk. Und er

sagt ja in Römer 9: Ein ständiger Schmerz geht durch sein Innerstes, weil er

möchte, dass seine Brüder nach dem Fleisch den Messias erkennen. Und das

drückt  sich  eben  darin  aus  und  gerade  auch  in  der  Abfassung  des

Hebräerbriefes. Er hat ein ganz besonderes Anliegen in Bezug auf das jüdische

Volk. Aber er war kein Apostel der Juden und darum erwähnt er sich auch hier

nicht 'Paulus, Apostel', sondern er beginnt mit dem Herrn Jesus. Und es kommt

hinzu, dass er – wie in keinem Brief sonst – den Herrn Jesus 'Apostel' nennt,

der Gesandte, ja, Hebräer 3 Vers 1:

1 Daher,  heilige  Brüder,  Genossen  der  himmlischen  Berufung,

betrachtet den Apostel und Hohenpriester unseres Bekenntnisses, 

Da hat natürlich 'Apostel' eine ganz andere Bedeutung. Er ist der Sohn Gottes,

der Gesandte vom Vater, als Messias in die Welt gekommen. Und da kann er

erst recht nicht seine Bezeichnung als Apostel erwähnen. Das geht grad gar

nicht. Und so hat es eine besondere Bedeutung, warum er eben, ohne seinen

Namen zu nennen, grad mit der Herrlichkeit des Messias Jesus beginnt.

Und was ganz typisch ist in diesem Brief, immer wieder sagt er: Lasst uns.

Lasst uns. Lasst uns. Das ist nicht die Sprache typischerweise für den Apostel.

Nicht wahr, wir sehen, wie Paulus in den andern Briefen oft in aller Deutlichkeit

etwas einfach befiehlt: So ist es. Ich will nun, dass – ja – die Männer an jedem

Ort beten z.B. 1. Timotheus 2 Vers 8. Aber hier sagt er: Lasst uns. Er tritt nicht

als Apostel auf gegenüber dem jüdischen Volk, sondern als Lehrer. Und ein

Lehrer ermutigt: Lasst uns. Schließt sich selber mit ein. Lasst uns, so macht er

als Lehrer Mut in diesem Brief. 

Es kommt dazu, dass hier in diesem Brief ein besonders schönes literarisches

Griechisch gesprochen wird. Paulus konnte ganz unterschiedlich sprechen, je

nach Gruppe, zu denen er redete. Z.B. die Rede auf dem Areopag in Athen, die

muss  man  mal  im  Griechischen  analysieren.  Da  fällt  auf:  Oh,  eine  solche

Konzentration von Optativen. Optativ ist eine spezielle Verbform im Altgriechi-

schen. Es ist nicht wichtig, dass man jetzt weiß genau, was das bedeutet. Aber

- 9 -



einfach, um zu sagen, das ist eine Form, die im Griechischen vor 2000 Jahren

in  der  gesprochenen  Sprache  sehr  selten  verwendet  wurde.  Aber  so  ein

bisschen schönes Griechisch, da verwendet man die Optativ-Form. Und gerade

in Athen spricht er so, dass die Athener sich ganz zu Hause fühlten, ja. Es war

nicht, um die Leute so einzulullen. Aber er hat so gesprochen, dass es den

Personengruppen  gut  entsprach.  Er  hat  Klartext  gesprochen,  es  war  nicht

einfach Rhetorik, um die Leute so eben um den Finger zu wickeln. Und nun,

hier spricht er ein schönes literarisches Griechisch, und zwar ein Griechisch,

das sehr stark von der griechischen Übersetzung der Septuaginta … Das ist die

älteste griechische Übersetzung des Alten Testaments, in Alexandria von Juden

im 3. Jahrhundert vor Christus verfertigt. Also ein Griechisch, das sehr stark

geprägt wird von dieser Septuaginta-Übersetzung. Und das zeigt auch wieder,

jemand der im Judentum wirklich voll und ganz zu Hause war. Ja.

Und damit haben wir eben 14 Paulusbriefe im NT: 2 x 7. Und dann gibt es noch

7 weitere Briefe der Apostel und Propheten im NT, 21 insgesamt. Also es ist

nicht so eine krumme Zahl, 13 Paulusbriefe, 1 wissen wir nicht und dann noch

so 7. Nein, es sind wirklich 2 x 7 und 7 und das gibt diese Gruppe der 21

Briefe, die der Herr Jesus in Johannes 16 angekündigt hat: Der Heilige Geist,

wenn er  kommt,  wird  er  euch in  die  ganze Wahrheit  führen.  Das  hat  sich

besonders  mit  den  Lehrbriefen  des  Neuen  Testaments,  zu  denen  auch  der

Hebräerbrief gehört, erfüllt.

Ja und nach dieser Einleitung … Ich geb zu, die Einleitung ist ziemlich lange,

aber ich tröste mich immer mit dem Buch der Sprüche. Da gibt Salomo zuerst

eine Einleitung von 9 Kapiteln und dann kommt der Hauptteil ab Kapitel 10.

Ja, Kapitel 1, ich lese nochmals:

1 Nachdem  Gott  vielfältig  und  auf  vielerlei  Weise  ehemals  zu  den

Vätern geredet hat in den Propheten,

Im Griechischen ist das so schön formuliert. Die haben 5 x den Buchstaben 'Pi'.

Das ist schon ein besonderer Buchstabe, ja, ein Explosivlaut: P Pi. Und das

liest sich also als Stabreim. Ein Stabreim ist z.B. etwas ganz Profanes: Mann

und Maus. Ja, Mann beginnt mit 'M' und Maus beginnt mit 'M'. Das ist ein

Stabreim, Mann und Maus. Haus und Hof ist ein Stabreim H und H, Haus und

- 10 -



Hof. Und hier: 'polymeros,  kai polytropos, palai ho theos lalesas tois patrasin

en  tois  prophetais'. Das  ist  dieses,  was  ich  hier  auf  dem  Skript  wörtlich

übersetzt habe: Vielfach und vielfältig ehemals der Gott hat gesprochen zu den

Vätern durch die Propheten. Es geht fast auf auf Deutsch. Dreimal hab ich 'v',

aber leider kann man ehemals nicht vehemals sagen und Propheten kann man

nicht Vropheten sagen. Aber darum habe ich es so unterstrichen. Jedes Mal

'Pi': vielfach und vielfältig. 

Also so ein ganz erhabener Beginn. Er spricht nicht von sich als Paulus, dem

Kleinen. Nein, er spricht gar nicht von sich, nur von dem Herrn Jesus, und zwar

indem er einen Rückblick macht auf das AT, wie Gott eben in früheren Zeiten

des Alten Testaments gesprochen hat, und zwar zwei Dinge: Vielfach, d.h. zu

so vielen Gelegenheiten hat Gott gesprochen, sich geoffenbart, das ist vielfach.

Und vielfältig heißt, Gott hat auf ganz verschiedene Arten gesprochen. Er hat

gesprochen durch Träume, durch Visionen, aber dann auch durch Lieder. Und

zwar, David am Ende seines Lebens in 2. Samuel sagt er: Der Geist Gottes

habe  seine  Psalmen  inspiriert.  Und  Gott  hat  durch  diese  Lieder  direkt

gesprochen. Und dann auch durch Erzählungen. Nicht wahr, das erste Buch

Mose, das erzählt, wie die Welt entstanden ist und die Erschaffung der ersten

Menschen und dann die nächsten Generationen bis zur Sintflut und dann bis

auf  Abraham  und  schließlich  die  Josephsgeschichte,  bis  sie  in  Ägypten

ankommen,  das  ist  Erzählung.  Aber  Gott  hat  sich  durch  diese  Erzählung

geoffenbart, eine ganz andere Art als Träume oder Visionen. Dann auch durch

Sprüche. Wenn man denkt, eben speziell  das Buch der Sprüche, aber viele

Sprüche  gibt  es  auch  in  den  andern  Büchern.  Dann  auch  Gedichte,

Prophezeiungen. Jesaja z.B., 66 Kapitel, aber das meiste sind Prophezeiungen.

Und dann Belehrungen. Wenn man denkt an all die Belehrungen im 5. Buch

Mose,  wo Mose als  Lehrer  des  Volkes  spricht,  oder  das  Buch Prediger,  wo

Salomo als  alter  Mann  das  Volk  belehrt  und  sagt:  Wiederholt  nicht  meine

Fehler, die ich gemacht habe in meinem Leben. Da trat er auf als Prediger, als

Lehrer. Und viele, viele weitere Arten. Das ist diese Vielfalt der Heiligen Schrift.

Also  Gott  hat  nicht  nur  oft  gesprochen,  sondern  auch  ganz  vielfältig.  Ja

ehemals  zu  den  Vätern,  zu  den  Vorfahren.  Und  das  geschah  durch  die

- 11 -



Propheten. Aber – sagt der Hebräerbrief – und dann kam die totale Wende:

Gott hat gesprochen am Ende dieser Tage im Sohn. Ich habe hier auf dem

Skript vermerkt: Es heißt ja, Gott hat durch die Propheten geredet. Griechisch

'dia' das bedeutet hier: Sie waren Werkzeuge, das Mittel, das Sprachrohr. Aber

wenn es um den Sohn geht, dann sagt der Hebräerbrief: Gott hat im Sohn

geredet  'en hyo'. Und das ist ganz wichtig: Der Sohn war nicht einfach das

Mittel,  das  Sprachrohr,  sondern  Gott  hat  im  Sohn,  d.h.  in  der  Person  des

Sohnes  gesprochen,  also  nicht  nur  durch  ihn.  Es  ist  auch  absolut

bemerkenswert, dass der bestimmte Artikel vor 'Sohn' im Griechischen fehlt.

Also es heißt 'er hat gesprochen in Sohn', nicht 'in dem Sohn', sondern 'in

Sohn' ganz wörtlich: in Sohn. Und durch den fehlenden Artikel kann man im

Griechischen oft den Inhalt, das Wesen hervorheben und betonen: Im Sohn

hat er gesprochen, also nicht durch Propheten, nicht einfach ein Prophet mehr.

Sondern jetzt hat Gott in der Person des Sohnes zu uns gesprochen. Nicht der

Vater ist gekommen, nicht der Heilige Geist ist gekommen, sondern der Sohn

ist gekommen, um zu uns zu sprechen. 

Und nun ist es ganz wichtig, es heißt hier: Er hat zu uns geredet am Ende

dieser Tage. Wieder ein Beispiel, um zu zeigen, wie wichtig es ist, dass man die

Bibel genau liest. Da haben manche gesagt: „Seht ihr, Endzeit, das ist nicht

erst heute, Endzeit ist schon seit 2000 Jahren. Die Endzeit hat begonnen mit

dem, dass Jesus Christus vor 2000 Jahren kam. Hier steht ja: am Ende der

Tage.“ Und wirklich, im AT 'am Ende der Tage', das ist doch ein ganz typischer

Ausdruck für die Endzeit. Schlagen wir mal auf Hesekiel 38 + 39, da wird Gog

und Magog beschrieben, der endzeitliche Feind, der aus dem Norden Israel

angreifen wird, und zwar aus dem äußersten Norden. Von Israel aus gesehen

ist  das  Russland.  Nicht  wahr,  man  kann  mit  dem  Finger  raufgehen  von

Jerusalem, dann kommt man da bei Moskau durch und dann weiter bis zum

Nordpol. Aber dort wohnt niemand. Das letzte Land ist Russland. Und Rosch

kommt aus dem äußersten Norden, sagt Hesekiel 38. Und wann werden die

angreifen. Und das steht in Vers 16. 38,16:

16 Und du [du Rosch] wirst wider mein Volk Israel hinaufziehen wie eine

Wolke,  um  das  Land  zu  bedecken.  Am  Ende  der  Tage  wird  es

- 12 -



geschehen, dass ich dich heranbringen werde wieder mein Land, auf

dass die Nationen mich erkennen, wenn ich mich an dir, Gog, vor ihren

Augen heilige. 

Ja also: In der Endzeit wird dieser Angriff kommen. Das ist noch nicht erfüllt

Hesekiel  38/39.  Und  alle  die,  die  glauben,  dass  wir  in  der  Endzeit  leben,

wissen: Dieser Angriff von Russland – aus dem äußersten Norden – wird in der

Zukunft noch eine wichtige Rolle spielen. Nun, wir leben in der Endzeit. Aber

die sagen: „Ach was, wir leben in der Endzeit. Seit 2000 Jahren sind wir in der

Endzeit.  Und der Hebräerbrief sagt ja das klar.“ Ja aber, am Ende der Tage

bedeutet immer diese besonderen Ereignisse grad im Zusammenhang mit der

Wiederkunft Christi. Noch eine Stelle, Daniel 8. Nicht wahr, da haben wir auch

wieder diesen Ausdruck in Vers 17:

17 Und er trat an den Ort, wo ich stand; und als er herzutrat, erschrak

ich und fiel nieder auf mein Angesicht. Und er sprach zu mir: Merke

auf, Menschensohn, denn das Gesicht geht auf die Zeit des Endes!

Und so erfahren wir, also diese Prophetie in Daniel geht dann schließlich auf die

Endzeit. „Was Endzeit. Die Endzeit ist seit 2000 Jahren und der Hebräerbrief

macht es uns klar.“ Und dann, was muss man sagen? Dann muss man sagen:

So jetzt lest die Bibel genau. Hier steht nicht 'er hat zu uns geredet am Ende

der Tage', sondern 'am Ende dieser Tage'. Ja, um welche Tage geht es? Diese

lange Zeit, in der Gott vielfach und auf vielfältige Weise zu den Väter geredet

hat in den Propheten. Das ist das AT. Und am Ende dieser Tage – des Alten

Testaments – hat  Gott  durch den Messias  Jesus,  den Sohn Gottes,  zu uns

geredet. Nicht die Endzeit hat begonnen. Aber das AT ist abgeschlossen. Das

ist der Punkt.  Das Ende 'dieser Tage'  meint die Tage, in der die Propheten

geredet haben im AT und diese Epoche ist abgeschlossen mit dem Kommen

des Messias. Und Römer 10 Vers 4 sagt: Christus ist des Gesetzes Ende jedem

Glaubenden zur Gerechtigkeit. Also genau, sorgfältig lesen. Und Bibelstellen im

Alten  und im Neuen Testament,  die  von der  Endzeit  sprechen,  die  meinen

wirklich die Endzeit. Und zwar können wir das anhand verschiedener Stellen

ganz klar im Text belegen: Das ist die Zeit, in der das jüdische Volk heimkehrt

aus allen Völkern. Nochmals Hesekiel 38: Gog wird in der Endzeit, am Ende der

- 13 -



Tage, Israel angreifen. Und was wird das für eine Epoche sein? Schauen wir

mal Hesekiel 38 Vers 8:

8 Nach vielen Tagen sollst du heimgesucht werden: Am Ende der Jahre

sollst du in das Land kommen, das vom Schwert wiederhergestellt, das

aus  vielen  Völkern  gesammelt  ist,  auf  die  Berge  Israels,  welche

beständig verödet waren; und es ist herausgeführt aus den Völkern,

Aha. Also der Angriff von Russland wird sein in einer Zeit, wo das jüdische Volk

aus vielen Völkern nach Hause kehrt. Und das ist in unserer Zeit geschehen

seit 1882. Aus 130, es gibt sogar solche, die sagen 140 verschiedenen Ländern

aus allen 5 Kontinenten sind Juden millionenfach zurückgekehrt ins Land der

Vorfahren. Und in der Zeit davor war das Land eine Wüste. Genau, wie es hier

heißt:  die  Berge  Israels,  welche  beständig  verödet  waren.  Und dann  steht

weiter: Sie werden gesammelt auf die Berge Israels. Nun 'die Berge Israels' in

der Bibel, die befinden sich zur Hauptsache in der sogenannten Westbank, im

Westjordanland. Das ist das sogenannte 'besetzte Gebiet',  ja.  Und die UNO

sagt: Die Juden haben dort nichts verloren. Aber seit 1967, seit dem 6-Tage-

Krieg,  als  die  Araber  Israel  zum zweiten  Mal  versuchten,  auszurotten,  hat

Israel die Westbank, das Westjordanland, erobert – mit diesen Bergen. Und

dann  hat  die  israelische  Regierung  gesagt:  Juden  sollen  dort  Siedlungen

gründen. Wir werden schon Land den Arabern zurückgeben, Land für Frieden,

um  mit  ihnen  einen  Deal  auszuhandeln,  aber  wir  werden  nie  mehr  alles

zurückgeben, denn das wäre ja Selbstmord. Strategisch braucht man die Berge

Israels in der Westbank, um Israel überhaupt verteidigen zu können. Denn das

Land Israel  ist ja sonst ein ganz schmaler Streifen vom Mittelmeer,  bis die

Westbank im Westen beginnt. Da ist man, in kürzester Zeit ist man mit einer

Armee  durch,  beim  Mittelmeer.  Man  braucht,  man  sagt  eben  'strategische

Tiefe'. Und darum wurde gesagt: Geht in die Westbank, gründet Siedlungen.

Und  da  wurden  also  ganz  viele  strategische  Siedlungen  gegründet  und

besiedelt. Und da steht: aus vielen Völkern gesammelt auf die Berge Israels,

welche beständig verödet waren. Und heute sind, Hunderttausende von Israelis

wohnen auf diesem Gebiet der sogenannten Westbank. Das war das Herzland

Israels im AT übrigens. Nicht wahr, da befinden sich all die wichtigen Städte,

- 14 -



wie Jerusalem, Bethlehem, Hebron, Sichem und Shilo usw. usf., alles dort. Ja,

also Endzeit ist wirklich die Zeit, in der das jüdische Volk zurückkehrt, und zwar

insbesondere auf die Berge Israels zurückkehrt. Aber vor 2000 Jahren war das

nicht  diese Art  von Endzeit,  sondern das  Ende der  alttestamentlichen Zeit,

insofern Endzeit des alten Testaments.

Ja,  gehen wir  weiter.  Und nun,  wenn hier  der  Herr  Jesus  als  Sohn Gottes

vorgestellt wird, der das AT abgeschlossen hat, zum Höhepunkt geführt hat,

dann werden sieben Herrlichkeiten seiner Person vorgestellt. An dieser Stelle

muss ich noch etwas Wichtiges erklären. Es gibt ja manche, die denken: Das

geht  ja  gar  nicht.  Da  sprecht  ihr,  dass  durch den Messias  alles  so  anders

geworden ist gegenüber dem AT. Das ist ja quasi wie ein Verwerfen des Alten

Testaments. Überhaupt nicht. Der Hebräerbrief zeigt, das AT steht 100 Prozent,

aber es weist in all diesen Schattenbildern hin auf Jesus Christus und er ist

jetzt gekommen, um die Erfüllung zu bringen. Aber diese Schattenbilder, die

brauchen wir unbedingt, um die Wirklichkeit verstehen zu können. Genau das

erklärt uns der Hebräerbrief, wie wichtig das AT ist. Es kommt dazu: Im AT

wurde gesagt, dass Gott einmal ein neuest Testament machen wird. Also das

war schon klar alttestamentlich, nämlich in Jeremia 31,31. Ja, wenn Gott von

einem neuen Bund spricht, von einem neuen Testament, dann muss das schon

eine Bedeutung haben, dann kann das AT nicht das Letztliche sein, sondern es

war eben der Hinweis auf das, was der Messias einmal bringen würde. Und

jetzt  ganz wichtig: In dem rabbinischen Kommentar 'Kohelet'  zu dem Buch

Prediger,  das ist  ein wichtiger mittelalterlicher Kommentar,  dort  steht: 'Man

kann die Thora, die wir in der heutigen Zeit lernen, kann man nicht vergleichen

mit  der  Thora,  die  der  Messias  uns  einmal  bringen  wird.'  Interessant.  Im

Judentum selber war die Erwartung, dass der Messias eine neue Thora bringt,

auf einer Höhenstufe, d.h. die Erfüllung, nicht nur das Schattenbild. Das ist der

Punkt.  Das  wertet  das  AT  nicht  ab,  sondern  macht  klar:  Das  waren  alles

Hinweise,  Schatten,  auf  den  Messias,  aber  er  sollte  einmal  die  Erfüllung

bringen. Und das zeigt uns gerade der Hebräerbrief.

Und nun werden uns sieben Herrlichkeiten des Herrn Jesus vorgestellt: Erstens

wir haben gelesen Vers 2:

- 15 -



2 … den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, 

Was bedeutet das? Das bedeutet,  dass der Messias als  Mensch alles erben

wird. Was heißt 'alles'? 'Alles' heißt alles, so einfach: also nicht nur das Land

Israel, sondern auch die ganze Erde; nicht nur die ganze Erde, sondern auch

das ganze Universum; und nicht nur das ganze Diesseits, sondern auch das

ganze Jenseits. Er nimmt alles in Besitz. Aber wichtig: als Mensch. Wir werden

gleich sehen, er ist auch der Schöpfer, das ist die zweite Herrlichkeit, die hier

erwähnt wird:

2 … den er gesetzt hat zum Erben aller Dinge, durch den er auch die

Welten gemacht hat;

Also er ist der Schöpfer. Als Schöpfer gehört ihm sowieso alles. Aber hier wird

gesagt, er ist der Erbe aller Dinge und das betont, dass er das ist als Mensch.

Nicht  wahr,  das  ist  ein  sehr  wichtiger  Punkt:  Der  Sohn  Gottes  wurde  ein

wirklicher  Mensch.  Und das  AT machte  klar,  dass  der  Messias  ein  richtiger

Mensch sein würde. Jesaja 9 Vers 6: Ein Kind ist uns geboren. Das macht klar,

der Messias, von dem die Rede ist, nachher heißt es, man nennt seinen Namen

wunderbarer Berater, starker Gott, Vater der Ewigkeit und Fürst des Friedens,

vier Doppelnamen. Das ist der Messias. Das haben auch die Rabbiner früher

gelehrt. Und da heißt es: Ein Kind ist uns geboren. Er würde also als richtiger

Mensch in die Welt kommen, aber gleichzeitig Gott sein, denn der zweite dieser

vier Doppelnamen aus Jesaja 9 ab Vers 6 sagt: 'El gibor' – 'starker Gott'. Nun,

Gottheit und Menschheit des Messias, das gehört zusammen, unzertrennlich.

Aber wir können jetzt unterscheiden, nicht wahr, er ist Gott und Mensch in

einer Person, er ist nicht zwei Personen. Er ist eine Einheit. Aber wir müssen es

doch unterscheiden und betonen, z.B. am Kreuz gestorben ist der Herr Jesus

als Mensch. Gott kann nicht sterben, Gott ist unsterblich, sagt 1. Timotheus 6

Vers  16.  Aber  als  Mensch  konnte  er  sterben.  Als  Mensch  ist  er  wieder

auferstanden. Als Mensch ist er aufgefahren und hat sich als Mensch auf die

rechte Seite Gottes gesetzt. Und genau darauf kommen wir noch. Und so hat

er als Mensch das Anrecht bekommen auf die ganze Schöpfung. Aber dann

wird erklärt  als  zweite Herrlichkeit  – natürlich als  Gott  gehört  ihm sowieso

schon alles, darum wird gesagt, er ist der Schöpfer, so ausgedrückt: durch den

- 16 -



er auch die Welten gemacht hat. Nun in 1. Korinther 8 Vers 6, können wir das

aufschlagen, da steht:

6 … für uns ist ein Gott, der Vater, von welchem alle Dinge sind, und

wir  für  ihn,  und ein Herr,  Jesus Christus,  durch welchen alle Dinge

sind, und wir durch ihn.

Hier wird der Unterschied gemacht: Alles kommt von Gott, dem Vater, aber

alles ist gemacht durch den Herrn Jesus Christus. Das bedeutet: Die Pläne

kommen vom Vater und der Sohn war der Ausführende in der Schöpfung. Und

das  ist  in  Übereinstimmung  mit  Johannes  1  Vers  1,  wo  Johannes  sein

Evangelium so eröffnet:

1 Im Anfang war das Wort, und das Wort war bei Gott, und das Wort

war  Gott.  2 Dieses  war  im  Anfang  bei  Gott.  3 Alles  wurde  durch

dasselbe, und ohne dasselbe wurde auch nicht eines, das geworden

ist. 

Also hier wird der Herr Jesus genannt 'das Wort'. Das erkennen wir ganz klar,

in Vers 14 heißt es dann: 

14 Und das Wort wurde Fleisch und wohnte unter uns (und wir haben

seine Herrlichkeit angeschaut, eine Herrlichkeit als eines Eingeborenen

vom Vater) voller Gnade und Wahrheit.

Das Wort ist Jesus Christus: Im Anfang 'war' das Wort, nicht 'wurde' das Wort,

war 'em' das bedeutet als Durativ 'fortdauernd war er'. Er war im Anfang schon

da. Und das Wort war bei Gott, das zeigt die Gemeinschaft zwischen dem Sohn

und dem Vater. Und dann wird uns erklärt: Und das Wort war Gott, der Sohn

ist Gott, so wie der Vater. Dieses war im Anfang bei Gott. Und jetzt kommt es:

Alles wurde durch dasselbe. Oder man kann auch übersetzen: Alles kam durch

dasselbe  ins  Dasein.  Jeder  Zeuge  Jehovas,  der  ja  einen  anderen  Jesus

verkündigt, die sagen Jesus sei der Engel Michael, der Mensch geworden sei

und  darum  dürfe  man  auch  nicht  zu  Jesus  Christus  beten,  das  wäre  ja

Götzendienst. Also die sagen: Ja, natürlich, Jesus Christus hat alles erschaffen.

Er war der Werkmeister nach Sprüche 8, aber er selber sei die erste Schöpfung

von Jehova gewesen. Jehova, das wäre Gott Vater nach ihrer Erklärung, habe

den Sohn erschaffen und dann habe der Sohn alles weitere erschaffen. Tja und

- 17 -



was steht hier: Alles kam ins Dasein durch dasselbe, durch das Wort. Dann

sagen sie: Ja natürlich, alles. Ja, also alles? Außer Jesus Christus natürlich, er

ist die erste Schöpfung. Und dann sagen Sie: Aber alles heißt doch alles. Ja,

aber nicht immer, manchmal braucht man alles im Sinn 'fast alles', ja. Und das

hat schon was für sich. Z.B. heißt es in Römer 3,22-23: Alle haben gesündigt

und erreichen nicht die Herrlichkeit Gottes. Aber es gibt einen Menschen, der

nie  gesündigt  hat,  der  Herr  Jesus.  Also  alles  bedeutet  wirklich  'fast  alle'

Menschen. Ja, aber darum schreibt Johannes dort kein Ende des Satzes. Er

sagt: Alles kam ins Dasein durch dasselbe und ohne dasselbe kam auch nicht

eines ins Dasein, das ins Dasein gekommen ist. So, jetzt haben wir's. Hier

erklärt er, wie einst in einem amerikanischen Gerichtsfall, wo das Wort 'alles'

definiert werden sollte und die Richter haben gesagt: „The world all  include

anything, but exclude nothing.“ Das Wort 'alles' schließt jedes Ding ein und

kein  Ding  aus,  das  ist  mathematisch  formuliert,  ja.  In  der  Alltagssprache

spricht man 'alles' nicht immer mathematisch. Das ist wichtig, Sprache ist nicht

einfach gleich Mathematik. Aber wenn's nötig ist, dass man ganz eindeutig sein

muss, dann kann man mit der Sprache auch mathematisch formulieren. Und

das  erklärt,  warum  das  Johannesevangelium,  das  eigentlich  so  einfach

geschrieben ist  mit  nur  800 Wörtern,  ja,  mit  800 Wörtern  kommt er  für's

Evangelium aus, so kompliziert: Alles kam durch dasselbe ins Dasein und ohne

dasselbe kam auch nicht eines ins Dasein, das ins Dasein gekommen ist. Um

wirklich zu sagen: Hier bedeutet 'alles' wirklich alles. Alles ist eingeschlossen,

nichts ausgeschlossen. Wenn Jesus Christus die erste Schöpfung von Jehova

wäre, dann gäbe es ein Ding, das ins Dasein gekommen ist ohne ihn, aber das

gibt’s nicht. Und damit ist klar: Er ist absolut ewig und darum der Name Jahwe

bezieht sich auf ihn. Der Name Jahwe wird im NT nirgends so erwähnt, aber

sehr oft, wenn aus dem Alten Testament zitiert wird im Neuen und da kommt

das Wort Jahwe – die Zeugen Jehovas würden sagen Jehova mit der falschen

Aussprache. Aber das ist egal, man muss nur das Richtige meinen. Wenn im AT

eben Jahwe vorkommt, dann steht im NT Kyrios, Herr, ja. Es ist interessant,

wir haben gerade vorhin gelesen 1. Korinther 8 Vers 6: Alle Dinge sind von

Gott, dem Vater, und durch unseren Herrn Jesus Christus. Es gibt mehr Stellen

- 18 -



im NT, wo der Vater 'Gott' genannt wird, ja. Aber es gibt mehr Stellen im NT,

wo der Sohn 'Herr' genannt wird und 'Herr' im Sinn von Jehova, Jahwe. Merken

wir, das Wort 'Gott' wird ja manchmal auch gebraucht, nicht wahr, in etwas

anderem Sinn, der Teufel wird genannt 'der Gott dieser Welt', ja. Und für die

Welt  hat  er  den  obersten  Stellenwert.  Im  AT  werden  sogar  manchmal  die

Richter genannt 'Götter' – 'Elohim', ja, in den Psalmen und auch in 2. Mose. Ja,

aber  Jahwe,  das  ist  dann ganz  eindeutig.  Und dieser  Name wird  auch  nie

benutzt für falsche Götter. Falsche Götter werden auch im AT 'Elohim' genannt,

ja, das Wort für Gott. Und nun, es ist im NT sehr typisch, dass der Vater Gott

genannt wird und der Sohn Herr, aber beides betont die Gottheit, und zwar

Herr ganz speziell den Namen Jahwe. Und, es kommt dazu hier in Johannes 1:

Im  Anfang  war  das  Wort.  Jetzt  muss  man  wirklich  jüdisch  denken.  Wann

benutzt man diese Wort 'Wort' im Judentum? Das Wort war Gott. Ja in den

aramäischen Targumin, die sind zu finden in allen Rabbinerbibeln. Die nennt

man  Hebräisch … Da hat man den hebräischen Text und daneben die ganz

alten Übersetzungen des Alten Testaments auf Aramäisch. Und die nennt man

Targumin. Und in den Targumin wird der Name Jahwe nicht geschrieben. Aber

sehr oft wird das dann genannt 'Memra Dadonai' – 'das Wort des Herrn'. Also

das 'Wort' – 'Memra' ist in der rabbinischen Sprache ganz speziell ein Ausdruck

für  Jahwe.  Und  jetzt  im  Johannesevangelium:  Im  Anfang  war  das  Wort.

'Memra' – das ist Jahwe. Und Memra war bei Gott und Memra war Gott. Und

dann Vers 14: Und Memra wurde Fleisch. Ja. Das ist der Sohn, der eben ewiger

Gott ist und alles erschaffen hat. Nun, hier hat Paulus – ich sag jetzt das ganz

klar, auch wenn das manche ärgern wird, wenn sie den Livestream später sich

anhören, – Paulus hat hier  als  zweite Herrlichkeit  vorgestellt:  durch den er

auch die Welten gemacht hat, weil der Sohn der Ausführende war, als diese

Erde geschaffen wurde und die Menschen, die Pflanzen und die Tiere. Aber

auch,  als  Gott  die  Galaxien  erschaffen  hat,  das  hat  der  Sohn  Gottes

ausgeführt. Auch die entferntesten Galaxien im Weltall, alles hat er erschaffen.

Warum steht hier 'die Welten', warum nicht einfach 'die Welt'. Nun 'die Welten'

bedeutet das diesseits und das Jenseits. Also der Herr Jesus hat nicht nur diese

sichtbare  Schöpfung  des  Universums  erschaffen,  sondern  er  hat  auch  das

- 19 -



Jenseits erschaffen, den Himmel im Jenseits. Der Himmel ist nicht ewig, nur

Gott  ist  ewig.  Und so  hat  der  Herr  Jesus  auch  den Himmel  erschaffen  im

Jenseits und auch die ganze Engelwelt im Jenseits hat er erschaffen. Darum, er

ist der, der die Welten gemacht hat.

Und  dann  kommt  die  dritte  Herrlichkeit.  Auf  dem  Blatt  habe  ich  das  so

aufgeschrieben: die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit. Die alte Elberfelder hatte

hier  Abglanz  seiner  Herrlichkeit  und  dann  eine  schöne  Fußnote:  'eigentlich

Ausstrahlung'. Warum hat man nicht gleich die Fußnote in den Text genom-

men? Es muss heißen: Ausstrahlung. Und das ist schön, in der CSV Revision

von Hückeswagen, die haben das dann in den Text genommen, welcher die

Ausstrahlung seiner Herrlichkeit ist. Nicht wahr, ich hab dann immer hier, wenn

ich  das  vorgelesen  habe  in  meiner  alten  Elberfelder,  habe  ich  immer

Ausstrahlung gelesen. Abglanz, das geht grad gar nicht, sondern das bedeutet,

dass eben das Licht durch ihn ausgestrahlt wird. Ein Abglanz, das ist viel zu

wenig.  Er  ist  die  Ausstrahlung  seiner  Herrlichkeit.  Und  das  bedeutet:  Gott

offenbart sich durch den Sohn. Gott ist unsichtbar. 1. Timotheus 6 Vers 16

sagt:  der  ein  unzugängliches  Licht  bewohnt,  den  keiner  der  Menschen  je

gesehen hat noch sehen kann. Gott in seiner absoluten Gottheit  kann vom

Geschöpf nicht wahrgenommen werden. Und darum steht auch in 2. Mose 30:

Nicht kann ein Mensch mich sehen und leben. Wer Gott sehen würde, müsste

sofort  eben  sterben.  Und  in  Johannes  1  Vers  18  dort  heißt  es  nochmals:

Niemand hat Gott jemals gesehen. Der eingeborene Sohn, der in des Vaters

Schoß ist, der hat ihn kundgemacht. Und da hat man schon ein Problem, nicht

wahr Jesaja 6. Dort heißt es doch ganz klar, der Prophet sagt: Da sah ich den

Herrn [Jahwe] auf hohem und erhabenem Thron und Serafim standen. Und sie

sagen:  Heilig,  heilig,  heilig  ist  der  Herr  Zebaot,  Adonai  [also  Jahwe  im

Hebräischen] der Heerscharen. Der hat doch Gott gesehen, das steht ja ganz

klar dort. Korrekt, er hat Gott gesehen. Aber, immer an all den Stellen, wo

Menschen Gott gesehen haben im AT, haben sie doch nicht Gott gesehen. Wie

geht das? Also das ist jetzt schon ein bisschen jesuitisch, könnte man sagen,

ja.  Nein,  die  haben Gott  gesehen,  aber  Gott  hat  sich  geoffenbart  in  einer

sichtbaren Form, die für den Menschen erträglich war. Nicht wahr, Gott selber,

- 20 -



Jahwe, kam zu Abraham auf Besuch. Und er meinte, es seien 3 Wanderer, die

da kommen. Aber nachher stellt sich heraus, es war Jahwe, der Ewige, und

zwei  Engel.  Und  Abraham meinte,  es  sind  Wanderer  und  ist  sofort  hinge-

gangen, hat sie eingeladen zum Essen. Übrigens nicht so, dass er dann gesagt

hat: Sarah, wir haben 3 Leute da, jetzt musst du. Nein, er ist hingelaufen, hat

ein Kalb geschlachtet, zubereitet. Wow, ja, also die mussten schon ein bisschen

warten.  So  wie  man  sein  Restaurant,  wo  man  denkt,  die  müssten  das

wahrscheinlich  noch  schlachten,  ja.  Aber  der  musste  das  noch  zuerst

schlachten. Da bringt er geronnene Milch, ja, so Gayemilch, ja, ist gut, kann

man eben so halten im heißen Klima. Das hat er so gemacht. Und erst nachher

stellt sich heraus, dass einer ist Jahwe. Gott erscheint in einer menschlichen

Gestalt,  und zwar so menschlich, dass man meinte, das ist ein Mensch wie

andere. Also Gott nimmt eine Gestalt an, die für den Menschen erträglich war

und damit  hat  er  schon vorweggenommen:  Eines  Tages  wird  Gott  wirklich

Mensch werden. Das war noch nicht im AT. Er kam wie ein Mensch. Aber dann

Johannes 1 Vers 14: Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns und wir

haben seine Herrlichkeit angeschaut. Das war dann so, dass Gott – und zwar

der Sohn – wirklich Mensch wurde und Gott geoffenbart hat. Und wir haben

seine Herrlichkeit  angeschaut,  eine Herrlichkeit  als  eines Eingeborenen vom

Vater. Und in Johannes 14 da bekommt einer die Sehnsucht, der Herr spricht

ständig vom Vater und er sagt in Johannes 14 Vers 8 lese ich:

8 Philippus spricht zu ihm: Herr, zeige uns den Vater, und es genügt

uns. 9 Jesus spricht zu ihm: So lange Zeit bin ich bei euch, und du hast

mich nicht erkannt, Philippus? Wer mich gesehen hat, hat den Vater

gesehen, und wie sagst du: Zeige uns den Vater? 10 Glaubst du nicht,

dass ich in dem Vater bin und der Vater in mir ist? 

Also Gott der Vater und auch der Heilige Geist, Gott hat sich geoffenbart durch

den Sohn. Aber der Sohn hat ihn sichtbar gemacht als Mensch. Und auch im AT

immer, wenn Gott erscheint, ist es der Sohn, der den dreieinen Gott sichtbar

macht, weil er ist die Ausstrahlung seiner Herrlichkeit. Gott ist unsichtbar, den

keiner der Menschen je gesehen hat noch sehen kann. Aber Gott kann sich

doch  sichtbar  machen  und  das  geschieht  durch  den  Sohn.  Und  jetzt  ganz

- 21 -



praktisch für die Evangelisierung auf der Straße. Spricht man mit jemandem

und die Person sagt: „Ja, ja, ja, also das mit Gott ist schon in Ordnung, aber

Jesus – nein.“ Dann muss man sagen: „Dann haben Sie alles verloren.“ Man

kann nicht zu Gott kommen ohne den Herrn Jesus. Gott offenbart sich nur

durch den Sohn. Und darum sagt der Herr Jesus auch Johannes 14 gerade: Ich

bin der Weg, die Wahrheit und das Leben. Niemand kommt zum Vater als nur

durch mich. Es gibt keinen anderen Zugang, weil  er die  'apaugasma' – 'die

Ausstrahlung' seiner Herrlichkeit ist. Nur durch ihn geht es. Und das ist ganz

wichtig: nur so und nicht anders. Und jetzt versteht man auch den Islam. Das

ist ja genau ein Angriff auf die Grundlagen, wie Gott sich offenbart. Dadurch,

dass eben die Gottheit des Herrn Jesus geleugnet wird und dass er der einzige

Weg ist zu Gott, da greifen sie ihn genau den Grundsatz des Evangeliums an.

Warum konnte Gott sich durch seinen Sohn offenbaren? Weil er selber Gott ist.

Niemand hat Gott jemals gesehen, kein Geschöpf, aber der Sohn Gottes, er hat

den Vater gesehen. Das sagt er im Johannesevangelium. Er konnte den Vater

sehen, weil er Gott ist. Aber kein Geschöpf konnte ihn sehen, auch die Engel

nicht. Die können Gott nur sehen eben, wie er sich geoffenbart hat z.B. Jesaja

6, in dieser erträglichen Form auf dem hohen und erhabenen Thron von Jesaja

6.  Und  auch  da  noch  mit  Ehrfurcht.  Zwei  Flügel  benutzen  sie,  um  ihre

Angesichter zu bedecken. Obwohl,  sie würden nicht sterben, wenn sie Gott

sehen, und trotzdem aus Ehrfurcht bedecken sie ihre Angesichter und beten

an: Heilig, heilig ist Adonai T'zvaot. Ja, also ganz grundlegend wichtige Dinge

werden da uns verdeutlicht im Hebräerbrief. Der dreieine Gott offenbart sich

durch den Sohn, das können wir hier festhalten.

Und dann die vierte Herrlichkeit: Er ist der Abdruck des Wesens Gottes. Was

bedeutet das? Griechisch für Abdruck steht hier 'charakter'. Und das bedeutet

im Griechischen Siegelabdruck, eben Charakter, ja. Es gibt Leute, die haben

einen schlechten Charakter und andere, die haben einen bisschen besseren

Charakter. Aber das Wort 'charakter' heißt Siegelabdruck. Und das Besondere

am Siegelabdruck ist, den Siegelabdruck nennt man im Deutschen Bulle. Die

Bulle  entspricht  genau  dem Siegel,  ja.  Wenn  auf  einem Siegel  steht  'Ben

Jaasano Jaasana, gehörig dem Minister des Königs', so ein Siegel hat man ja

- 22 -



gefunden von dem Jaasana aus 2. Könige 25 und von vielen anderen biblischen

Personen hat man das originale Siegel oder seinen Abdruck gefunden. Und die

Bulle entspricht genau dem Siegel. Und so ist es, dass der Sohn dem Vater in

allem gleich ist:  gleich allwissend, gleich ewig, gleich allgegenwärtig,  gleich

allmächtig usw. Aber es gibt doch einen Unterschied zwischen Bulle und Siegel:

Die Bulle ist spiegelbildlich, ja. Drum, die Bulle, die kann man lesen sofort und

wenn man ein Siegel findet, da muss man einen Spiegel hinhalten und dann:

Ah so. Ja, das Siegel muss man spiegelbildlich schreiben. Man hat in Israel

viele Siegel  und Bullen entdeckt, übrigens mehr als in den Nachbarländern,

deutlich  mehr.  Was  darauf  hinweist,  dass  man  in  Israel  im  Alltag  sehr

verbreiteterweise schreiben und lesen konnte, mehr als bei den Ammonitern,

Moabitern, Edomitern, bei den Kanaanitern im Libanon, bei den Syrern, bei den

Philistern im Gazastreifen. Ja, warum? Gerade aus der Zeit von David ca. 1000

v.  Chr.  bis  zu  um  Untergang  Jerusalems  586  v.  Chr.,  da  hat  man  ganz

besonders viele Siegeln und Bullen gefunden. Die konnten schreiben und lesen

im Alltag. Warum? Weil es das Volk des Buches war. Die hatten ein Buch, das

sie  motivierte,  lesen  und  schreiben  zu  lernen.  Und  dann  konnten  sie  das

nebenbei noch benutzen für die Wirtschaft im Alltag, ja. Das hilft dann auch im

Alltag für andere Dinge. Aber die haben das nicht gelernt, weil sie soviel Geld

verdienen  wollten,  sondern  weil  man  interessiert  war,  das  Wort  Gottes,

wenigstens einzelne Verse, sich auf Scherben aufschreiben zu können. Ja. Und

von daher eben spielt das Thema Siegelabdrücke und Siegel in der biblischen

Archäologie eine wichtige Rolle und man kann damit sehr schön eben erklären:

Als Person ist der Sohn verschieden vom Vater und auch vom Heiligen Geist.

Der Sohn ist nicht der Vater. Der Vater ist nicht der Sohn. Und trotzdem ist der

Sohn Gott  und  der  Vater  Gott.  Und trotzdem gibt  es  nur  einen  Gott.  Das

Glaubensbekenntnis Israels, das stammt aus 5. Mose 6 Vers 5: 'Schma Jisrael'.

Jeden Tag  wird  das  wiederholt,  nicht  wahr,  rezitiert.  'Schma Jisrael Adonai

Elohenu Adonai  Echad'.  Adonai  ist  der  Ersatznahme Herr  für  im Grundtext

steht Jahwe. Aber in der Synagoge liest man nicht Jahwe sondern Adonai, ja.

'Schma Jisrael' – 'Höre Israel'. 'Adonai Elohenu' – 'der Herr unser Gott ist ein

Herr'.  'Adonai  Echad'. Nun  ganz  wichtig,  ein  bisschen  Hebräischunterricht:

- 23 -



'echad' ist nicht das Gleiche wie 'jachid'. Es ist ganz wichtig, dass hier 'echad'

steht und nicht 'jachid'. 'Echad' bedeutet eine zusammengesetzte Einheit. Z.B.

der  erste  Schöpfungstag  wird  erklärt  abschließend:  Es  war  Abend,  damit

beginnt der erste Teil, die Nacht. Nicht wahr, am Vorabend beginnt der Tag in

der Bibel. Es war Abend, es war Morgen 'jom echad', ein Tag. Das ist der 24-

Stunden-Tag, der Kalendertag, der besteht aus einer Nacht, die beginnt mit

dem Abend,  und einem Tag, heller  Teil,  beginnt mit  dem Morgen.  Und das

zusammen ist  'jom echad', eine zusammengesetzte Einheit. Aber das ist ein

Tag,  ein  Tag,  obwohl  es eine Nacht und einen hellen Teil  gibt.  Und später,

1. Mose 2, Gott macht dort deutlich, nachdem er Adam und Eva geschaffen

hat: Darum wird ein Mann seinen Vater und seine Mutter verlassen und seiner

Frau anhangen [wörtlich ankleben] und sie werden 'ein' Fleisch werden: 'basar

echad',  nicht  'jachid'.  Ein  Fleisch:  'basar  echad'.  Das  ist  eine  zusammen-

gesetzte Einheit. Nicht wahr, ich bin nicht meine Frau und sie ist auch nicht

Roger, aber zusammen sind wir diese Einheit. Und so heißt es hier:  Adonai

Elohenu,  Adonai  Echad.  Ein  Gott,  aber  in  der  Gottheit  können  wir

unterscheiden den Vater, den Sohn und den heiligen Geist. Und eben der Sohn

ist der Abdruck seines Wesens. In allem dem Vater gleich, aber er ist trotzdem

nicht der Vater. Und darum sehen wir Johannes 17, der Herr Jesus spricht zum

Vater und er sagt: Verherrliche mich mit der Herrlichkeit, die ich bei dir hatte,

ehe die Welt war. Da sehen wir, es gab von Ewigkeit her ein Verhältnis der

Liebe zwischen dem Vater und dem Sohn. Und der Heilige Geist wird genannt

in Römer 15: der Geist der Liebe. 

Ja, und so erklärt uns Hebräer 1 so tiefe Dinge. Und nun ganz wichtig: Im

Judentum der  größte  Rabbiner,  wer  war  das?  Mosche  Ben  Maimon,  Moses

Maimonides. Im 12. Jahrhundert lebte er im Mittelalter. Es ist ja so: Wenn drei

Juden in einem Raum sind, da gibt es zehn Meinungen. Aber wenn man jetzt

so unter Religiösen zu einer Einheit kommen will,  dann gibt es einen Trick,

dann muss man sagen: Mosche Ben Maimon hat gesagt. Oh. Ja, wenn der das

gesagt hat, ja. Und Mosche Ben Maimon hat auch das Glaubensbekenntnis im

rabbinischen Judentum formuliert, das bis heute festgehalten wird. Und dort in

dem Glaubensbekenntnis, wo er sagt, das sind die Grundsätze des Judentums,

- 24 -



da sagt er: 'Adonai Jachid'. Wie bitte? Das geht jetzt aber gar nicht. In der

Thora steht: 'Adonai Echad'. Und täglich, wenn das rezitiert wird, das 'Schma',

Höre,  sagt  man  im  Glaubensbekenntnis  'Höre  Israel'.  Das  'Schma' wird

rezitiert,  man  sagt  'Adonai  Echad'.  Aber  dann,  wenn  man  das  sagt  im

Glaubensbekenntnis  'Adonai  Jachid'.  Nein,  nein,  nein,  das  geht  nicht.  Wir

müssen nach der Bibel gehen. Ein Mosche Ben Maimon steht nicht über der

Bibel. Und die Bibel sagt  'Echad': Der Vater, der Sohn und der Heilige Geist.

Aber diese Dreieinheit Gottes ist nicht etwas, was wir erst im NT finden, das

finden wir  auch im AT und sogar  im rabbinischen Judentum. In  dem Buch

'Sohar' wird die Frage gestellt: Wie können Drei Eins sein? Wow. Wie können

Drei Eins sein? Und es wird gesagt: Man kann das nur verstehen durch den

'Ruach Hakodesh', durch den Heiligen Geist. Das findet man dort. Es gibt ein

wunderbares Büchlein,  und zwar von einem Rabbiner,  der sich bekehrt hat,

geschrieben:  Wie  können  Drei  Eins  sein?  Das  hat  Keren  Ahvah  Meshihit

herausgegeben in Israel, in Jerusalem, und man kann es haben auf Englisch

und auch auf Hebräisch. Und er hat aus der rabbinischen Literatur zitiert noch

und noch und aus der Bibel  und zeigt,  wie er selber durch die rabbinische

Literatur zum Glauben gekommen ist, dass 'Adonai Echad' ist, und zwar Drei,

dass man dieses Geheimnis verstehen kann durch den Heiligen Geist. 

Ja, eine Pause ist immer gut, da kommen plötzlich Rückfragen. Es war nicht

ganz  klar  der  Unterschied  zwischen  'Echad' und  'Jachid'.  Also  nochmals:

'Echad' heißt  'Eins'  und  'Jachid' eben  auch.  Aber  'Echad' meint  eine

zusammengesetzte  Einheit,  'Jachid' eine  nicht  zusammengesetzte,  absolute

Einheit. Und eben von dem Herrn, Gott, steht im 'Schma Jisrael', also 5. Mose

6 Vers 5 Höre Israel, steht:  'Adonai Echad',  zusammengesetzte Einheit und

nicht in absolute Einheit wie 'Jachid'.

Ja, jetzt fahren wir weiter. Wir haben uns beschäftigt mit diesen verschiedenen

Herrlichkeiten der Person des Messias und wir kommen zur fünften Herrlichkeit

von  sieben.  Auf  dem  Skript  habe  ich  vermerkt:  Er  trägt  alles  durch  sein

mächtiges Wort. Eine kurze Erklärung. Es heißt hier ganz wörtlich: und alle

Dinge  durch  das  Wort  seiner  Macht  tragend.  Das  Wort  seiner  Macht

ungewöhnlich  auf  Deutsch,  nicht  wahr.  Wir  würden  auf  Deutsch  sagen

- 25 -



'mächtiges Wort'.  Auf Griechisch im Prinzip auch. Aber dieses Griechisch im

Hebräerbrief ist ganz stark von der hebräischen Sprache geprägt. Und es ist

so, im Hebräischen hat man, es ist eine reiche Sprache, aber auf dem Gebiet

der  Adjektive  hat  man  nicht  so  viele  Adjektive  und  darum  drückt  man

Adjektive oft durch die Beifügung eines Hauptwortes aus. Also 'das Wort der

Macht' ist 'das mächtige Wort'. Oder 'der Sohn seiner Liebe' in Kolosser 1, das

ist  'der  geliebte  Sohn'.  Aber  eben  dieser  Ausdruck  mit  einem  beigefügten

Hauptwort im Genitiv, das ist sehr typisch im Hebräischen, um eben anstatt

eines Adjektivs im Prinzip dasselbe auszudrücken. Aber für Juden, die fließend

Griechisch sprachen, war das eben doch eine würdigere Ausdrucksweise, wenn

man das  so  ein  bisschen  ans  Hebräische  anklingend  ausdrückte  'das  Wort

seiner Macht'. Ja und darum wird das hier so beschrieben und das gibt dem

ganzen noch mehr Würde hinein. Er trägt alles durch das Wort seiner Macht,

durch sein mächtiges Wort. Und nun, das ist nicht dasselbe wie die Tatsache,

dass er der Schöpfer ist, sondern dieses Tragen durch sein mächtiges Wort,

das bedeutet, dass er der Erhalter der Schöpfung ist, der alles zusammenhält.

Und zwar ist das genauso formuliert in Kolosser 1. Da wird ja auch in Vers 16

von dem Sohn seiner Liebe gesagt, dass er der Schöpfer ist. Kolosser 1 Vers

16:

16 Denn  durch  ihn  sind  alle  Dinge  geschaffen  worden,  die  in  den

Himmeln und die auf der Erde,  die sichtbaren und die unsichtbaren

[eben  diese  Welt  und  jene  Welt,  die  Welten],  es  seien  Throne  oder

Herrschaften oder Fürstentümer oder Gewalten:  [das sind verschiedene

Abstufungen von Engelmächten. Und dann heißt es:] Alle Dinge sind durch

ihn und für ihn geschaffen.

Jetzt kommt Vers 17:

17 Und er ist vor allen, und alle Dinge bestehen durch ihn.

Und der Sinn dieses Ausdrucks im Griechischen ist: Alle Dinge werden durch

ihn zusammengehalten. Nicht wahr in Cern in Genf sucht man nach dem, was

im Innersten die  Materie  zusammenhält.  Und man sucht  nach immer noch

seltsameren Teilchen, ja, und möchte wissen: Was hält eigentlich die ganze

Materie im Letzten zusammen? Und wir wissen es schon längst: Im Innersten

- 26 -



hält das alles der Sohn Gottes zusammen, ja. Und das ist nicht im Gegensatz

zu dem, was man in Genf entdecken kann, sondern die versuchen herauszu-

finden, wie sich das auswirkt dieses Zusammenhalten. Aber den, der wirklich

dahinter  steht  und  alles  zusammenhält,  den  zu  kennen,  das  ist  das

Großartigste. Und so viele schießen in Cern an diesem Punkt vorbei.  Dabei

könnte man das genau zusammennehmen: Forschung und der Glaube an den

Sohn Gottes, das macht Forschung wirklich schön und forschungswert. Ja. Der

Herr Jesus hält alles zusammen. Warum fällt die Materie nicht auseinander?

Warum hält  dieser  Tisch? Ja gut,  da kann man genau erklären,  wie dieser

Kunststoff,  das  ist  ja  ein  Kunststoff  da,  wie  dieser  Atome  miteinander

verbunden sind zu Molekülen und welche Typen von Molekülen, dass es eben

diese Festigkeit gibt. Ja. Aber letztlich steht dahinter: Der Sohn Gottes hält

alles zusammen. Wenn er nicht aktiv durch sein Wort die Welt erhalten würde,

würde alles auseinanderfallen. Er hält das zusammen. Und wenn er es einmal

nicht mehr tun wird, dann geschieht das, was in 2. Petrus 3 beschrieben wird.

Das kommt aber erst nach dem 1000jährigen Friedensreich. Und da sagt uns

Petrus Vers 12 in 2. Petrus 3:

12 indem ihr erwartet und sorgfältig vorbereitet die Ankunft des Tages

Gottes, dessentwegen die Himmel, in Feuer geraten, werden aufgelöst

und die Elemente im Brand zerschmelzen werden. 13 Wir erwarten aber

nach seiner Verheißung neue Himmel und eine neue Erde, in denen

Gerechtigkeit wohnt.

Und schon vorher in Vers 10:

10 Es wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb, an dem die

Himmel vergehen werden mit gewaltigem Geräusch, 

Ich muss erklären: Der Tag des Herrn beginnt mit der großen Drangsal in der

Zukunft und der Höhepunkt 3½ Jahre später, wenn der Sohn Gottes selber in

dieser Welt erscheint, der Tag des Herrn. Und dieser Tag des Herrn wird das

ganze 1000jährige Reich hindurchgehen. Da wird er der Herr sein über diese

ganze Welt und wird direkt regieren. Und darum am Ende des 1000jährigen

Reiches ist immer noch der Tag des Herrn, dann sagt Petrus:

- 27 -



10 Es wird aber der Tag des Herrn kommen wie ein Dieb [überraschend

für diese Welt], an dem die Himmel vergehen werden [Also das ist nicht

am Anfang des 1000jährigen Reiches, sondern am Ende.] mit gewaltigem

Geräusch [oder Gekrache],die Elemente aber im Brand werden aufgelöst

und die Erde und die Werke auf ihr werden verbrannt werden.

Da heißt es wirklich 'die Elemente werden aufgelöst werden' Vers 10 und in

Vers 12 'die Elemente werden in Brand zerschmelzen'. Die moderne Physik hat

2 Arten entdeckt, wie man Energie, die in der Materie gebunden ist, wie man

die freisetzen kann: durch Spaltung der Atome, das Auflösen der Elemente,

und durch Kernverschmelzung, das ist Kernfusion. Das sind zwei verschiedene

Methoden,  die  erst  im  20.  Jahrhundert  in  der  modernen  Physik  entdeckt

worden sind. Der Fischer Petrus beschreibt das hier – inspiriert. Und dass dabei

dann ziemlich lautes Geräusch entsteht,  ja,  bei  einer Atombombe z.B.,  das

wissen  wir.  Nun  Petrus  sagt:  dessentwegen  die  Himmel  eben  so  aufgelöst

werden. Aber er sagt ganz klar in Vers 10: mit gewaltigem Geräusch. Und die

werden dabei nach Vers 12 in Feuer geraten die Himmel. Wie kann der Himmel

brennen? Holz brennt z.B. gut. Ja, wenn die Atome aufgelöst werden, dann

entfacht sich dieses Feuer. Alles in der Bibel schon vorgegeben. Unglaublich.

Und dabei benutzt Petrus für Elemente das Wort  'stoicheion' und nicht etwa

das Wort 'atomos' oder 'atomon'. Nicht wahr, beide Wörter waren bei den alten

Griechen in Gebrauch, um die kleinsten Teile der Materie zu bezeichnen. Sie

waren schon recht intelligent, ja, dass sie solche Begriffe schon hatten. Aber

das  Wort  Atom  ist  wirklich  ein  Problem,  denn  es  heißt  'das  Unteilbare'  –

'atomon' – 'unteilbar'. Und eigentlich, wenn wir von Atomkraftwerken sprechen

und  Atombomben,  jedes  Mal  sprechen  wir  falsch,  ja.  Wir  sprechen  vom

Unteilbaren und wissen genau, das muss ja gerade geteilt werden, damit die

Energie  frei  wird.  Aber  Petrus  benutzt  nicht  dieses  falsche  Wort,  sondern

'stoicheion'. Das  bezeichnet  auch  die  grundlegenden  Elemente,  aber  ohne

diesen falschen Nebengeschmack, es sei unteilbar. Ja, die alten Griechen, die

sagten: Es ist unteilbar und für sie wäre also Petrus unakzeptabel gewesen,

unwissenschaftlich.  Der  meint,  man  könne  die  letzten  Teile  könne  man

aufteilen und dann gibt es Krach und Feuer. Das geht grad gar nicht. Aber das

- 28 -



ist gerade der Punkt, dass diese Teilchen gelöst werden können;  'stoicheion'

bezeichnet einfach das Grundlegende, kann z.B. auch in der Sprache bedeuten

der Buchstabe, das ist das kleinste Teilchen in der Sprache, ja. Wir setzen die

Buchstaben zusammen und dann entstehen Wortteile und Wörter und dann aus

Wörtern ganze Sätze und dann aus Sätzen Texte usw., ja. Das benutzt er. Wir

kennen das Wort vielleicht aus der Chemie noch. Stöchiometrie. Stoicheion das

ist die Lehre der Zusammensetzung von Atomen zu Molekülen, zu größeren

Einheiten. H2O ja, wenn diese 3 Atome zusammengesetzt werden, dann gibt es

ein  Molekül,  das  ist  eben  H2O heißt  und  das  ist  dann  Wasser.  Also  schon

gewaltig. Und eben, wenn der Sohn Gottes aufhören wird, alles durch das Wort

seiner Macht zu tragen, dann wird das Universum aufgelöst werden und sogar

die Elemente. Alles wird aufgelöst werden. Auch alle Werke, haben wir gelesen.

Also auch all diese künstlerischen Werke, von denen die Künstler hoffen, dass

sie über viele Generationen und wenn möglich über Jahrhunderte und wenn

möglich Jahrtausende erhalten bleiben. Und es gibt wirklich manche Dinge, die

bleiben  erhalten  über  Jahrtausende.  Keilschnitt-Tafeln  ist  eine  fantastische

Erfindung. Da kann man wirklich Info über die Jahrtausende weitergeben, 4000

Jahre alte  Keilschnitt-Tafeln.  Und dann wurden sie  sogar  noch irgendwo im

Krieg verbrannt in einem Haus und dann sind sie gebrannter Ton. Viel besser

als CD-Rom. Das hält 4000 Jahre, wenn's sein muss, nicht alle.  Aber viele

haben  das  so  über  große  Zeiträume ausgestanden.  Aber  einmal  wird  alles

aufgelöst werden und auch alles, was wir produziert haben im Leben. Es wird

nichts mehr bleiben. Auch von diesen Dingen zu Hause, von denen wir jetzt

denken: Das muss man behalten und auch im Alter nicht abgeben und auch

das muss ins Altersheim unbedingt mit. Wir können es nicht in den Himmel

nehmen. Aber noch mehr, es wird auch nicht auf der Erde bleiben, es wird alles

aufgelöst werden und alles, was wir da in dieser Welt produziert haben, es wird

aufgelöst  werden und ist  nicht  bleibend.  Und darum ist  es  dann so  etwas

anderes: Alles das, was wir aus Liebe für den Herrn gemacht hatten, für ihn

bleibt das in alle Ewigkeit und wird einmal Lohn geben am Richterstuhl des

Christus,  ja.  Ansonsten  wird  alles  aufgelöst.  Und  ich  habe  noch  diese

besondere  Stelle  auf  dem  Skript  aufgeführt  in  dem  Zusammenhang,

- 29 -



Daniel 5,23 da spricht Daniel zu Belsazar diesem Götzendiener. Und er sagt

ihm klipp und klar:

23 Und du hast dich über den Herrn des Himmels erhoben; und man hat

die  Gefäße  seines  Hauses  vor  dich  gebracht,  und  du  und  deine

Gewaltigen,  deine  Frauen  und  deine  Nebenfrauen,  ihr  habt  Wein

daraus getrunken  [aus den Tempelschätzen von Jerusalem]. Und du hast

die  Götter  aus  Silber  und  Gold,  aus  Kupfer,  Eisen,  Holz  und  Stein

gerühmt, die nicht sehen und nicht hören und nicht wahrnehmen; aber

den Gott, in dessen Hand dein Odem ist und bei dem alle deine Wege

sind, hast du nicht geehrt.

Das heißt: Gott, der Sohn, hält unseren Lebensatem in der Hand und wenn er

als Erhalter der Welt loslässt, dann würde ich tot umfallen. Also auch aktiv

mein Leben hat er direkt so in der Hand. Und wenn der Moment des Todes

kommt, dann lässt er los und der Tod tritt ein. Und das ist nun etwas ganz

Besonderes. Die Philosophen in der Aufklärungszeit, die haben sich ja von der

Bibel abgewendet, aber im allgemeinen haben sie gesagt: Ja, einen Schöpfer-

gott  müssen wir  doch  stehen lassen,  denn von irgendwoher  muss  ja  alles

kommen, von nichts kommt nichts. Also die waren da schon noch weiter als die

Philosophen dann zur großen Zahl im 19. Jahrhundert. Die kamen dann auf die

Idee, es ist doch möglich, dass aus Nichts was entsteht. Aber die haben das so

gesagt.  Aber  die  haben  erklärt:  Gott,  der  Schöpfer  hat  am  Anfang  alles

erschaffen, aber dann hat er sich zurückgezogen und er interessiert sich nicht

mehr für  die Schöpfung.  Und darum haben die  Aufklärungsphilosophen wie

Voltaire und in Deutschland auch der Dichter Lessing usw., die haben gesagt:

Gott  greift  nicht  ein  und darum sind Wunder  prinzipiell  nicht  möglich.  Und

alles,  was  in  den  Evangelien  an  Wundern  berichtet  wird,  das  ist  unsinnig.

Wieso unsinnig? Ja, weil Gott nicht eingreift. Und dann hätten die Leute sagen

müssen: Und woher wisst ihr, dass er nicht eingreift? Die haben das einfach so

gesagt und die meisten Intellektuellen haben das mit der Zeit geglaubt und

übernommen. Die haben so viel behauptet und niemand hat ihnen gesagt: Und

jetzt bitte, beweist das. Die sind den Beweis immer schuldig geblieben. Die

haben gesagt: Gott greift nicht ein, darum sind Wunder nicht möglich. Tja,

- 30 -



Gott hält alles zusammen. Und wenn er nicht aktiv an der Schöpfung eben so

als Erhalter beteiligt wäre, dann würde alles auseinanderfallen. Dann können

wir gar nicht existieren. Und Daniel sagt: bei dem alle deine Wege sind. Bei

jedem Menschen wird sogar sein ganzer Ablauf im Leben, alles ist in Gottes

Hand. Durch ihn wird alles zusammengehalten. Er trägt alle Dinge durch das

Wort seiner Macht. Und das bedeutet: Als der Herr Jesus in diese Welt kam und

er wurde in Bethlehem geboren von Maria als kleines Kind, wurde in Windeln

gewickelt, in eine Krippe gelegt (Lukas 2) und dann hat Maria ihn genommen

und hat  ihn  gesäugt.  In  Psalm 22,  diesem messianischen  Psalm,  sagt  der

Messias: Du ließest mich Vertrauen fassen an den Brüsten meiner Mutter. Das

zeigt übrigens, das Stillen hat schon einen Sinn. Das hilft den ganz kleinen

Kindern, so dieses grundlegende Vertrauen zu bekommen. Das sage ich nicht

einfach so, weil es dann wirklich eine Katastrophe wäre, wenn man eben nicht

stillen kann. Aber es ist eine Ermutigung für die, die stillen könnten, ja. Also

wirklich,  das  hat  schon  seine  Bedeutung  und  Auswirkung.  Und  so  sagt

Psalm 22:  Du ließest  mich Vertrauen fassen  an  meiner  Mutter  Brüste.  Und

dann weiter: Maria musste diese Kind tragen, herumtragen, es konnte nicht

gehen. Aber im gleichen Moment – der Herr Jesus hat ja nie aufgehört, Gott zu

sein, als er Mensch wurde, – hat er Maria die Kraft gegeben, ihn zu tragen und

ihn  überhaupt  zu  säugen.  Ja,  weil  er  alle  Dinge  –  auch  damals  –

zusammenhielt.  Und auch später, als schließlich die römischen Soldaten ihn

ans Kreuz schlugen und die Spötter gesagt haben 'steige vom Kreuz herab'. Er

hat den Nägeln und dem Holz die Kraft gegeben, ihn zu tragen. Er hätte ja

sofort  das  Wort  seiner  Macht  stoppen  können  und  die  Nägel  werden

auseinandergefallen, ja. Aber das zeigt uns, wer der Sohn Gottes ist. Und auch

dieses Wunder, dass er Gott und Mensch in einer Person ist.

Der nächste Punkt: Er ist sechstens derjenige, der das Problem der Sünde am

Kreuz gelöst hat. Wir haben gelesen in Hebräer 1: 

3 …  nachdem  er  durch  sich  selbst  die  Reinigung  von  den  Sünden

bewirkt,

Eben, der Sohn ist an das Kreuz gegangen und er hat das Problem der Sünden

gelöst durch seinen stellvertretenden Tod und damit  uns Reinigung möglich

- 31 -



gemacht. Jeder, der seine Schuld Gott bekennt und dieses Opfer in Anspruch

nimmt, wird gereinigt von seinen Sünden.

Und dann die siebte Herrlichkeit: Er hat als Mensch den höchsten Platz zur

rechten Gottes auf dem Thron eingenommen. Und da steht: 

3 … sich gesetzt hat zur Rechten der Majestät in der Höhe;

Er ist als Mensch in den Himmel gegangen und er hat sich als Mensch auf den

Thron Gottes  im Himmel gesetzt.  Er  war als  der  ewige Gott  dort  auf  dem

Thron. Aber jetzt kommt er zurück als der, der am Kreuz alles gut gemacht hat

und sich als Mensch als Lohn auf diesen höchsten Platz zur Rechten Gottes

gesetzt hat. Es steht zwar hier nicht 'Gott', sondern 'zur Rechten der Majestät'.

Nicht wahr, ich habe ja schon angedeutet heute, dass der Name 'Jahwe' im AT,

der  normalerweise  im  Judentum  nicht  ausgesprochen  wird.  Also  in  der

Synagoge, wenn man vorliest, liest man immer, wenn das Wort kommt – das

sind vier Konsonanten – 'JHVH', dann liest man nicht 'Jahwe', sondern 'Adonai',

Herr.  Warum? Weil  schon in alttestamentlicher Zeit hat man auf Grund des

Gebotes  'Du  sollst  den  Namen  des  Herrn  –  Jahwe  –  nicht  zum  Eitlen

aussprechen.'  aus  Ehrfurcht  gesagt:  Vermeiden  wir  möglichst  diese  Aus-

sprache, um diesen Namen ja nicht eben zum Eitlen auszusprechen. Ja und so

hat man das ersetzt durch 'Adonai'. Aber ich habe ja auch schon angedeutet:

In den aramäischen Targumin hat man das ersetzt durch  'Memra Dadonai' –

'das Wort des Herrn'. Und so gibt es noch viele weitere Ersatznamen. In den

Diskussionen der Rabbiner hat man vor 2000 Jahren auch gesagt 'Schamajim'

anstatt  'Malkût Jahwe' – 'das Reich des Herrn'. Ja, das ist das Reich Jahwes,

hat man gesagt  ' Malkût Schamajim' – 'das Königreich der Himmel'. Ja, jetzt

verstehen wir, warum 32 x im Matthäusevangelium immer wieder steht 'das

Reich der Himmel' 'das Reich der Himmel'. Da ist das Reich Gottes hier auf

Erden damit  gemeint,  aber  'Himmel'  meint  eben 'Jahwe'.  Und das  ist  eine

typisch  jüdische  Ausdrucksweise,  darum  findet  man  das  auch  nur  im

Matthäusevangelium.  Denn  Matthäus  hatte  ursprünglich  speziell  für  Juden

geschrieben,  so  wie  Markus  speziell  für  Römer  geschrieben  hat  usw.  Also

darum jedes Mal, wenn steht 'das Reich der Himmel', kann man einsetzen 'das

Königreich  Jahwes,  das  Königreich  des  Herrn'.  Übrigens,  es  gab  schon

- 32 -



Gelegenheiten, wo man den Name Jahwe ausgesprochen hat, bis ins Jahr 70,

und zwar am Jom Kippur, am großen Versöhnungstag, im ganzen Ablauf, in all

den Arbeiten, die der Hohepriester machen musste, gab es 10 Gelegenheiten,

wo  er  hörbar  für  das  Volk  'Jahwe'  ausgesprochen  hat.  Das  waren  ganz

besondere Momente, sehr feierlich und besonders. Aber es gab – noch weiter –

jeden Tag eine besondere Ausnahme. Immer in Verbindung mit dem täglichen

Brandopfer haben die Priester nach dem Morgenbrandopfer, nachdem es auf

dem Altar  dargebracht  war,  sind  sie  auf  die  Treppen  vor  dem Tempelhaus

hingestanden,  die  Hände  über  den  Kopf,  also  nicht  auf  Kopfhöhe,  in  der

Synagoge auf Kopfhöhe, im Tempel über dem Kopf und dann haben sie 4. Mose

6: 'Hebräisch …' - 'der Herr segne dich und behüte dich'. Aber die haben Jahwe

gesagt. In der Synagoge hätte man immer gesagt:  'Hebräisch …'. Also: 'Der

Herr möge dich segnen und behüten. Der Herr erhebe sein Angesicht auf dich

und sei  dir  gnädig.  Der  Herr  erhebe sein  Angesicht  auf  dich und gebe dir

Frieden.'  Und  nun,  wie  gesagt,  da  wurde  ausnahmsweise  dieser  Name

ausgesprochen, aber es war nur bis zum Jahr 70 und dann wurde der Tempel

zerstört und danach hat man im Judentum geschwiegen über diesen Namen.

Aber  glücklicherweise  gibt  es  noch  aus  den  frühen  Jahrhunderten

Transkriptionen, Umschriften dieses Namens mit griechischen Buchstaben. Und

da  erkennt  man,  dass  die  Aussprache  war  Jahwe,  ja.  Man  hat  das  dann

umschrieben  mit  'I,  A,  B  (weich  ausgesprochen  v)  und  E',  Jahwe.  Das

bestätigt, dass nicht Jehova die richtige Aussprache ist sondern Jahwe. Aber

das Wichtigste ist, dass man weiß, was der Name bedeutet. Und nun, eben

Ersatznamen waren: Herr - Adonai, Memra - das Wort und dann Schamajim –

Himmel. Im Gleichnis vom verlorenen Sohn, der verlorene Sohn überlegt sich:

Ich will zu meinem Vater zurückkehren und will ihm sagen 'Ich habe gesündigt

wider den Himmel und vor dir'. Wider den Himmel, wider Jahwe heißt das, ja.

Und dann gab's auch das Ersatzwort 'Geburah' – 'Macht'. Und darum sagt der

Herr Jesus vor dem Hohepriester Kajaphas in Matthäus 26: Ihr werdet den

Sohn des Menschen sitzen sehen zur Rechten der Macht und kommend mit den

Wolken des Himmels. Und der Hohepriester zerreißt die Kleider. 'Hurra' ist das

auf Hebräisch. Ist zur Rechten Jahwes. 

- 33 -



Und dann weiter. Es gab diesen Ausdruck Majestät und das haben wir hier im

Hebräerbrief. Er hat sich gesetzt zur Rechten der Majestät, das ist zur Rechten

Jahwes auf den Thron, aber als Mensch, 

4 indem er um so viel besser geworden ist als die Engel, als er einen

vorzüglicheren Namen vor ihnen ererbt hat.

Jetzt wird hier im Hebräerbrief gezeigt, der Herr Jesus ist erhaben über alle

Engelmächte.  Später  wird  gezeigt,  er  ist  erhaben.  Man  kann  Seite  2

aufschlagen, beim Aufbau habe ich geschrieben: 

Der  1.  Teil  des  Hebräerbriefes  Kapitel  1  bis  7,28  beschreibt  die

Erhabenheit des Messias. Und da wird am Anfang gezeigt: Jesus der Sohn

Gottes ist größer als die Engel (1,1 – 14).

Dann kommt ein Einschub: Warnung vor Abfall (2,1 – 4).

Und  dann  kommt  2.:  Jesus,  der  Menschensohn,  ist  größer  als  alle

Menschen auf Erden (2,5 – 18).

Dann 3.: Jesus ist größer als Mose (3,1 – 6).

Dann kommt ein Einschub: Warnung vor Abfall. Und da wird erklärt: Jesus

ist größer als Josua. (3,7 – 4,13).

Und danach 4.: Jesus ist größer als Aaron (4,14 – 5,10).

Und dann kommt wieder eine Einschaltung: Warnung vor Abfall (5,11 –

6,20).

Und schließlich wird 5. gezeigt: Jesus ist Hoherpriester nach der Ordnung

Melchisedeks und größer als Melchisedek (7,1 – 28).

Also das muss man in einem größeren Zusammenhang sehen, das hier gezeigt

wird: Er hat einen vortrefflicheren Namen bekommen vor den Engeln. Das ist

jetzt  das  Thema  der  weiteren  Verse  und  das  wird  jetzt  belegt  mit  sieben

Zitaten aus dem AT. Nicht wahr, erhabener Beginn: sieben Herrlichkeiten des

Messias.  Und  dann  kommen  sieben  Zitate  aus  dem  AT,  die  das  mit  dem

Tanach,  mit  dem  AT,  belegen.  Und  zwar  ist  es  in  diesem Zusammenhang

interessant,  den Kontrast  zu  sehen zu Römer  3.  Dort  benutzt  Paulus  auch

sieben Zitate aus dem AT, um die Verdorbenheit des Menschen zu belegen, ja.

Interessanter  Kontrast:  sieben Zitate  –  die  Herrlichkeit  des  Sohnes Gottes,

sieben Zitate – der Mensch ist völlig verdorben, alle Menschen sind Sünder.

- 34 -



Und nun das erste Zitat Vers 5:

5 Denn zu welchem der Engel hat er je gesagt: „ Du bist mein Sohn,

heute  habe  ich  dich  gezeugt“?  Und  wiederum:  „  Ich  will  ihm zum

Vater, und er soll mir zum Sohn sein“?

Ja, aber die Engel werden doch genannt 'Söhne Gottes' in Hiob 1 und 2 und

auch in 1. Mose 6 die Söhne Gottes. Korrekt. Aber nie hat Gott zu einem Engel

gesagt: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Warum werden die

Engel Söhne Gottes genannt? Weil Gott sie erschaffen hat als Schöpfer. Gott ist

Vater im Sinn als der Erzeuger von allem. Z.B. möchte ich dazu vorlesen Jesaja

64 Vers 7:

7 Und nun, HERR, du bist unser Vater; wir sind der Ton, und du bist

unser Bildner, und wir alle sind das Werk deiner Hände.

Also Menschen sagen zu Gott 'du bist unser Vater', weil er eben der ist, der

alles erschaffen hat, wie der Töpfer aus dem Ton ein Tongefäß bildet. Nun, bei

den Engeln ist das spezieller als bei uns Menschen, weil jeder Engel direkt von

Gott  erschaffen  worden  ist,  vollständig,  ja.  In  der  Engelwelt  gibt  es  keine

Abstammung, keine Generationen. Wir sind alle viele Generationen nach Adam

und Eva. Die wurden von Gott direkt erschaffen, ja. Aber wir sind entstanden

durch Abstammung und natürlich hat Gott als der Schöpfer gewirkt in jedem

Fall speziell im Mutterleib, denn es heißt in Sacharja 12, dass er den Geist des

Menschen im Inneren des Menschen bildet, ja. Nicht wahr, unsere Eltern haben

uns das  biologische Material  weitergegeben und Gott  schafft  direkt  bei  der

Entstehung des Menschen im Mutterleib auch den Geist im Inneren. Aber bei

den Engeln ist es spezieller, die sind wirklich direkt als Unikum, muss man

sagen, geschaffen worden, und zwar vom Sohn Gottes. Und in diesem Sinn hat

dieser  Ausdruck  bei  den  Engeln  'die  Söhne  Gottes'  eine  ganz  spezielle

Bedeutung. Aber nur bei dem Messias heißt es: Du bist mein Sohn, heute habe

ich dich gezeugt. Und zwar ist das ein Zitat aus Psalm 2 Vers 7 und bedeutet

eben, dass der Messias ganz einzigartig entstanden ist als Mensch. 'Entstanden

ist' ist der falsche Ausdruck, 'in diese Welt gekommen ist', nämlich so: Maria

war seine wirkliche, menschliche Mutter als Jungfrau, aber Matthäus 1 sagt

uns, dass der Messias gezeugt wurde durch Gott durch den Heiligen Geist. Und

- 35 -



da hat sich das erfüllt: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Und

das gibt es in der Engelwelt nicht. Das bezieht sich nur auf den Messias. Und

da ist es auch ganz wichtig, noch darauf hinzuweisen: Der Herr Jesus ist in

zwei Hinsichten Sohn Gottes: Sohn Gottes als Mensch durch göttliche Zeugung.

Aber er ist auch von Ewigkeit her Sohn Gottes. Und zwar können wir aufschla-

gen  Johannes  16  Vers  28.  Da  sagt  der  Herr  Jesus,  wie  er  in  diese  Welt

gekommen ist:

28 Ich bin von dem Vater ausgegangen und bin in die Welt gekommen;

wiederum verlasse ich die Welt und gehe zum Vater.

Sehen wir: Er war beim Vater und ist vom Vater ausgegangen und in die Welt

gekommen und geht wieder zurück zum Vater. Und so ist der Vater sein Vater

nicht erst seit der Menschwerdung, sondern schon vorher. Und in Sprüche 30 –

jetzt eine Stelle aus dem AT, da wird die Frage gestellt von Agur in Sprüche 30

Vers 4:

4 Wer ist hinaufgestiegen gen Himmel und herniedergefahren? Wer hat

den  Wind  in  seine  Fäuste  gesammelt,  wer  die  Wasser  in  ein  Tuch

gebunden?  Wer  hat  aufgerichtet  alle  Enden der  Erde?  Was ist  sein

Name, und was der Name seines Sohnes, wenn du es weißt?

Hier  wird  ganz  klar  gesagt,  dass  Gott  einen  Sohn  hat  –  und  schon  alt-

testamentlich. Es sind im ganzen sieben Fragen und man kann Frage sechs

beantworten, wie alle Fragen vorher: Was ist sein Name, ja: Jahwe. Denn in

Vers 9 steht: Damit ich nicht satt werde und dich verleugne und spreche: Wer

ist  Jahwe (der  Herr)?  Also  wer  ist  Jahwe? Diese Frage konnte beantwortet

werden. Was ist sein Name? Jahwe. Und was ist der Name seines Sohnes,

wenn du es weißt? Nirgends im AT wird gesagt, wie der Sohn heißt. Und sogar

noch in Jesaja 49 in dieser messianischen Stelle, sagt der Messias: Der Herr

hat meines Namens Erwähnung getan von Mutterschoß an.  Wirklich erst  in

Lukas 1, wo es darum ging, dass Maria die Botschaft bekommt, dass sie die

Mutter des Messias werden soll, wird ihr gesagt: Du sollst seinen Namen Jesus

heißen, hebräisch Jeschua und die griechische Aussprache ist Jesus. Was ist

der  Name  seines  Sohnes?  Das  war  ein  Geheimnis.  Aber  man  wusste

alttestamentlich: Gott hat einen Sohn, und zwar einen Sohn. Nicht wahr, es

- 36 -



heißt hier: Was ist der Name seines Sohnes, wenn du ihn kennst? Nicht 'was ist

der Name einer seiner Söhne', 'seines Sohnes'. Nicht wahr, ich habe 3 Söhne

bekommen und 3 Töchter. Ich kann nicht sagen 'mein Sohn hat gesagt'. Das

geht jetzt nicht. Welcher? Der kleinste, der heute so groß ist oder wer? Es

kommen 3 in Frage. Also wenn man nur einen Sohn hat, dann kann man sagen

'mein Sohn hat gesagt'. Und diese Ausdrucksweise 'was ist der Name seines

Sohnes', macht klar: Das ist der einzige Sohn. Und das ist dieser Sohn, den

Gott, der Vater, nach Johannes 3 Vers 16 der Welt gegeben hat: Also hat Gott

die Welt geliebt, dass er seinen einzigen Sohn gab, auf dass jeder, der an ihn

glaubt,  nicht  verlorengehe  sondern  ewiges  Leben  habe.  Und  nun,  diese

Gottessohnschaft als Mensch müssen wir also unterscheiden von der Gottes-

sohnschaft von Ewigkeit her und dazu möchte ich noch lesen Johannes 1 Vers

18. Sieht man den Zusammenhang: Johannes 1, Kolosser 1 und Hebräer 1.

Man kann sagen: Alle diese vielen Irrlehren über die Person des Herrn Jesus in

den vergangenen 2000 Jahren kann man alle erschlagen mit diesen 3 Kapiteln:

Johannes 1, Kolosser 1, Hebräer 1. Nun Johannes 1 Vers 18:

18 Niemand hat Gott jemals gesehen; der einzige Sohn, der im Schoß

des Vaters ist, der hat ihn kundgemacht.

Da wird dieser einzige Sohn vorgestellt, der von Ewigkeit her Gottes Sohn ist.

Und jetzt noch wichtig: Der einzige Sohn, der in des Vaters Schoß ist. Das Wort

'ist'  ist  ganz  wichtig  hier.  Das  ist  nicht  das  normale  Wort  'estin' im

Griechischen,  sondern  'on'.  Das  ist  das  Partizip.  Wörtlich:  der  Seiende  im

Schoß das Vaters hat ihn kundgemacht. Nicht wahr, da muss man sich nicht

vorstellen ein Schoßkind, das der Vater auf dem Schoß hält. Wir wissen, was es

bedeutet, im Schoß des Vaters zu sein aus Johannes 13. An diesem letzten

Abend vor der Kreuzigung da ist Johannes, der Jünger Johannes, der sich der

Liebe des Herrn am meisten bewusst war, der ist so gelegen am Triclinum, an

dem dreiteiligen Tisch am Passah, dass er mit dem Kopf, wenn er nach hinten

ging, an die Brust des Herrn kam, der grad zu Tisch lag hinter ihm. Und darum

heißt es Johannes 13, dass er eben an der Brust Jesu lag und dann auch im

Schoß Jesu.  Das  ist  Tischgemeinschaft  von zwei  Personen,  die  miteinander

essen und enge, tiefe Gemeinschaft haben. Das muss man vor Augen halten,

- 37 -



wenn es darum geht 'der einzige Sohn, der im Schoß des Vaters ist', aber eben

der Seiende im Schoß des Vaters. Und das ist so interessant. Ich haben die

Septuaginta  schon  mehrmals  erwähnt,  diese  griechische  Übersetzung  von

Juden im 3. Jahrhundert v. Chr. Die haben in 2. Mose 3, wo Gott sich vorstellt

als 'ich bin', das haben sie wiedergegeben mit 'ho on' – 'der Seiende'. Und das

wird von Johannes aufgenommen und gesagt vom Sohn 'der Seiende im Schoß

des Vaters'. Das ist die Anwendung von der ist 'ich bin', der Ewige'. Ja, das ist

eben der ewige Sohn und dann Psalm 2 spricht eben von seinem Sohnsein als

Mensch: Du bist mein Sohn, heute habe ich dich gezeugt. Und das wird weiter

bestätigt durch 1. Chronika 17 Vers 13: 

13 Ich will ihm zum Vater und er soll mir zum Sohn sein; 

Das erklärt dort Gott dem König David. Es ist ganz wichtig, 1. Chronika 17 die

Parallelstelle dazu ist 2. Samuel 7. Und dort klingt es ganz ähnlich, aber in

2. Samuel 7 bezieht sich das auf Davids Sohn Salomo. Und Gott sagt nachher,

wenn dein Sohn Unrecht tun wird,  dann werde ich ihn züchtigen.  Aber  ich

werde meine Güte nicht von ihm weichen lassen, wie ich sie von Saul habe

weichen lassen. Und da sagt Gott, dass er ihm zum Vater sein will. Also dort

bezieht es sich auf Salomo, der wirklich falsche Wege ging, aber später im

Alter zurückkehrte und dann auch das Buch Prediger als Rechenschaftsbericht

geschrieben hat: Macht nicht meine Fehler nach. Das Endergebnis des Ganzen:

Fürchtet Gott und haltet seine Gebote. Aber in 1. Chronika 17, dort ist es eine

ganz  klare  messianische  Prophezeiung  und  bezieht  sich  eben  dort  auf  den

Herrn Jesus. Also hier: Ich will ihm zum Vater und er soll mir zum Sohn sein,

das bezieht sich nicht auf Salomo sondern auf den Messias, weil es 1. Chronika

17 ist.

Und dann kommt das dritte Zitat, so eingeführt (Hebräer 1,6):

6 Wenn er aber den Erstgeborenen wieder in den Erdkreis einführt,

spricht er: „Alle Engel Gottes sollen ihn anbeten.

Das ist ein Zitat aus Psalm 97 Vers 7. Und jetzt wird uns da etwas erklärt.

Dieser Psalm 97 bezieht sich auf welche Zeit? Auf das 1000jährige Reich. Ja,

ich schlage auf Psalm 97. Und wie beginnt das dort:

- 38 -



1 Der Herr regiert. Es frohlocke die Erde, mögen sich freuen die vielen

Inseln.  [Und  dann  Vers  2] 2 Gewölk  und  Dunkel  sind  um  ihn  her;

Gerechtigkeit und Gericht sind seines Thrones Grundfeste. 3 Feuer geht

vor  ihm  her  und  entzündet  seine  Feinde  ringsum.  4 Seine  Blitze

erleuchten  den  Erdkreis:  Die  Erde  sah  es  und  bebte.  5 Die  Berge

schmolzen  wie  Wachs  vor  dem HERRN,  vor  dem Herrn  der  ganzen

Erde. 

Da geht es um die Wiederkunft Christi im 1000jährigen Reich. Und der Herr

regiert  'Adonai malak'. Am besten übersetzt man das in der Grammatik sagt

man Ingressiv: Der Herr hat die Königsherrschaft ergriffen, ja. Also hier wird

von der Wiederkunft Christi und dem 1000jährigen Friedensreich gesprochen

und der Hebräerbrief macht das klar: Wenn er den Erstgeborenen wiederum in

den Erdkreis einführt. Und daraus wird klar, dass die Psalmen sehr oft ganz

klar  prophetisch  von  der  Endzeit  und  vom  1000jährigen  Reich  sprechen.

Warum betone ich das so? Weil es manche Bibelleser gibt, die denken: Die

Psalmen sind einfach so die  Erfahrung der  Psalmisten.  Natürlich  haben die

Psalmisten  ganz  viele  Erfahrungen  ausgedrückt  in  den  Psalmen.  Aber  die

Psalmen sind ganz wesentlich prophetisch. Und darum sind auch viele Psalmen

Prophetien auf das erste Kommen des Messias als der Leidende. Psalm 22:

Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlassen? Und viele andere. Und

viele Psalmen weisen hin auf das zweite Kommen des Herrn Jesus. Nun, in

diesem Psalm 97 haben wir dann Vers 7:

7 Mögen beschämt werden alle Diener der Bilder, die der Nichtigkeiten

sich rühmen; fallt vor ihm nieder, ihr Götter alle! 

Und damit  sind  die  Engel  gemeint.  Also  der  Ausdruck  'Elohim' wird  im AT

verwendet – hab ich schon gesagt – auch für Richter, 2. Mose 21 z.B., und

Psalm 82. Und der Herr Jesus sagt ja in Johannes 10, zitiert er und sagt, dass

eben  die,  an  die  das  Wort  Gottes  gerichtet  wird,  die  werden  auch  Götter

genannt. Aber von diesen 'Elohim', diesen Engeln, wird gesagt, die sollen ihn

anbeten. Und das heißt  im Klartext: Jesus Christus anbeten. Und damit ist

seine Gottheit nochmals bewiesen. Der Herr Jesus hat ja dem Satan, der ein

führender  Engel  war,  aber  gefallen  war,  widerstanden in  der  Wüste,  als  er

- 39 -



gesagt hat 'wenn du niederfällst und mich anbetest, dann werde ich dir alle

diese Reiche geben' und der Herr Jesus sagt, zitiert aus 5. Mose: Du sollst dem

Herrn, deinem Gott, dienen und ihn allein anbeten. Ihn anbeten und ihm allein

dienen.  Also  es  gibt  nur  die  Anbetung  Gottes.  Und  hier  werden  die  Engel

aufgerufen,  Jesus  Christus  anzubeten.  Und  darum  ist  er  Gott.  Und  die

Anbetung des Sohnes wird z.B. beschrieben in Offenbarung 5, wie dort die 24

Ältesten im Himmel niederfallen vor dem Lamm und beten: Du bist würdig, das

Buch zu nehmen und seine Siegel zu öffnen. Das ist die Anbetung des Sohnes.

Und dann weiter Vers 7:

7 Und in Bezug auf die Engel zwar spricht er: [Jetzt kommt ein Zitat aus

Psalm 104 Vers 4:] „Der seine Engel zu Winden macht und seine Diener

zu einer Feuerflamme“;

Interessant, nicht wahr. Gott kann die Engel zu Wind machen und zu Feuer. Ich

habe hier auf dem Skript weitere interessante Stellen hinzugefügt, z.B. Hiob 1

Vers 16 und 19. Nachdem Gott dem Teufel, dem Satan, die Erlaubnis gegeben

hatte,  Hiobs Besitz  anzutasten,  lesen wir,  dass eine der  Katastrophen war:

Feuer Gottes fiel  nieder und hat seine Knechte getötet. Nun, Gott hat dem

Teufel  überlassen  zu  handeln  und da  kommt Feuer.  Und Engel  können  die

Gestalt von Feuer annehmen. Und dann weiter in Offenbarung 14 Vers 18 wird

von einem Engeln gesagt: der Gewalt hat über das Feuer. Also es gibt Engel,

die  haben  ganz  spezielle  Naturgewalt  über  Feuer.  Und  in  Offenbarung  16

Vers 15 wird gesprochen von dem Engel der Wasser, also Engel, die über die

Gewalt, die ja durch Wasser ausgeführt werden kann, eine spezielle Gewalt von

Gott bekommen haben. Sie können also die Form verändern, weil sie Geister

sind. Und die können in Form von Feuer und Wind erscheinen. Aber dann wird

gesagt und der Kontrast in Bezug auf den Sohn aber Vers 8... Jetzt kommt ein

Zitat aus Psalm 45:

8 … „Dein Thron, o Gott, ist von Ewigkeit zu Ewigkeit, und das Zepter

der  Aufrichtigkeit  ist  das  Zepter  deines  Reiches;  9 du  hast

Gerechtigkeit  geliebt  und  Gesetzlosigkeit  gehasst;  darum  hat  Gott,

dein Gott, dich gesalbt mit Freudenöl über deine Genossen.“

- 40 -



Nun, ganz eindrücklich, hier wird ganz klar gesagt, dass Gott sagt in Bezug auf

den Sohn 'dein Thron, o Gott'. Gott Vater spricht den Sohn an mit 'o Gott'. Das

ist jetzt wirklich gewaltig, ja. Manche Bibelausleger würden sagen 'Ja Psalm 45

muss man so und so verstehen'. Ja, hier haben wir die Auslegung des Heiligen

Geistes. Der Heilige Geist hat den Schreiber von Psalm 45 inspiriert und er

erklärt uns hier: Das sagt Gott der Vater zum Sohn und er nennt ihn 'o Gott'

und spricht über seine Herrschaft, sein ewiges Reich und wie er Gerechtigkeit

geliebt, Gesetzlosigkeit gehasst hat. Und dann heißt es: Darum hat Gott, dein

Gott, dich gesalbt. Er wird angesprochen als 'Gott' und dann wird gesagt 'dein

Gott', wie geht das? Der Herr Jesus nennt Gott den Vater 'mein Gott'. Matthäus

27: Mein Gott,  mein Gott,  warum hast du mich verlassen? Aber jetzt ganz

wichtig: In Psalm 22, in diesem prophetischen Kreuzespsalm, hören wir die

Stimme des Messias, der sagt: Von Mutterleibe an bist du mein Gott. Also der

Herr  Jesus,  der  ewige  Sohn,  wurde  Mensch  und  als  Mensch  hat  er  diese

Stellung der Unterwürfigkeit eingenommen und nennt Gott 'mein Gott' – als

Mensch.  Und  es  ist  ganz  wichtig,  dass  man  eben  unterscheidet  seine

Menschheit und Gottheit, das habe ich wiederholt gesagt heute. Dann versteht

man auch, warum sagt der Herr Jesus 'der Vater ist größer als ich' in Johannes

14? Weil er sich als Mensch so tief erniedrigt hat und er wurde wirklich Mensch.

Und darum heißt es, dass dieses Kind Jesus in Lukas 2 wuchs auf, nahm zu an

Weisheit.  Er  ist  als  wirklicher  Mensch  aufgewachsen  und  hat  sich  damit

bewusst als Mensch in die Beschränkung gegeben und als Mensch war er nicht

allwissend. Und darum sagt er auch in Markus 13: Von jenem Tag und jener

Stunde weiß niemand, auch nicht der Sohn. Wie geht das? Als Mensch, der sich

bewusst in diese Beschränkung gegeben hatte, konnte er damals sagen: Der

Sohn  weiß  die  Stunde  nicht.  Aber  das  macht  keinen  Abbruch  an  seiner

Gottheit. Eben Gott nennt ihn 'o Gott'. Und dann wird Gott genannt auch 'dein

Gott'. Vers 10:

10 Und: „Du, Herr, hast im Anfang die Erde gegründet, und die Himmel

sind Werke deiner Hände.

Wer spricht zu wem? Wieder der Vater spricht zum Sohn. Und der Vater spricht

den Sohn an mit 'du, Herr, hast im Anfang die Erde gegründet, und die Himmel

- 41 -



sind Werke deiner Hände'. Gott Vater nimmt Bezug auf 1. Mose 1,1: Im Anfang

schuf Gott den Himmel und die Erde und sagt zum Sohn: Du bist das gewesen,

der im Anfang Himmel und Erde erschaffen hat. Und dann wird weiter gesagt: 

11 Sie werden untergehen, [Das wissen wir auch aus 2. Petrus 3, alles wird

aufgelöst werden.] du aber bleibst; und sie alle werden veralten wie ein

Gewand, 

Ja, alles verfällt in dieser Schöpfung, nicht wahr, entsprechend dem zweiten

thermodynamischen Hauptsatz.

12 und wie einen Mantel wirst du sie zusammenrollen, und sie werden

verwandelt  werden.  Du aber bist  derselbe, und deine Jahre werden

nicht vergehen.“

Diese Schöpfung vergeht, aber Jesus Christus ist derselbe;  'ho autos', dieser

Ausdruck ist  ganz interessant:  Du bist  derselbe,  weil  das im AT wiederholt

vorkommt und bedeutet: der Unwandelbare. Gott, der Vater, sagt vom Sohn:

Du bist der Unwandelbare, der immer derselbe ist, der ewig Unveränderliche.

Und das Interessante ist, wenn man jetzt aufschlägt in Psalm 102, schlagen

wir kurz auf, da erlebt man wirklich die komplette Überraschung. In Psalm 102,

da haben wir nämlich einen prophetischen Psalm auf den Messias, der klagt in

Vers 24:

24 Er [Gott] hat meine Kraft gebeugt auf dem Weg, hat verkürzt meine

Tage. 25 Ich sprach: Mein Gott, nimm mich nicht hinweg in der Hälfte

meiner Tage! – 

Da wusste man aus dieser Stelle: Der Messias wird nicht 70 Jahre alt werden.

Psalm  90:  Die  Tage  sind  70  Jahre  und  wenn  es  hoch  kommt  80.  Nein,

gewissermaßen in der Hälfte der Tage wird er hinweggenommen werden. Und

der Herr Jesus ist ca. 33 Jahre gewesen bei seinem Tod. Aber gleich auf diese

Klage hin, antwortet Gott Vater zu ihm: 

25 …  –  Von  Geschlecht  zu  Geschlecht  sind  deine  Jahre.  26 Du  hast

vormals die Erde gegründet und die Himmel sind deiner Hände Werk. 

Also der Sohn auf Erden sagt: Nimm mich nicht hinweg. Es war für ihn als

Mensch schrecklich, in den Tod zu gehen, er, der das Leben. Und Gott sagt: Du

bist der Ewige, du hast ja im Anfang alles erschaffen. Es wird untergehen, aber

- 42 -



du bleibst, du bist der ewig unveränderliche Gott. Also ganz dramatisch, wenn

man  diese  Zitate  eben  nachschlägt  im  AT  und  den  Zusammenhang

nachschlägt. Und ich möchte kurz enden Vers 13:

13 Zu welchem der Engel aber hat er je gesagt: „Setze dich zu meiner

Rechten, bis ich deine Feinde hinlege als Schemel deiner Füße“

Auch das hat man im Judentum auf den Messias bezogen Psalm 110 Vers 1,

dass der Messias einmal auf dem Thron Gottes sitzen wird. Das bezieht sich nie

auf Engel. Und dann wird einfach erklärt in Vers 14:

14 Sind sie nicht alle dienstbare Geister, ausgesandt zum Dienst um

derer willen, die die Errettung erben sollen?

Die Engel sind Diener Gottes, aber sie sind unvergleichlich mit dem Messias,

der Gott und Mensch in einer Person ist. Der ewige unveränderliche Gott und

er wurde ein wirklicher Mensch, der bereit war, in der Hälfte seiner Tag in den

Tod  zu  gehen  für  unsere  Sünden,  um  so  die  Reinigung  der  Sünden  zu

bewirken.

Also,  so  haben  wir  Kapitel  1  geschafft.  Ich  habe  viel  mehr  im  Skript

vorbereitet. Warum? Weil ich nicht weiß, wie viel ich so ganz spontan einflechte

und ich möchte lieber genug haben als zu wenig. Und dann nehmen wir das

einfach nächstes Mal und gehen mit Kapitel 2 weiter.

AT = Altes Testament

NT = Neues Testament

- 43 -


